BAB II

LANDASAN TEORI
A. Badan Usaha Milik Desa (BUMDes)
a. Peraturan / Kebijakan Pemerintah Tentang BUMDes

Reformasi pemerintahan yang dimulai sejak tahun 1998 telah
mendorong transformasi mendasar dalam sistem administrasi negara,
dari pola sentralisasi kekuasaan pada masa Orde Baru menuju sistem
desentralisasi yang berbasis otonomi daerah.®” Perubahan paradigma ini
diatur melalui regulasi yang berkembang secara bertahap, dimulai dari
Undang-Undang Nomor 22 Tahun 1999 tentang Pemerintahan Daerah,
yang kemudian disempurnakan menjadi Undang-Undang Nomor 32
Tahun 2004 dan terakhir diperbarui melalui Undang-Undang Nomor 23
Tahun 2014.%%

Secara teoritis, penerapan otonomi daerah memberikan
kewenangan yang lebih luas kepada pemerintah kabupaten/kota dalam
menjalankan fungsi pemerintahan, termasuk dalam aspek perencanaan,
pelaksanaan, dan pengawasan pembangunan. Otonomi juga mendorong

6 Namun

keterlibatan aktor lokal dalam proses pembangunan.
demikian, berbagai studi menunjukkan bahwa implementasi otonomi
daerah masih menghadapi tantangan, seperti rendahnya partisipasi
masyarakat dalam proses pengambilan keputusan serta terbatasnya
kreativitas lokal.” Hal ini menegaskan pentingnya penataan

kelembagaan dan penguatan kapasitas partisipatif masyarakat

sebagaimana diamanatkan dalam regulasi pemerintahan daerah yang

7 Harun, H. Desentralisasi Fiskal dan Kinerja Pemerintah Daerah: Studi Empiris di Indonesia.

(Yogyakarta: UPP STIM YKPN, 2007).

8 Undang-Undang Nomor 22 Tahun 1999 tentang Pemerintahan Daerah yang kemudian berubah
menjadi UU Nomor 32 Tahun 2004 dan kemudian terakhir diperbaharui melalui UU Nomor 23
Tahun 2014 tentang Pemerintahan Daerah.

9 Rondinelli. Government Decentralization in Comparative Perspective: Theory and Practice in
Developing Countries. International Review of Administrative Sciences (1981), 47(2), 133—145.

0 Dwiyanto. Mewujudkan Good Governance Melalui Pelayanan Publik. (Yogyakarta: Gadjah Mada
University Press, 2006).

31



32

berlaku.

Dalam konteks pelaksanaan otonomi daerah, pemberdayaan
masyarakat (empowerment) merupakan fondasi utama dalam
pembangunan yang berbasis partisipasi rakyat. Konsep ini merujuk
pada proses sistematis untuk meningkatkan kapasitas, harkat, dan
martabat kelompok masyarakat yang selama ini terpinggirkan oleh
kemiskinan dan keterbelakangan.”!

Menurut Anom Surya, BUMDesa merupakan alat pemerintah
yang dirancang untuk mendorong Indonesia mengembangkan proyek
ekonomi bersama mitra asing’?.

b. Pengertian Badan Usaha Milik Desa (BUMDes)

BUMDes merupakan manifestasi dari semangat otonomi desa
sebagaimana diamanatkan dalam Undang-Undang Nomor 6 Tahun
2014 tentang Desa, yang memberikan kewenangan kepada desa untuk
mengatur dan mengurus kepentingan masyarakatnya, termasuk dalam
bidang ekonomi.”

Menurut Departemen Pendidikan Nasional (2006), BUMDes
adalah badan usaha yang dibentuk berdasarkan kebutuhan dan potensi
desa untuk mendorong kemandirian ekonomi serta meningkatkan
kesejahteraan masyarakat. Pendirian BUMDes menekankan partisipasi
aktif masyarakat, mulai dari perencanaan hingga pelaksanaan usaha,
sehingga mencerminkan peran BUMDes sebagai wujud demokratisasi
ekonomi di tingkat lokal.”* Dengan demikian, BUMDes tidak hanya
berfungsi sebagai alat ekonomi, tetapi juga sebagai mekanisme untuk

mencegah dominasi kelompok tertentu dalam pengelolaan sumber

"' Sumodiningrat, G. Pemberdayaan Masyarakat dan Jaring Pengaman Sosial. (Jakarta: Gramedia,
1999).

2 Anom Surya Putra, Buku 7 Badan Usaha Milik Desa: Spirit Usaha Kolektif Desa (Jakarta:

Kementrian Desa, Pembangunan Desa Tertinggi dan Trangsmigrasi Republik Indonesia, 2015).

3 Undang-Undang Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa.

"4 KBBI. Kamus Besar Bahasa Indonesia Daring. (Jakarta: Badan Pengembangan dan Pembinaan

Bahasa, Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, 2023).



33

daya desa.”
Anom Surya Putra menjabarkan beberapa pengertian
BUMDes, antara lain:

1) BUMDes merupakan program pemerintah (Kementerian
Pertanian, PDTT) untuk meningkatkan kualitas hidup masyarakat
dan pemerintahan di pedesaan (atau disebut desa adat).

2) BUMDes memiliki peran penting dalam pembangunan pedesaan
di Indonesia.

3) BUMDes merupakan proyek pembangunan pedesaan di
Indonesia.

4) BUMDes merupakan dana penunjang nasional yang
melaksanakan rencana pembangunan nasional.”®

Secara yuridis, dasar pembentukan BUMDes juga telah
ditegaskan dalam Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2004 tentang
Pemerintahan Daerah, khususnya pada Pasal 213 ayat (1), yang
menyebutkan bahwa “Desa dapat mendirikan badan usaha milik desa
sesuai dengan kebutuhan dan potensi desa”.”’ Ketentuan ini juga telah
termuat dalam regulasi sebelumnya, yakni Undang-Undang Nomor 22
Tahun 1999 serta diperkuat oleh Peraturan Pemerintah Nomor 71

Tahun 2005 tentang Desa.’

B. Sustainable Development Goals (SDGs)
1. Peratutan / Ketentuan Sustainable Development Goals (SDGs)
Sidang Umum PBB ke-70 yang berlangsung pada September
2015 di Amerika Serikat menandai babak baru dalam sejarah

pembangunan global yang secara resmi diperkenalkan oleh United

5 Departemen Pendidikan Nasional. Panduan Umum Badan Usaha Milik Desa (BUMDes).
(Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Nonformal dan Informal, 2006).

76 Surya Anom Putra, Badan Usaha Milik Desa: Spirit Usaha Kolektif Desa, (Jakarta : Kementrian

Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, Dan Transmigrasi Republik Indonesia, 2015), hlm. 9

77 Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2004 tentang pemerintahan daerah pada pasal 213 ayat (1)

di sebutkan bahwa “Desa dapat mendirikan badan usaha milik Desa sesuai dengan kebutuhan

dan potensi Desa”.

78 Undang-Undang, UU 22/1999 dan Peraturan Pemerintah (PP) No.71 Tahun 2005 Tentang Desa.



34

Nations (UN). Dalam sidang yang dihadiri oleh 193 kepala negara
tersebut, disepakati dokumen penting berjudul Transforming Our
World: The 2030 Agenda for Sustainable Development. Dokumen ini
merumuskan 17 tujuan utama dan 169 target pembangunan yang
berlaku mulai tahun 2016 hingga 2030.” SDGs menggantikan
Millennium Development Goals (MDGs) yang berlaku sejak tahun
2000 dan berakhir pada 2015.° SDGs hadir sebagai penyempurnaan
dari MDGs dengan cakupan yang lebih komprehensif dan inklusif.
Berbeda dengan MDGs yang disusun secara eksklusif, Sustainable
Development Goals (SDGs) dirancang secara partisipatif, melibatkan
berbagai pihak seperti masyarakat sipil, sektor swasta, dan akademisi.
Tujuan ini juga bertujuan menciptakan keseimbangan pembangunan
antara negara maju, berkembang, dan kurang berkembang demi
keberlanjutan global.
2. Sejarah Sustainable Development Goals (SDGs) di Indonesia

Indonesia turut berkomitmen dalam implementasi Sustainable
Development Goals (SDGs) sebagai kerangka pembangunan nasional
yang berorientasi jangka panjang. Pembangunan berbasis Sustainable
Development  Goals (SDGs) Dbertujuan untuk menciptakan
keseimbangan antara kebutuhan generasi saat ini dan masa depan. Isu-
isu krusial seperti ketahanan pangan dan pertanian berkelanjutan
menjadi sorotan penting dalam upaya menanggulangi kemiskinan dan
meningkatkan kesejahteraan masyarakat.

Pemerintah  Indonesia menunjukkan keseriusan dalam
mengadopsi Sustainable Development Goals (SDGs), yang ditandai
dengan keikutsertaan Wakil Presiden Jusuf Kalla dalam
penandatanganan Agenda 2030 pada September 2015.%! Hal ini

7 United Nations. Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable Development. (New
York: United Nations, 2015). https://sdgs.un.org/goals

80 ‘Kementerian PPN/Bapenas: Pedoman Teknis Penyusunan Rencana Aksi - Tujuan Pembangunan
Berkelanjutan (TPB)/ Sustainable Development Goals (SDGs)’, 2020.

81 Bappeda Provinsi Kalimantan Barat, Sejarah singkat adanya SDGs. (Kalimantan Barat: Situpen,
2025). Di akses pada https://tpb.kalbarprov.go.id/sdgs/tentang.


https://sdgs.un.org/goals

35

mencerminkan kesiapan pemerintah untuk menjadikan Sustainable
Development Goals (SDGs) sebagai dasar pembangunan nasional.
Dalam implementasinya, Sustainable Development Goals (SDGs) di
Indonesia dimulai secara formal pada tahun 2017 melalui
pembentukan kerangka kebijakan nasional yang melibatkan berbagai
pemangku kepentingan, termasuk pemerintah pusat, pemerintah
daerah, sektor swasta, akademisi, organisasi masyarakat sipil, dan
media.

Selanjutnya, Sustainable Development Goals (SDGs) tidak
hanya diterapkan pada tingkat nasional dan daerah, tetapi juga
diturunkan hingga tingkat desa melalui konsep  Sustainable
Development Goals (SDGs) Desa sebagai upaya memperkuat peran
desa dalam pembangunan berkelanjutan. Pemerintah berkomitmen
agar seluruh lapisan pemerintahan, dari tingkat pusat hingga daerah,
melaksanakan program  Sustainable Development Goals (SDGs)
secara transformasional. Target nasional yang diharapkan tercapai
pada tahun 2030 adalah nol persen kemiskinan. Sustainable
Development Goals (SDGs) merupakan agenda pembangunan global
yang digagas oleh Perserikatan Bangsa-Bangsa (United Nations)
melalui dokumen Transforming Our World: The 2030 Agenda for
Sustainable — Development ~(UN, 2015),%% yang selanjutnya
dikembangkan secara konseptual dan implementatif oleh UNDP serta
para pemikir pembangunan berkelanjutan seperti Jeffrey D. Sachs.

3. Pengertian Sustainable Development Goals (SDGs)

Sustainable Development Goals (SDGs) adalah panduan

global dari PBB untuk pembangunan berkelanjutan yang bertujuan

mengurangi kemiskinan dan menciptakan kesejahteraan merata. Di

82 United Nations. Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable Development. (New
York: United Nations, 2015). https://sdgs.un.org/goals

8 Sachs, J. D., Schmidt-Traub, G., Kroll, C., Lafortune, G., & Fuller, G. (2020). The Sustainable
Development Goals and COVID-19. Sustainable Development Report 2020. Cambridge:
Cambridge University Press. https://www.sdgindex.org.


https://sdgs.un.org/goals
https://www.sdgindex.org/

36

Indonesia, Kemendes PDTT meluncurkan program  Sustainable
Development Goals (SDGs) untuk memperkuat pelaksanaan di tingkat
desa, fokus pada pengentasan kemiskinan dan penciptaan lingkungan
yang aman dan sejahtera. Program ini didukung oleh regulasi dan
pendanaan Dana Desa sesuai Permendes Nomor 13 Tahun 2020
sebagai dasar pembangunan desa berkelanjutan.

Menurut The Sustainable Development Goals and COVID-19
yang ditulis oleh Jeffrey D. Sachs, Guido Schmidt-Traub, Christian
Kroll, Guillaume Lafortune, dan Grayson Fuller, SDGs bukan hanya
sekadar deretan tujuan pembangunan global, tetapi merupakan
kerangka integratif yang mencakup indikator kinerja serta alat
pengukuran yang sistematis untuk menilai kemajuan pembangunan di
seluruh dunia. Dalam buku ini, SDGs diukur melalui SDG Index dan
Dashboards, yaitu instrumen yang merangkum berbagai indikator
statistik untuk setiap negara anggota PBB, sehingga memungkinkan
pemantauan, perbandingan, dan evaluasi capaian SDGs secara
komprehensif. Alat ukur ini menegaskan bahwa pencapaian tujuan
pembangunan harus dievaluasi dengan data empiris yang akurat dan
kontekstual untuk membantu pembuat kebijakan mengambil
keputusan berbasis bukti.®> Sachs dkk. juga menunjukkan bahwa krisis
global ini mengungkapkan kelemahan sistem pembangunan yang ada
dan sekaligus memperkuat urgensi SDGs sebagai arah strategis untuk
pemulihan yang lebih adil dan berkelanjutan. SDGs diinterpretasikan
bukan hanya sebagai target 2030, tetapi juga sebagai panduan
kebijakan bagi negara-negara dalam merespons krisis kesehatan,

ekonomi, dan sosial secara bersamaan. Pandangan ini memperluas

84 Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Republik Indonesia.
(2020a). Peraturan Menteri Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Nomor 13
Tahun 2020 tentang Prioritas Penggunaan Dana Desa Tahun 2021. Jakarta: Kemendesa PDTT.

85 Sachs, J. D., Schmidt-Traub, G., Kroll, C., Lafortune, G., & Fuller, G. (2020). The Sustainable
Development Goals and COVID-19. Sustainable Development Report 2020. Cambridge:
Cambridge University Press. https://www.sdgindex.org.


https://www.sdgindex.org/

37

fungsi SDGs sebagai alat kebijakan strategis dalam kondisi krisis,
bukan sekadar standar global yang normatif.

Sustainable Development Goals (SDGs) dapat didefinisikan
sebagai seperangkat tujuan pembangunan global yang dirancang untuk
mengatasi  permasalahan utama dunia, seperti kemiskinan,
ketimpangan sosial, degradasi lingkungan, serta ketidakadilan
ekonomi, melalui pendekatan = pembangunan  berkelanjutan.
Sustainable Development Goals (SDGs) terdiri dari 17 tujuan dan 169
target yang saling terintegrasi dan mencakup dimensi ekonomi, sosial,
dan lingkungan. SDGs bertujuan untuk menjamin kesejahteraan
manusia secara menyeluruh dengan tetap menjaga kelestarian sumber
daya alam bagi generasi mendatang.¢

4. Dasar Hukum SDGs

Pelaksanaan SDGs di Indonesia memiliki dasar hukum yang
kuat. Secara nasional, implementasi SDGs diatur melalui Peraturan
Presiden Nomor 59 Tahun 2017 tentang Pelaksanaan Pencapaian
Tujuan Pembangunan Berkelanjutan, yang menjadi payung hukum
utama bagi seluruh kementerian, lembaga, dan pemerintah daerah.®’
Selain itu, integrasi SDGs dalam pembangunan desa diperkuat melalui
kebijakan Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan
Transmigrasi yang mengembangkan konsep SDGs Desa sebagai acuan
pembangunan desa berkelanjutan. Dasar hukum ini menunjukkan
komitmen pemerintah dalam menjadikan SDGs sebagai bagian
integral dari sistem perencanaan pembangunan nasional dan daerah.

Pelaksanaan SDGs Desa diperkuat oleh sejumlah regulasi

nasional, di antaranya:

8 United Nations. Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable Development. (New
York: United Nations, 2015). https://sdgs.un.org/goals

87 Bappenas. (2017). Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 59 Tahun 2017 tentang
Pelaksanaan Pencapaian Tujuan Pembangunan Berkelanjutan. Jakarta: Kementerian Perencanaan
Pembangunan Nasional/Badan Perencanaan Pembangunan Nasional.


https://sdgs.un.org/goals

38

1) Peraturan Presiden (Perpres) Nomor 59 Tahun 2017 tentang
Pelaksanaan Pencapaian Tujuan Pembangunan Berkelanjutan;®
2) Permendes PDTT No. 13 Tahun 2020 tentang Prioritas
Penggunaan Dana Desa Tahun Anggaran 2021;%
3) Permendes No. 21 Tahun 2020 tentang Pedoman Pembangunan
Masyarakat Desa;”°
4) Surat Edaran Menteri Desa No. 17 Tahun 2020 tentang
Percepatan Penggunaan Dana Desa Tahun 2021;°"
5) Surat dari Pelaksana Tugas Dirjen Pembangunan Daerah
Tertinggal dan Transmigrasi tentang Pendataan IDM Berbasis
SDGs, tertanggal 1 Maret 2021.%
5. Tujuan dan Sasaran SDGs
SDGs memiliki  tujuan utama untuk  mewujudkan
pembangunan yang berkelanjutan, inklusif, dan berkeadilan dengan
mengintegrasikan aspek ekonomi, sosial, dan lingkungan. Tujuh belas
tujuan SDGs mencakup berbagai aspek kehidupan, antara lain
pengentasan kemiskinan, penghapusan kelaparan, peningkatan
kualitas kesehatan dan pendidikan, kesetaraan gender, pertumbuhan
ekonomi yang inklusif, pengurangan kesenjangan, serta pelestarian
lingkungan hidup. Sasaran SDGs dirumuskan dalam 169 target yang
bersifat spesifik, terukur, dan saling berkaitan, sehingga dapat menjadi

pedoman bagi negara dan daerah dalam merumuskan kebijakan

88 Ibid.

8 Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Republik Indonesia.
(2020a). Peraturan Menteri Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Nomor 13
Tahun 2020 tentang Prioritas Penggunaan Dana Desa Tahun 2021. Jakarta: Kemendesa PDTT.

% Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Republik Indonesia.
(2020b). Peraturan Menteri Desa Nomor 21 Tahun 2020 tentang Pedoman Pembangunan
Masyarakat Desa. Jakarta: Kemendesa PDTT.

! Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Republik Indonesia.
(2020c). Surat Edaran Menteri Desa PDTT Nomor 17 Tahun 2020 tentang Percepatan
Penggunaan Dana Desa Tahun 2021. Jakarta: Kemendesa PDTT.

92 Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Republik Indonesia.
(2021). Surat Plt Dirjen Pembangunan Daerah Tertinggal dan Transmigrasi tentang
Pemutakhiran IDM Berbasis SDGs Tanggal 1 Maret 2021. Jakarta: Kemendesa PDTT.



39

pembangunan yang berorientasi pada kesejahteraan masyarakat jangka
panjang.”?

Berdasarkan Permendes PDTT No. 13 Tahun 2020, SDGs
memiliki 17 tujuan spesifik yang mencakup berbagai dimensi
kehidupan desa, antara lain:**

1) Desa tanpa kemiskinan
2) Desa tanpa kelaparan
3) Desa sehat dan sejahtera
4) Pendidikan desa yang berkualitas
5) Kesetaraan gender di desa
6) Akses air bersih dan sanitasi layak
7) Energi bersih dan terbarukan
8) Pekerjaan layak dan pertumbuhan ekonomi desa
9) Inovasi dan infrastruktur desa
10) Desa tanpa kesenjangan
11) Pemukiman desa yang berkelanjutan
12) Konsumsi dan produksi desa yang sadar lingkungan
13) Pengendalian perubahan iklim oleh desa
14) Ekosistem laut desa
15) Ekosistem daratan desa
16) Desa damai dan berkeadilan®
17) Kemitraan untuk pembangunan desa
SDGs Desa merupakan bentuk kontekstualisasi dari agenda
global Sustainable Development Goals (SDGs) yang dirancang untuk
menjadikan desa sebagai subjek utama pembangunan berkelanjutan.

SDGs Desa menekankan pendekatan pembangunan berbasis

93 United Nations. Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable Development. (New
York: United Nations, 2015). https://sdgs.un.org/goals

%% Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Republik Indonesia.
Permendesa PDTT No. 13 Tahun 2020 tentang Prioritas Penggunaan Dana Desa Tahun 2021.
(Jakarta: Kemendesa PDTT, 2020).

5 Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Republik Indonesia.
Permendesa PDTT No. 13 Tahun 2020 tentang Prioritas Penggunaan Dana Desa Tahun 2021.
(Jakarta: Kemendesa PDTT, 2020).


https://sdgs.un.org/goals

40

kebutuhan dan potensi lokal dengan tujuan mewujudkan
kesejahteraan masyarakat desa secara menyeluruh dan berkeadilan.
Dalam kerangka teoritis, SDGs Desa mengadopsi prinsip integrasi
antara dimensi ekonomi, sosial, dan lingkungan sebagaimana
dikembangkan dalam SDGs global, namun disesuaikan dengan
karakteristik dan dinamika pembangunan di tingkat desa.”®

Secara konseptual, Desa Tanpa Kemiskinan (SDG 1)
dipahami sebagai upaya sistematis dalam mengurangi kemiskinan
struktural melalui peningkatan akses masyarakat desa terhadap
sumber daya ekonomi dan kesempatan kerja. Desa Tanpa Kelaparan
(SDG 2) menekankan pentingnya ketahanan pangan sebagai prasyarat
keberlanjutan pembangunan desa, yang mencakup ketersediaan,
akses, dan stabilitas pangan berbasis potensi lokal. Selanjutnya,
Kesehatan dan Kesejahteraan (SDG 3) berperan sebagai fondasi
kualitas sumber daya manusia, di mana kesehatan masyarakat
dipandang sebagai modal sosial dan ekonomi yang menentukan
produktivitas desa.”’

Dalam perspektif SDGs, pendidikan dipandang sebagai
fondasi utama pembangunan berkelanjutan. Sachs dkk. (2020)
menegaskan bahwa pendidikan berkualitas (SDG 4) berperan
strategis dalam meningkatkan kapasitas sumber daya manusia,
memperkuat produktivitas ekonomi, serta mendorong kesadaran
sosial dan lingkungan. Pendidikan tidak hanya dimaknai sebagai
peningkatan akses sekolah, tetapi juga kualitas pembelajaran,

keterampilan hidup, dan literasi berkelanjutan.”®

% Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Republik Indonesia.
(2020a). Peraturan Menteri Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Nomor 13
Tahun 2020 tentang Prioritas Penggunaan Dana Desa Tahun 2021. Jakarta: Kemendesa PDTT.

97 United Nations. Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable Development. (New
York: United Nations, 2015). https://sdgs.un.org/goals

% Sachs, J. D., Schmidt-Traub, G., Kroll, C., Lafortune, G., & Fuller, G. (2020). The Sustainable
Development Goals and COVID-19. Sustainable Development Report 2020. Cambridge:
Cambridge University Press. https://www.sdgindex.org.


https://sdgs.un.org/goals
https://www.sdgindex.org/

41

Dalam dimensi sosial, Kesetaraan Gender (SDG 5)
diposisikan sebagai prinsip keadilan dalam pembangunan desa yang
mendorong partisipasi setara antara laki-laki dan perempuan dalam
aktivitas ekonomi, sosial, dan kelembagaan desa. Sachs dkk.
menyatakan bahwa tujuan-tujuan sosial dalam SDGs merupakan pilar
utama dalam menjaga stabilitas sosial dan kohesi masyarakat.
Pembangunan sosial dalam SDGs diarahkan untuk memastikan
bahwa manfaat pembangunan dapat dirasakan oleh seluruh lapisan
masyarakat sesuai prinsip no one left behind, sehingga mengurangi
kesenjangan sosial dan meningkatkan kualitas hidup secara
menyeluruh.”

Sementara itu, Energi dan Teknologi Terjangkau (SDG 7)
dipahami sebagai instrumen pendukung transformasi desa melalui
pemanfaatan teknologi dan akses energi yang efisien guna
meningkatkan kualitas pelayanan publik dan aktivitas ekonomi
masyarakat. Pekerjaan Layak dan Pertumbuhan Ekonomi (SDG 8)
menekankan pentingnya pembangunan ekonomi desa yang inklusif,
produktif, dan berkelanjutan melalui penciptaan lapangan kerja serta
penguatan usaha ekonomi lokal. SDGs juga mendorong inovasi,
industrialisasi berkelanjutan, dan penguatan infrastruktur (SDG 9)
sebagai motor penggerak pembangunan ekonomi jangka panjang.'%

Lebih lanjut, Desa Tanpa Kesenjangan (SDG 10) secara
teoritis diarahkan untuk mengurangi ketimpangan sosial dan ekonomi
di tingkat desa melalui pemerataan akses terhadap peluang dan
pelayanan publik. Adapun Pemukiman Berkelanjutan (SDG 11)
menempatkan aspek tata ruang, infrastruktur, dan lingkungan sebagai
bagian integral dari pembangunan desa yang berkelanjutan. Dengan

demikian, SDGs Desa dapat dipahami sebagai kerangka teoritis

 bid.

190 Bappenas. (2017). Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 59 Tahun 2017 tentang
Pelaksanaan Pencapaian Tujuan Pembangunan Berkelanjutan. Jakarta: Kementerian Perencanaan
Pembangunan Nasional/Badan Perencanaan Pembangunan Nasional.



42

pembangunan desa yang holistik dan integratif, yang menjadi dasar
analisis dalam menilai peran kelembagaan ekonomi desa, seperti
Badan Usaha Milik Desa (BUMDes), dalam mendorong pencapaian
pembangunan berkelanjutan.'®!

Dalam dimensi lingkungan, SDGs berfungsi sebagai
instrumen global untuk menjaga keseimbangan antara pembangunan
dan kelestarian alam. Sachs dkk. menekankan bahwa krisis
lingkungan, seperti perubahan iklim, degradasi ekosistem, dan
kerusakan sumber daya alam, merupakan ancaman serius bagi
keberlanjutan pembangunan. Oleh karena itu, tujuan-tujuan
lingkungan dalam SDGs, seperti air bersih dan sanitasi (SDG 6),
energi bersih dan terjangkau (SDG 7), penanganan perubahan iklim
(SDG 13), serta perlindungan ekosistem darat dan laut (SDG 14 dan
15), harus diintegrasikan dalam setiap kebijakan pembangunan.
Pembangunan yang mengabaikan aspek lingkungan dinilai tidak
berkelanjutan dan berpotensi menimbulkan krisis jangka panjang.'%?

Selain aspek pendidikan, sosial, lingkungan, dan ekonomi,
Sachs dkk. menekankan pentingnya tata kelola dan kelembagaan
yang kuat dalam pencapaian SDGs. Tujuan seperti perdamaian,
keadilan, dan kelembagaan yang tangguh (SDG 16) serta kemitraan
untuk mencapai tujuan (SDG 17) menjadi prasyarat utama
keberhasilan implementasi SDGs. Tata kelola yang transparan,
partisipatif, dan akuntabel memungkinkan koordinasi lintas sektor
dan lintas level pemerintahan, termasuk peran komunitas lokal.
Dalam konteks ini, aktor lokal seperti desa dan Badan Usaha Milik
Desa (BUMDes) dipandang sebagai elemen strategis dalam

191 United Nations. Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable Development.
(New York: United Nations, 2015). https://sdgs.un.org/goals

192 Sachs, J. D., Schmidt-Traub, G., Kroll, C., Lafortune, G., & Fuller, G. (2020). The Sustainable
Development Goals and COVID-19. Sustainable Development Report 2020. Cambridge:
Cambridge University Press. https://www.sdgindex.org.


https://sdgs.un.org/goals
https://www.sdgindex.org/

43

menerjemahkan SDGs ke dalam praktik pembangunan nyata di

tingkat akar rumput.'%

C. Magqashid Syariah
1. Definisi Magashid

Magashid secara etimologis berarti “tujuan”. Menurut Jasser
Auda, konsep maqasid mencakup hikmah-hikmah yang terkandung di
balik ketentuan hukum, seperti terwujudnya kesejahteraan sosial
sebagai tujuan dari kewajiban zakat serta meningkatnya kesadaran akan
kehadiran Allah Swt. sebagai tujuan ibadah puasa.'® Dalam pengertian
ini, magqashid dipahami sebagai sasaran kebaikan yang hendak
diwujudkan oleh hukum Islam, baik melalui pembukaan jalan menuju
kemanfaatan maupun penutupan jalan menuju kemudaratan. Oleh
karena itu, maqasid berfungsi sebagai instrumen penjagaan terhadap
kehidupan dan akal manusia. Selain itu, magashid juga
merepresentasikan kehendak ilahiah dan prinsip-prinsip moral yang
menjadi fondasi hukum Islam, seperti keadilan, penghormatan terhadap
martabat manusia, kebebasan memilih, kemurahan hati, kemudahan,
serta semangat kerja sama sosial. Magashid berperan penting dalam
menjaga integritas jiwa dan akal manusia.'®

Teori magashid sebagai perluasan dari pendekatan klasik. Jika
pendekatan lama hanya fokus pada perlindungan agama, jiwa, akal,
keturunan, kehormatan, dan harta. Sementara itu, magashid dalam
perspektif kontemporer mengalami perluasan makna ke arah tujuan-
tujuan yang lebih universal, seperti kebebasan beragama, perlindungan
martabat manusia, pengembangan ilmu pengetahuan, jaminan sosial,

pertumbuhan ekonomi, kesejahteraan masyarakat, dan keadilan sosial.

103 Tbid.

194 Jasser Auda. Membumikan Hukum Islam Melalui Magasid Syariah (M. Amin Abdullah, Trans).
(Yogyakarta: Sekolah Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2013).

105 Muhammad Solikhudin, Good Governance: Mengurai Penyelenggaraan Negara yang Bersih
dengan Magqasid al-Syariah (Yogyakarta: CV. Bintang Semesta Media, 2022), 64-65.



44

Auda menegaskan bahwa magasid hukum Islam merupakan inti dari

seluruh metodologi ijtihad dalam ushul figh, baik yang berbasis

pendekatan kebahasaan maupun.'®

Lebih lanjut, penerapan magashid melalui pendekatan sistem

menekankan pentingnya keterbukaan, pembaruan, realisme, dan
fleksibilitas dalam hukum Islam. Oleh sebab itu, keabsahan suatu
ijjtihad atau penetapan hukum diukur dari sejauh mana ia mampu
merealisasikan tujuan-tujuan maqgashid al-syariah. Dengan demikian,
hasil ijtihad yang berhasil mewujudkan magashid layak untuk diterima
dan diberlakukan. Pendekatan komprehensif yang ditawarkan Jasser
Auda memperlihatkan upaya menjaga kesinambungan khazanah
keilmuan klasik sekaligus mengintegrasikannya dengan realitas dan
pemikiran kontemporer, sehingga hukum Islam dapat berfungsi secara
efektif dan relevan dalam menjawab tantangan zaman.'?’?

2. Definisi Syariah

Syariah dipahami sebagai kumpulan aturan keagamaan yang

ditetapkan oleh Allah Swt. untuk mengatur kehidupan manusia. Secara
terminologis, syariah merujuk pada seperangkat norma ilahiah yang
mengatur hubungan manusia dengan Allah Swt., hubungan antarsesama
dalam kehidupan sosial, serta relasi manusia dengan alam dan
lingkungan sekitarnya.!® Menurut Jasser Auda, syariah adalah wahyu
yang diturunkan kepada Nabi Muhammad Saw., yang kemudian
dijadikan dasar dalam misi dan perjalanan hidup beliau, sehingga
sumber utama syariah adalah al-Qur’an dan al-Sunnah.!” Dengan

demikian, syariah bersifat absolut dan tetap karena berasal langsung

106 Jasser Auda. Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah (M. Amin Abdullah, Trans).
(Yogyakarta: Sekolah Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2013).

197 Muhammad Solikhudin, Good Governance: Mengurai Penyelenggaraan Negara yang Bersih
dengan Magasid al-Syariah (Yogyakarta: CV. Bintang Semesta Media, 2022), 65-66.

198 Jamal al-Din ‘Atiyyah, Towards Realization of the Higher Intents of Islamic Law: Magqasid al-
Shariah A Functional Approach (Herndon, VA & London: The International Institute of Islamic
Thought, 2007), hlm

199 Jasser Auda, Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London:
The International Institute of Islamic Thought, 1429 H/2008 M), ISBN 978-1-56564-440-3, him.
32.



45

dari wahyu ilahi. Sementara itu, Al-Ashmawi memaknai syariah
sebagai jalan atau metode hidup yang ditetapkan oleh Allah Swt. yang
mengandung nilai-nilai dan prinsip-prinsip dasar yang bersifat
universal. Dalam konteks ini, syariah perlu dibedakan dari figh, yang
merupakan hasil pemikiran dan formulasi hukum para ulama. Figh
bersifat lebih dinamis dan kontekstual karena berkembang mengikuti
perubahan kondisi sosial dan kebutuhan masyarakat. Perbedaan ini
menegaskan bahwa syariah bersifat normatif dan permanen, sedangkan
fikih bersifat adaptif dan terbuka terhadap pembaruan.''
3. Definisi Magashid Syariah
Magashid Syariah merupakan konsep fundamental dalam
hukum Islam yang membahas tujuan, maksud, dan hikmah di balik
penetapan setiap ketentuan syariat. Pendekatan Magashid berangkat
dari pertanyaan mendasar mengenai alasan atau tujuan diberlakukannya
suatu hukum, sehingga hukum Islam tidak hanya dipahami secara
tekstual dan normatif, tetapi juga secara substantif dan kontekstual.!!!
Al-Shatibi menegaskan bahwa seluruh hukum syariat ditetapkan untuk
merealisasikan kemaslahatan manusia dan mencegah kerusakan, baik di
dunia maupun di akhirat. Salah satu kontribusi penting pendekatan
Magqgashid adalah pembedaan yang jelas antara sarana (wasa’il) dan
tujuan (ghayat).''> Banyak ketentuan hukum yang bersifat teknis dan
kontekstual merupakan sarana untuk mencapai tujuan syariat, sehingga
dapat berubah sesuai dengan perkembangan zaman. Prinsip ini
membantu mencegah kekakuan dalam penerapan hukum Islam dan
memastikan bahwa hukum tetap relevan dengan kebutuhan masyarakat.

Hal ini sejalan dengan kaidah bahwa perubahan hukum dapat terjadi

110 Muhammad Solikhudin, Good Governance: Mengurai Penyelenggaraan Negara yang Bersih
dengan Magqasid al-Syariah (Yogyakarta: CV. Bintang Semesta Media, 2022), 66.

111 Jamal al-Din ‘Atiyyah, Towards Realization of the Higher Intents of Islamic Law: Magasid al-
Shariah A Functional Approach (Herndon, VA & London: The International Institute of Islamic
Thought, 2007), hlm

112 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London:
The International Institute of Islamic Thought, 1429 H/2008 M), ISBN 978-1-56564-440-3, him.
32.



46

seiring perubahan waktu, tempat, dan kondisi sosial. Oleh karena itu,
Magqashid  Syariah berfungsi sebagai kerangka berpikir yang
menekankan nilai keadilan, keseimbangan, dan kemanusiaan dalam
penerapan hukum Islam.

Konsep Magashid Syariah memiliki keterkaitan erat dengan
maslahah, yaitu kemaslahatan atau kepentingan manusia. Al-Ghazali
menyatakan bahwa tujuan utama syariat adalah menjaga lima unsur
pokok kehidupan manusia, yakni agama, jiwa, akal, keturunan, dan
harta.'’® Penegasan ini menunjukkan bahwa hukum Islam tidak
ditetapkan secara kaku, melainkan berorientasi pada perlindungan dan
kesejahteraan manusia. Hal ini sejalan dengan firman Allah SWT dalam
Al-Qur’an:!

Vv Gedall 225 ) Al g

Artinya: “Dan Kami tidak mengutus engkau (Muhammad),
melainkan untuk menjadi rahmat bagi seluruh alam”. (QS. al-Anbiya’:
107).

Ayat ini menegaskan bahwa syariat Islam memiliki misi
universal sebagai rahmat dan kemaslahatan bagi seluruh umat manusia.

Untuk memudahkan pemahaman dan implementasinya, para
ulama mengklasifikasikan Magqashid Syariah ke dalam beberapa
tingkatan kebutuhan. Dalam kajian Magashid Syariah kontemporer,
Jasser Auda menawarkan pengembangan  konseptual yang
menempatkan tujuan-tujuan hukum Islam sebagai sistem yang dinamis,
terbuka, dan berorientasi pada kebutuhan manusia.'’® Salah satu
dimensi penting dalam pemikiran Auda adalah pengelompokan

Magashid berdasarkan levels of necessity atau tingkatan kebutuhan,

113 Al-Ghazaly, al-Sunnah al-Nabawiyyah Bayna Ahl al-Figh wa Ahl al-hadith, 11th ed. (Cairo:
Dar al-Shuruq, 1996), p.161.

"4 Al-Qur’an. (OS. al-Anbiya’: 107). https://quran.com/id/para-nabi/107-112. Di akses pada 7
Januari 2025. Pukul 16.00 WIB.

15 Jamal al-Din ‘Atiyyah, Towards Realization of the Higher Intents of Islamic Law: Magqasid al-
Shariah A Functional Approach (Herndon, VA & London: The International Institute of Islamic
Thought, 2007), hlm


https://quran.com/id/para-nabi/107-112

47

yang mencakup kebutuhan primer (daruriyyat) yang mencakup
perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, harta, dan
kehormatan, kebutuhan sekunder (hajiyyat) yang bertujuan
menghilangkan kesulitan dan memberikan kemudahan dalam kehidupan
manusia, dan kebutuhan pelengkap (tahsiniyyat) yang berfungsi
menyempurnakan kehidupan agar lebih bermartabat dan beretika.
Klasifikasi ini menunjukkan bahwa syariat Islam memiliki struktur
tujuan yang sistematis dan fleksibel, sehingga mampu merespons
berbagai persoalan sosial yang terus berkembang.!!'®
Penerapan Magqgashid Syariah juga memiliki dasar yang kuat
dalam Al-Qur’an dan hadis. Prinsip kemudahan dan penghilangan
kesulitan dalam hukum Islam ditegaskan dalam firman Allah SWT:!!”
2 2K BN e 2K &g
Artinya: “Allah menghendaki kemudahan bagimu dan tidak
menghendaki kesukaran bagimu” (QS. al-Baqarah: 185).
Selain itu, Rasulullah SAW bersabda:!!®
S V5 5o Y
Artinya: “Tidak boleh menimbulkan bahaya dan tidak boleh
membalas bahaya dengan bahaya” (HR. Ibn Majah).
Hadis ini menjadi landasan penting dalam pendekatan Magqashid
khususnya dalam menilai dampak hukum terhadap kehidupan manusia.
Konsep Magashid Syariah tidak hanya berkembang dalam
tataran teori, tetapi juga tercermin dalam praktik ijtihad para sahabat
Nabi dan ulama generasi awal Islam. Dalam menghadapi persoalan-

persoalan baru yang tidak dijelaskan secara eksplisit dalam nash, para

118 Jasser Auda, Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London:
The International Institute of Islamic Thought, 1429 H/2008 M), ISBN 978-1-56564-440-3, him.
06.

7 Al-Qur’an. OS. al-Bagarah: 185. https://quran.com/id/sapi-betina/185-186. Di akses pada 7
Januari 2025. Pukul 16.00 WIB.

18 Hadist. HR. Ibn Majah, al-Daruqutni. https:/tatsqif.com/kaidah-fighiyyah-fondasi-penting-
dalam-memahami-syariat-islam/. Di akses pada 7 Januari 2025. Pukul 16.00 WIB.


https://quran.com/id/sapi-betina/185-186
https://tatsqif.com/kaidah-fiqhiyyah-fondasi-penting-dalam-memahami-syariat-islam/
https://tatsqif.com/kaidah-fiqhiyyah-fondasi-penting-dalam-memahami-syariat-islam/

48

sahabat menggunakan pertimbangan tujuan syariat sebagai dasar
pengambilan keputusan hukum.'"

Dengan menjadikan magqashid sebagai acuan, ijtihad dapat
dilakukan secara lebih fleksibel tanpa melepaskan nilai-nilai dasar
syariat. Hal ini sejalan dengan firman Allah SWT;'?°

w5l 2g s daly

Artinya: “Sungguh Kami telah memuliakan anak cucu Adam...”
(QS. al-Isra’: 70).

Ayat ini menegaskan bahwa pembangunan dalam perspektif
Islam harus berorientasi pada pemuliaan manusia dan keadilan sosial,
bukan semata-mata pertumbuhan ekonomi.

Selanjutnya, al-‘Izz ibn ‘Abd al-Salam menegaskan bahwa
seluruh hukum syariat mengandung hikmah dan kemaslahatan yang
dapat ditangkap melalui pemahaman terhadap tujuan hukum. Imam al-
Qarafi memperkaya kajian magashid dengan membedakan tindakan
Nabi Muhammad SAW yang bersifat hukum, kebijakan, dan kebiasaan,
sehingga penerapan hukum Islam dapat dilakukan secara lebih
kontekstual. Ibn al-Qayyim menegaskan bahwa inti syariat Islam
adalah keadilan, rahmat, kemaslahatan, dan kebijaksanaan, sehingga
setiap hukum yang bertentangan dengan nilai-nilai tersebut tidak sejalan
dengan tujuan syariat. Puncak perkembangan teori Magashid ditandai
oleh pemikiran Imam al-Shatibi yang menempatkan Magashid Syariah
sebagai prinsip fundamental dalam seluruh bangunan hukum Islam dan
sebagai dasar utama ijtihad.'?!

Prinsip ini juga diperkuat oleh hadis Nabi Muhammad SAW

yang menyatakan bahwa tidak boleh menimbulkan maupun membalas

119 Ghilman Nursidin, “Konstruksi Pemikiran Maqgashid Shari’ah Imam Al-Haramain Al-Juwaini
(Kajian Sosio-Historis),” (Tesis tidak diterbitkan, Program Pascasarjana Institut Agama Islam
Negeri (IAIN) Walisongo Semarang, 2012), 8.

120 Al-Quran. QS. al-Isra’: 70. https://quran.com/id/perjalanan-malam/70-80. Di akses pada 7
Januari 2025. Pukul 16.00 WIB.

121 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London:
The International Institute of Islamic Thought, 1429 H/2008 M), ISBN 978-1-56564-440-3, hlm. .


https://quran.com/id/perjalanan-malam/70-80

49

bahaya, yang menjadi dasar penting dalam pendekatan Magqashid
Syariah.
4. Definisi Maqashid Syariah Menurut Jasser Auda

Jamal al-Din ‘Atiyyah mengklasifikasikan pendekatan terhadap
studi magqgashid al-syariah ke dalam tiga kelompok utama. Kelompok
pertama memandang maqashid syariah sebagai disiplin ilmu yang
berdiri sendiri dan tidak bergantung pada ilmu ushul figh. Kelompok
kedua menempatkannya sebagai penghubung antara figh dan ushul figh,
sementara kelompok ketiga menilai magasid sebagai bentuk evolusi
dari pengembangan ushul figh itu sendiri.!*

Jasser Auda menjelaskan bahwa Magashid Syariah merupakan
kerangka metodologis yang dinamis dan terbuka, sehingga mampu
menjawab berbagai tantangan modern seperti pembangunan, hak asasi
manusia, dan keadilan sosial. Dalam konteks ini, Magashid dipahami
sebagai proyek peradaban yang berorientasi pada peningkatan kualitas
hidup manusia secara menyeluruh. Jasser Auda menegaskan bahwa
Magashid Syariah merupakan pendekatan dinamis yang menjembatani
teks keagamaan dengan realitas sosial serta menjadi fondasi penting
bagi pembaruan hukum Islam kontemporer, termasuk dalam isu
pembangunan, keadilan sosial, dan hak asasi manusia.'?*

Dalam perspektif ini, Magashid tidak lagi dipahami secara statis
sebagai tujuan perlindungan individual semata, melainkan sebagai
proyek peradaban (civilizational project) yang berorientasi pada
peningkatan kualitas hidup manusia secara menyeluruh. Konsepsi ini
sejalan dengan tujuan utama diutusnya Islam sebagai rahmat bagi
t124

seluruh alam, sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah Sw

Vv Gedall 5 V) BLLL g

122 Jamal al-Din ‘Atiyyah. Nahwa Taf il Maqasid al-Shariah. (Al-Qahirah: Dar al-Salam, 2001).
123 Muhammad Solikhudin, Good Governance: Mengurai Penyelenggaraan Negara yang Bersih
dengan Magqasid al-Syariah ...... , 72.

124A1-Qur’an. OS. al-Anbiya’: 107. https://quran.com/id/para-nabi/107-112. Di akses pada 7
Januari 2025. Pukul 16.00 WIB.


https://quran.com/id/para-nabi/107-112

50

Artinya: “Dan tidaklah Kami mengutus engkau (Muhammad),
melainkan sebagai rahmat bagi seluruh alam.” (QS. Al-Anbiya’: 107)

Ayat ini menegaskan bahwa seluruh ketentuan syariat, termasuk
hukum Islam, harus bermuara pada kemaslahatan universal dan
kesejahteraan manusia.

Lebih lanjut, Jasser Auda menegaskan Magqashid Syariah
berperan penting sebagai dasar dalam pengembangan ijtihad
kontemporer. Pendekatan ini memungkinkan para ulama dan pemikir
Islam merespons persoalan-persoalan baru yang tidak dijelaskan secara
eksplisit dalam nash, seperti isu ekonomi modern, kebijakan publik, dan
tata kelola sosial.'”> Pendekatan ini menjadikan Magqashid sebagai
fondasi penting dalam pembaruan hukum Islam kontemporer,
khususnya dalam merespons isu-isu pembangunan, keadilan sosial, dan
hak asasi manusia. Prinsip ini selaras dengan perintah Al-Qur’an untuk

menegakkan keadilan sebagai tujuan fundamental syariat:'?°

o35 1800 1Ky Ay Sitdy L 2 iy A s st ok ig O3l 2 d Gy

Artinya: “Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil
dan berbuat kebajikan.” (QS. An-Nahl: 90).

Selain itu, Al-Qur’an juga menegaskan bahwa Allah tidak
menghendaki kesulitan dalam penerapan hukum, melainkan kemudahan
dan kemaslahatan bagi manusia:'?’

2 i dp Vg sl 2K

Artinya: “Allah menghendaki kemudahan bagimu dan tidak
menghendaki kesulitan bagimu.” (QS. Al-Baqarah: 185)

Dalam konteks ijtihad kontemporer, Magashid Syariah berperan

sebagai dasar metodologis untuk merespons persoalan-persoalan baru

125 According to a discussion with Shaykh Hasan al-Turabi (Oral Discussion, Khartoum, Sudan,
August 2006).

126 Al-Qur’an. OS. An-Nahl: 90. https://quran.com/id/lebah-madu/90-93. Di akses pada 7 Januari
2025. Pukul 16.00 WIB.

127 Al-Qur’an. OS. al-Bagarah: 185. https://quran.com/id/sapi-betina/185-186. Di akses pada 7
Januari 2025. Pukul 16.00 WIB.


https://quran.com/id/lebah-madu/90-93
https://quran.com/id/sapi-betina/185-186

51

yang tidak dijelaskan secara eksplisit dalam nash, seperti isu ekonomi
modern, kebijakan publik, dan tata kelola sosial. Pendekatan ini sejalan
dengan hadis Nabi Muhammad saw. yang memberikan legitimasi

terhadap ijtihad berbasis pertimbangan rasional dan kontekstual:'?®

sl Tt 2 dgas Ko i ol al cel 2 agist psdi Ko 1y

Artinya: “Apabila seorang hakim berijtihad lalu benar, maka
baginya dua pahala; dan apabila ia berijtihad lalu salah, maka
baginya satu pahala.” (HR. al-Bukhari dan Muslim)

Hadis ini menunjukkan bahwa Islam membuka ruang bagi
ijjtthad dinamis selama bertujuan mewujudkan kemaslahatan dan
keadilan.

Dengan demikian, Maqashid Syariah sebagai pendekatan utama
dalam pembaruan pemikiran dan praktik hukum Islam di era
kontemporer. Pendekatan Magashid menekankan bahwa hukum Islam
tidak hanya bertujuan mengatur perilaku manusia, tetapi juga
menghadirkan kemaslahatan, keadilan, dan kesejahteraan dalam
kehidupan sosial.

Prinsip ini sejalan dengan firman Allah Swt:'*

Sdazally 20 330 Ol oS pdas Wil oy W) Wil Ads

Artinya: “Sungguh, Kami telah mengutus rasul-rasul Kami
dengan bukti-bukti yang nyata dan Kami turunkan bersama mereka
Kitab dan neraca agar manusia menegakkan keadilan.” (QS. Al-
Hadid: 25).

Dalam kerangka pendekatan sistem terhadap hukum Islam,
Jasser Auda memperkenalkan enam prinsip utama yang menjadi ciri
khas teorinya: sifat kognitif (cognitive nature), kesatuan (wholeness),

keterbukaan (openness), hierarki yang saling terhubung (interrelated

128 Hadist Riwayat. HR. al-Bukhari dan Muslim.
https://www.abuaminaelias.com/dailyhadithonline/ 2012 /02/10/sincere- ijtihad-rewarded/. Di
akses pada 7 Januari 2025. Pukul 16.00 WIB.

129 Al-Qur’an. OS. Al-Hadid: 25. https://quran.com/id/besi/25-26. Di akses pada 7 Januari 2025.
Pukul 16.00 WIB.


https://www.abuaminaelias.com/dailyhadithonline/%202012%20/02/10/sincere-%20ijtihad-rewarded/
https://quran.com/id/besi/25-26

52

hierarchy), multidimensionalitas (multidimensionality), dan
kebermaksudan (purposefulness).
a) Sifat Kognitif (Cognitive Nature)

Konsep cognitive nature menegaskan bahwa hukum Islam
terbentuk dari pengetahuan yang memisahkan wahyu ilahi dan
pemahaman manusia. Jasser Auda menyarankan fikih dipandang
sebagai interpretasi rasional manusia, bukan pengetahuan sakral,
sehingga syariah adalah wahyu mutlak, sedangkan fikih hasil tafsir
manusia.'*

Pemisahan konseptual antara wahyu dan pemahaman
manusia ini memiliki landasan kuat dalam Al-Qur’an, yang
menegaskan keterbatasan pengetahuan manusia di hadapan ilmu
Allah Swt:!"3!

e ole 03 5535

Artinya: “Dan di atas setiap orang yang berilmu masih ada
Yang Maha Mengetahui.” (QS. Yusuf: 76).

Ayat ini menunjukkan bahwa pemahaman manusia,
termasuk pemahaman hukum, tidak pernah bersifat absolut dan
selalu berada dalam ruang keterbatasan epistemologis. Oleh karena
itu, fikih tidak dapat disamakan dengan kehendak Tuhan secara
langsung, melainkan merupakan hasil usaha intelektual manusia
dalam memahami kehendak tersebut.

Lebih lanjut, Al-Qur’an juga menegaskan bahwa manusia
diperintahkan untuk menggunakan akal dan proses berpikir dalam

memahami petunjuk Allah, sebagaimana firman-Nya:!*

v isls 1408 e 6 4T

130 Jasser Auda, Magqashid al-syariah As Philosophy Of Islamic Law: A System Approach, Terj. M.
Amin Abdullah, “Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah” ...... , 12

B Al-Qur’an. OS. Yusuf: 76. https://quran.com/id/yusuf/76-86. Di akses pada 7 Januari 2025.
Pukul 16.00 WIB.

132 Al-Qur’an. OS. Yusuf: 2. https://quran.com/id/yusuf/2. Di akses pada 7 Januari 2025. Pukul
16.00 WIB.


https://quran.com/id/yusuf/76-86

53

Artinya: “Sesungguhnya Kami menurunkannya berupa Al-
Qur’an dalam bahasa Arab agar kamu memahaminya.” (QS.
Yusuf: 2)

Ayat ini menegaskan bahwa pemahaman terhadap wahyu
melibatkan proses kognitif manusia, sehingga perbedaan
interpretasi merupakan keniscayaan dalam fikih.

Konsep ini juga diperkuat oleh hadis Nabi Muhammad saw.
yang memberikan legitimasi terhadap perbedaan hasil ijtihad dan
menegaskan bahwa kebenaran fikih tidak selalu tunggal:'*?

Al Tt dgat Ko i ol al el 2 4t isdi K5 1y

Artinya: “Apabila seorang hakim berijtihad lalu ia benar,
maka baginya dua pahala; dan apabila ia berijtihad lalu ia salah,
maka baginya satu pahala.” (HR. al-Bukhari dan Muslim)

Hadis ini menegaskan bahwa ijtihad merupakan proses
kognitif manusia yang bisa menghasilkan kebenaran relatif, namun
tetap bernilai di sisi Allah selama dilakukan dengan metode yang
benar.

Sejalan dengan konsep cognitive nature Jasser Auda, Ibnu
Taimiyah juga menegaskan bahwa fikih adalah refleksi kognisi
para ahli fikih melalui proses ijtihad, bukan pernyataan langsung
dari Allah Swt. Ibnu Taimiyah menyatakan bahwa tidak semua
hasil ijtihad dapat disandarkan secara mutlak kepada kehendak
Allah, karena hanya Allah yang Maha Mengetahui secara sempurna
dan tidak ada sesuatu pun yang tersembunyi bagi-Nya.'3

Pandangan ini selaras dengan firman Allah Swt.:!%

Foosa s _}:__//,. o aTe T
e bl 323 Cals 2a i Y

133 Al-Qur’an. OS. Al-Hadid: 25. https://quran.com/id/besi/25-26. Di akses pada 7 Januari 2025.
Pukul 16.00 WIB.

134 Muhammad Solikhudin, Good Governance: Mengurai Penyelenggaraan Negara yang Bersih
dengan Magqasid al-Syariah ...... , 72-73.

135 Al-Qur’an. OS. Al-Mulk: 14. https://quran.com/id/kerajaan/14-30. Di akses pada 7 Januari
2025. Pukul 16.00 WIB.


https://quran.com/id/besi/25-26
https://quran.com/id/kerajaan/14-30

54

Artinya: “Apakah Dia yang menciptakan itu tidak
mengetahui? Dan Dia Maha Halus lagi Maha Mengetahui.” (QS.
Al-Mulk: 14)

Dengan demikian, pendekatan cognitive nature menegaskan
bahwa syariah harus dipahami sebagai wahyu ilahi yang absolut,
sedangkan fikih merupakan hasil interpretasi manusia yang bersifat
dinamis, kontekstual, dan terbuka terhadap koreksi. Kerangka ini
menjadi dasar penting bagi pembaruan hukum Islam kontemporer,
karena membuka ruang evaluasi kritis terhadap produk fikih tanpa
mereduksi kesucian wahyu. Pendekatan ini juga memungkinkan
hukum Islam terus relevan dengan dinamika sosial, sekaligus tetap
berpegang pada prinsip-prinsip dasar syariah.

b) Keseluruhan (Wholeness)

Prinsip wholeness atau kemenyeluruhan dalam pendekatan
sistem menekankan bahwa setiap hubungan sebab-akibat dalam
hukum Islam tidak dapat dipahami secara terpisah, melainkan harus
dilihat sebagai bagian dari suatu kesatuan yang utuh. Dalam
kerangka ushul figh, dalil-dalil yang bersifat menyeluruh (ku/li)
dinilai lebih kuat dibanding dalil-dalil parsial, dan oleh karena itu
mendapatkan prioritas oleh para ahli figh.!*¢

Prinsip ini memiliki landasan normatif dalam Al-Qur’an
yang menegaskan kesatuan ajaran Islam secara komprehensif,

sebagaimana firman Allah Swt:!'3’
CHCNEN IR ER AR RS AT
Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, masuklah
kamu ke dalam Islam secara keseluruhan.” (QS. Al-Baqarah: 208)

Ayat ini menegaskan bahwa ajaran Islam harus dipahami

dan diamalkan secara utuh, bukan secara parsial atau selektif,

136 Jasser Auda, Magqashid al-syariah As Philosophy Of Islamic Law: A System Approach, Terj. M.
Amin Abdullah, “Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah”, 47-48.

137 Al-Qur’an. OS. Al-Baqarah: 208. https://quran.com/id/sapi-betina/208-209. Di akses pada 7
Januari 2025. Pukul 16.00 WIB.


https://quran.com/id/sapi-betina/208-209

55

sehingga mendukung pendekatan holistik dalam memahami hukum
Islam.

Jasser Auda menekankan pentingnya pendekatan holistik
dalam filsafat hukum Islam untuk menggantikan paradigma
kausalitas linier yang cenderung reduksionis dengan cara pandang
sistematis dan integratif. Menurutnya, hukum Islam tidak dapat
direduksi pada relasi sebab-akibat yang sederhana, melainkan harus
dipahami melalui cara pandang sistematis dan integratif yang
mengaitkan berbagai dalil, konteks sosial, dan tujuan syariat.
Pendekatan ini sejalan dengan prinsip Al-Qur’an yang menekankan
¢ 138

keterkaitan dan keseimbangan dalam ciptaan Allah Sw

“Dan segala sesuatu Kami ciptakan dengan ukuran
(keseimbangan).” (QS. Al-Qamar: 49)

Ayat ini menunjukkan bahwa realitas diciptakan dalam
suatu tatanan yang saling terkait dan seimbang, sehingga
pemahaman hukum Islam pun harus mengikuti pola keterkaitan
tersebut.

Lebih jauh, Pendekatan ini tidak hanya relevan untuk ushu/
figh, tetapi juga ilmu kalam dan teologi Islam, karena menyatukan
berbagai dalil secara konsisten. Hal ini sejalan dengan perintah Al-
Qur’an untuk melakukan tadabbur secara menyeluruh terhadap
wahyu:'¥

AY GG G ke b1 2 e 5 O 35 S0 G350

Artinya: “Tidakkah mereka merenungkan Al-Qur’an?

Sekiranya Al-Qur’an itu bukan dari Allah, niscaya mereka akan

mendapati banyak pertentangan di dalamnya.” (QS. An-Nisa’: 82)

138 Al-Qur’an. OS. Al-Qamar: 49. https://quran.com/id/bulan/49-50. Di akses pada 7 Januari 2025.
Pukul 16.00 WIB.
139 Al-Qur’an. OS. An-Nisa’: 82. https://quran.com/id/wanita/82-92. Di akses pada 7 Januari 2025.
Pukul 16.00 WIB.


https://quran.com/id/bulan/49-50
https://quran.com/id/wanita/82-92

56

Ayat ini menunjukkan bahwa pemahaman yang utuh dan
komprehensif terhadap Al-Qur’an akan menghasilkan koherensi
dan konsistensi, bukan kontradiksi, sebagaimana tujuan pendekatan
sistemik Jasser Auda.

Selain itu, hadis Nabi Muhammad saw. juga menegaskan

pentingnya melihat keterkaitan antara unsur-unsur ajaran Islam:'%

e e P gab e S o s bl LA 135 0 Gekd) s
s 4

Artinya: “Perumpamaan kaum mukminin dalam hal saling
mencintai, mengasihi, dan menyayangi adalah seperti satu tubuh;
apabila satu anggota tubuh sakit, maka seluruh tubuh turut
merasakan sakit.” (HR. al-Bukhari dan Muslim)

Hadis ini mencerminkan prinsip kemenyeluruhan dan saling
keterkaitan, yang secara analogis dapat diterapkan dalam
memahami sistem hukum Islam sebagai satu kesatuan yang utuh
dan tidak terpisah-pisah.

Dengan demikian, prinsip wholeness dalam pendekatan
sistem Jasser Auda menegaskan bahwa pemikiran holistik
merupakan kunci pembaruan hukum Islam yang relevan dengan
konteks masa kini.!*!' Pendekatan ini menolak atomisme hukum
yang memisahkan dalil dari tujuan dan konteksnya, serta
mendorong integrasi dalil-dalil syar i dalam satu kerangka sistemik
yang koheren, adil, dan berorientasi pada kemaslahatan.

c) Keterbukaan (Openness)

Jsser Auda menegaskan bahwa sistem hukum Islam bersifat

terbuka untuk menjaga fleksibilitas dan adaptasi terhadap

perkembangan zaman. la menolak pembatasan ijtihad karena

140 Hadist Riwayat. HR. al-Bukhari dan Muslim. https://hadeethenc.com/id/browse/ hadith/4969.
Di akses pada 7 Januari 2025. Pukul 16.00 WIB.

141 Jasser Auda, Magqashid al-syariah As Philosophy Of Islamic Law: A System Approach, Terj. M.
Amin Abdullah, “Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah” ...... , 12


https://hadeethenc.com/id/browse/%20hadith/4969

57

realitas kehidupan terus berubah, sementara teks suci bersifat tetap.
Oleh karena itu, ijtihad harus terus dibuka agar figh dapat
merespons tantangan baru, sesuai kesepakatan mayoritas mazhab
bahwa kelangsungan hukum Islam bergantung pada kemampuan
ahli hukum mengembangkan metode dan pendekatan yang relevan
dengan konteks sosial, budaya, dan peradaban yang terus
berubah.!+

Prinsip ini sejalan dengan perintah Al-Qur’an untuk
senantiasa menggunakan akal dan refleksi dalam memahami
petunjuk Allah Swt.:!%

G3lass VG
Artinya: “Tidakkah kamu menggunakan akal?” (QS. Al-
Baqarah: 44)

Ayat ini menunjukkan bahwa Islam mendorong penggunaan
nalar dan pemikiran kritis dalam merespons realitas, termasuk
dalam pengembangan hukum Islam.

Lebih lanjut, keterbukaan sistem hukum Islam juga
tercermin dalam pengakuan syariat terhadap perubahan kondisi dan
situasi manusia. Al-Qur’an menegaskan bahwa ketentuan hukum
dapat disesuaikan dengan keadaan demi kemaslahatan:'**

O Y ek s LY

Artinya: “Allah tidak membebani seseorang melainkan
sesuai dengan kesanggupannya....” (QS. Al-Bagarah: 286)
Ayat ini menjadi dasar normatif bahwa hukum Islam

bersifat fleksibel dan kontekstual, sehingga membuka ruang bagi

142 Muhammad Solikhudin, Good Governance: Mengurai Penyelenggaraan Negara yang Bersih
dengan Magasid al-Syariah, 111.

143 Al-Qur’an. QS. Al-Bagarah: 44. https://quran.com/id/sapi-betina/44-50. Di akses pada 7 Januari
2025. Pukul 16.00 WIB.

144 Al-Qur’an. QS. Al-Baqarah: 286. https://quran.com/id/sapi-betina/286. Di akses pada 7 Januari
2025. Pukul 16.00 WIB.


https://quran.com/id/sapi-betina/44-50
https://quran.com/id/sapi-betina/286

58

ijjtihad untuk menyesuaikan hukum dengan kemampuan dan
kondisi masyarakat.

Dengan prinsip keterbukaan ini, figh tidak hanya dipahami
sebagai kumpulan teks normatif yang membatasi, tetapi juga
sebagai ruang kreatif yang mampu mengakomodasi tradisi lokal
(‘urf), pandangan dunia baru, serta integrasi dengan berbagai
disiplin ilmu, baik sosial, budaya, maupun sains. Hal ini sejalan
dengan kaidah fikih yang menyatakan bahwa perubahan hukum
dapat terjadi seiring perubahan waktu, tempat, dan kondisi sosial.
Pendekatan terbuka ini memungkinkan hukum Islam berkembang
secara inklusif, adaptif, dan tetap kontekstual, tanpa kehilangan
akar normatifnya sebagai syariat ilahi.!*

d) Hierarki yang Saling Mempengaruhi (/nterrelated Hierarchy)

Sistem memiliki struktur hierarkis dengan komponen kecil
yang saling terkait dan mencerminkan keseluruhan. Jasser Auda
menilai prinsip hierarki ini penting dalam memahami maqashid
syariah, yang menjadi jembatan menyatukan berbagai pandangan
mazhab fikih. Pendekatan maqgashid membantu umat Islam
menghindari literalisme teks dan fanatisme mazhab, serta fokus
pada prinsip umum untuk merespons tantangan zaman secara
kolektif.!46

Pendekatan ini memiliki landasan normatif dalam Al-
Qur’an yang menegaskan keteraturan dan keterkaitan ciptaan Allah
Swt.:!¥7

S5 ks B35 Xk 55 i) gl oS Gl 54

Artinya: Dan Dia meninggikan sebagian kamu atas

sebagian yang lain beberapa derajat.” (QS. Al-An‘am: 165).

143 Tbid., 110-111.

146 Jasser Auda, Magqashid al-syariah As Philosophy Of Islamic Law: A System Approach, Terj. M.
Amin Abdullah, “Membumikan Hukum Islam Melalui Magqasid Syariah”, 209-211.

147 Al-Qur’an. OS. Al-An‘am: 165. https://quran.com/id/binatang-ternak/165. Di akses pada 17
Januari 2025. Pukul 11.00 WIB.


https://quran.com/id/binatang-ternak/165

59

Ayat ini menunjukkan adanya struktur bertingkat (hierarki)
dalam tatanan kehidupan, yang secara analogis dapat diterapkan
dalam memahami struktur tujuan-tujuan hukum Islam.

Jasser Auda menegaskan bahwa pendekatan Magashid
dengan struktur hierarkis yang saling terkait mampu menjadi
jembatan pemersatu berbagai pandangan mazhab fikih. Dengan
fokus pada tujuan-tujuan umum (Magashid kulliyyah), umat Islam
dapat menghindari pendekatan literalis yang kaku terhadap teks
serta fanatisme mazhab yang sempit.'*® Prinsip ini sejalan dengan
perintah Al-Qur’an untuk berpegang pada kesatuan nilai dan
menghindari perpecahan:'#’

“Dan berpeganglah kamu semuanya pada tali Allah, dan
janganlah kamu bercerai-berai.” (QS. Ali ‘Imran: 103).

Ayat ini menegaskan pentingnya pendekatan integratif dan
kolektif dalam memahami dan mengamalkan ajaran Islam,
termasuk dalam ranah hukum.

Dalam konteks ini, pendekatan Magashid berfungsi sebagai
kerangka hierarkis yang menyatukan perbedaan pandangan fikih
dalam satu tujuan besar syariat, yaitu mewujudkan kemaslahatan
dan keadilan. Dengan demikian, prinsip hirarki yang saling
berkaitan dalam pemikiran Jasser Auda menegaskan bahwa setiap
masalah hukum harus dipahami dalam kerangka sistem Magashid
yang utuh, mulai dari tujuan parsial hingga tujuan universal.
Pendekatan ini mendorong umat Islam untuk melampaui literalisme
teks dan fanatisme mazhab, serta mengarahkan ijtihad pada

prinsip-prinsip umum syariat guna merespons tantangan zaman

148 Jasser Auda, Magashid al-syariah As Philosophy Of Islamic Law: A System Approach, Terj. M.
Amin Abdullah, “Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah™ ........ ,209-211.

199 Al-Qur’an. OS. Ali ‘Imran: 103. https://quran.com/id/keluarga-imran/103-105. Di akses pada
17 Januari 2025. Pukul 11.00 WIB.


https://quran.com/id/keluarga-imran/103-105

60

secara kolektif, inklusif, dan berorientasi pada kemaslahatan
umat.!%
e) Multidimensionalitas (Multi dimensionality)

Sistem hukum Islam bersifat multidimensi, meliputi aspek
teologis, sosial, budaya, dan politik yang saling berhubungan.
Jasser Auda mengkritik pendekatan dikotomis antara dalil gath’i
dan zhanni yang menyederhanakan realitas hukum dan kehidupan
sosial. Menurut Auda, hukum Islam harus dipahami melalui
pendekatan Magashid yang menekankan maksud dan tujuan hukum
(purpose oriented), sehingga berbagai dalil yang tampak
bertentangan dapat diharmoniskan dalam kerangka tujuan syariat
yang lebih luas.!! Prinsip ini memiliki landasan kuat dalam Al-
Qur’an yang menegaskan bahwa wahyu diturunkan sebagai
petunjuk yang membawa kemudahan dan keseimbangan bagi
manusia: !>

Sgm be il 3 18 o 15

“Dan Dia tidak menjadikan untukmu dalam agama suatu
kesempitan.” (QS. Al-Hajj: 78).

Ayat ini menunjukkan bahwa hukum Islam tidak
dimaksudkan untuk membebani manusia secara kaku, melainkan
harus dipahami secara kontekstual dengan mempertimbangkan
berbagai dimensi kehidupan.

Dalam praktik kenabian, prinsip multidimensionalitas ini
tercermin dalam adanya perbedaan hadis terkait pelaksanaan

ibadah, yang oleh para ulama dipahami dalam kerangka

150 Muhammad Solikhudin, Good Governance: Mengurai Penyelenggaraan Negara yang Bersih
dengan Magqasid al-Syariah ....... , 715-76.

151 Jasser Auda, Magashid al-syariah As Philosophy Of Islamic Law: A System Approach, Terj. M.
Amin Abdullah, “Membumikan Hukum Islam Melalui Maqgasid Syariah™ ........ , 50-51.

152 Al-Qur’an. OS. Al-Hajj: 78. https://quran.com/id/haji/78. Di akses pada 17 Januari 2025. Pukul
11.00 WIB.


https://quran.com/id/haji/78

61

kemudahan (taysir) dan fleksibilitas hukum.'>® Nabi Muhammad
saw. sendiri menegaskan prinsip kemudahan dalam syariat melalui
sabdanya:!'>*

“Mudahkanlah dan jangan mempersulit.” (HR. al-Bukhari
dan Muslim).

Hadist ini menjadi dasar penting dalam pendekatan
Magqashid untuk mengharmoniskan perbedaan dalil dengan
mempertimbangkan tujuan hukum, bukan sekadar teks literalnya.

Selain itu, pendekatan multidimensional Jasser Auda juga
mengakui peran adat dan konteks sosial ( ‘urf) sebagai bagian dari
proses penetapan hukum, selama tidak bertentangan dengan tujuan
syariat. Prinsip ini sejalan dengan firman Allah Swt:'>

V48 G 2 CaEls il A s 2

‘“

adilah  pemaaf, perintahkan yang ma‘ruf, dan
berpalinglah dari orang-orang yang bodoh.” (QS. Al-A‘raf: 199)

Ayat ini menunjukkan legitimasi normatif terhadap praktik
sosial yang diakui secara umum (ma 7uf), yang dalam pendekatan
Magashid dipahami sebagai bagian dari dimensi sosial dan budaya
hukum Islam.

Dengan demikian, prinsip multidimensionalitas dalam
pemikiran Jasser Auda menegaskan bahwa nash syar‘i bukanlah
entitas yang berdiri sendiri secara ahistoris, melainkan bagian dari
proses hukum yang bertahap dan kontekstual. Pendekatan
Magashid memungkinkan hukum Islam merespons kompleksitas

kehidupan modern dengan mengintegrasikan berbagai dimensi

153 Muhammad Solikhudin, Good Governance: Mengurai Penyelenggaraan Negara yang Bersih
dengan Magqasid al-Syariah ........ , 76-717.

154 Hadist Riwayat. HR. al-Bukhari dan Muslim. https://khotbahjumat.com/4322-khutbah-masjid-
al-haram-kelembutan-nabi-%EF%B7%BA.html. Di akses pada 22 Januari 2025. Pukul 11.00 WIB.
155 Hadist Riwayat. QS. Al-A'raf: 199. https://quran.com/id/tempat-tempat-tinggi/199-205. Di
akses pada 22 Januari 2025. Pukul 11.00 WIB.


https://khotbahjumat.com/4322-khutbah-masjid-al-haram-kelembutan-nabi-%EF%B7%BA.html
https://khotbahjumat.com/4322-khutbah-masjid-al-haram-kelembutan-nabi-%EF%B7%BA.html
https://quran.com/id/tempat-tempat-tinggi/199-205

62

realitas, sehingga hukum Islam tetap relevan, inklusif, dan
berorientasi pada kemaslahatan umat.
f) Kebermaksudan (Purposefulness)

Dalam teori sistem, setiap sistem memiliki tujuan (goal)
dan maksud (purpose) sebagai esensi keberadaannya. Gharajedaghi
menyebut sistem yang memiliki tujuan sebagai sistem yang
bermakna, karena ia mampu mencapai hasil yang sama melalui
berbagai cara dalam konteks lingkungan yang berbeda. !>

Prinsip ini sejalan dengan pemikiran Jasser Auda yang
menegaskan bahwa sistem hukum Islam bertumpu pada prinsip
kebermaksudan (Purposefulness), yaitu setiap hukum harus
diarahkan untuk mencapai kemaslahatan umat sebagaimana tujuan
maqashid syariah. Dalam perspektif ini, hukum Islam tidak
dipahami sebagai kumpulan aturan yang kaku, melainkan sebagai
sistem nilai yang berorientasi pada tujuan luhur syariat.

Landasan normatif prinsip kebermaksudan ini sangat kuat
dalam Al-Qur’an. Allah Swt. menegaskan bahwa seluruh syariat
diturunkan dengan tujuan menegakkan keadilan dan kemaslahatan
manusia:'®’

Sdazall 20 2350 Ozl I dgs WSl oy W) Wi A8

Artinya: “Sungguh, Kami telah mengutus rasul-rasul Kami
dengan bukti-bukti yang nyata dan Kami turunkan bersama mereka
Kitab dan neraca agar manusia menegakkan keadilan.” (QS. Al-
Hadid: 25)

Ayat ini menegaskan bahwa tujuan utama hukum ilahi
adalah terwujudnya keadilan sosial, bukan sekadar penerapan teks

secara literal.

156 Jamshid Gharajedaghi. Systems Thinking: Managing Chaos and Complexity: A Platform for
Designing Business Architecture (2nd ed.). (Amsterdam: Elsevier, 2006).

157 Al-Qur’an. OS. Al-Hadid: 25. https://quran.com/id/besi/25-26. Di akses pada 7 Januari 2025.
Pukul 16.00 WIB.


https://quran.com/id/besi/25-26

63

Jasser Auda juga menekankan bahwa ijtihad harus
berlandaskan pada nash dan tujuan syariat, bukan semata-mata
pada pendapat personal atau fanatisme mazhab. Prinsip ini sejalan
dengan firman Allah Swt. yang menegaskan bahwa syariat
diturunkan sebagai rahmat dan kebaikan bagi manusia:'*®

Voy Gl &5 V) AUl g

“Dan tidaklah Kami mengutus engkau (Muhammad),
melainkan sebagai rahmat bagi seluruh alam.” (QS. Al-Anbiya’:
107)

Ayat ini menunjukkan bahwa validitas suatu hukum Islam
harus diukur dari sejauh mana ia mampu menghadirkan rahmat dan
manfaat nyata bagi kehidupan manusia.

Dalam praktik kenabian, prinsip kebermaksudan ini juga

tercermin jelas dalam sabda Nabi Muhammad saw:'>

S V5 552 Y

“Tidak boleh menimbulkan bahaya dan tidak boleh saling
membahayakan.” (HR. Ibn Majah, al-Daruqutni)

Hadis ini menjadi kaidah universal dalam hukum Islam
yang menegaskan bahwa setiap ketentuan hukum harus diarahkan
untuk mencegah kerusakan dan mewujudkan kemaslahatan sosial.

Melalui pendekatan Magashid, Jasser Auda menegaskan
bahwa perbedaan pendapat dalam figh dapat dijembatani secara
konstruktif dengan menjadikan tujuan syariat sebagai titik temu.
Dengan demikian, hukum Islam dapat berkembang secara inklusif
dan fleksibel, tanpa kehilangan esensi moral dan tujuan luhur
syariat. Prinsip kebermaksudan ini memungkinkan hukum Islam

merespons tantangan global yang terus berkembang seperti isu

158 Al-Qur’an. OS. al-Anbiya’: 107. https://quran.com/id/para-nabi/107-112. Di akses pada 7
Januari 2025. Pukul 16.00 WIB.

159 Hadist Riwayat. HR. Ibn Majah, al-Daruqutni. https://tatsqif.com/kaidah-fighiyyah-fondasi-
penting-dalam-memahami-syariat-islam/. Di akses pada 7 Januari 2025. Pukul 16.00 WIB.


https://quran.com/id/para-nabi/107-112
https://tatsqif.com/kaidah-fiqhiyyah-fondasi-penting-dalam-memahami-syariat-islam/
https://tatsqif.com/kaidah-fiqhiyyah-fondasi-penting-dalam-memahami-syariat-islam/

64

keadilan sosial, pembangunan, dan kemanusiaan dengan tetap
berpegang pada nilai-nilai dasar Islam yang berorientasi pada

kemaslahatan umat.!¢°

160 Jasser Auda, Magqashid al-syariah As Philosophy Of Islamic Law: A System Approach, Terj. M.
Amin Abdullah, “Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah”, 55.



