
 

 

31 
 

BAB II  

LANDASAN TEORI 

A. Badan Usaha Milik Desa (BUMDes) 

a. Peraturan / Kebijakan Pemerintah Tentang BUMDes  

Reformasi pemerintahan yang dimulai sejak tahun 1998 telah 

mendorong transformasi mendasar dalam sistem administrasi negara, 

dari pola sentralisasi kekuasaan pada masa Orde Baru menuju sistem 

desentralisasi yang berbasis otonomi daerah.67 Perubahan paradigma ini 

diatur melalui regulasi yang berkembang secara bertahap, dimulai dari 

Undang-Undang Nomor 22 Tahun 1999 tentang Pemerintahan Daerah, 

yang kemudian disempurnakan menjadi Undang-Undang Nomor 32 

Tahun 2004 dan terakhir diperbarui melalui Undang-Undang Nomor 23 

Tahun 2014.68 

Secara teoritis, penerapan otonomi daerah memberikan 

kewenangan yang lebih luas kepada pemerintah kabupaten/kota dalam 

menjalankan fungsi pemerintahan, termasuk dalam aspek perencanaan, 

pelaksanaan, dan pengawasan pembangunan. Otonomi juga mendorong 

keterlibatan aktor lokal dalam proses pembangunan.69 Namun 

demikian, berbagai studi menunjukkan bahwa implementasi otonomi 

daerah masih menghadapi tantangan, seperti rendahnya partisipasi 

masyarakat dalam proses pengambilan keputusan serta terbatasnya 

kreativitas lokal.70 Hal ini menegaskan pentingnya penataan 

kelembagaan dan penguatan kapasitas partisipatif masyarakat 

sebagaimana diamanatkan dalam regulasi pemerintahan daerah yang 

 
67 Harun, H. Desentralisasi Fiskal dan Kinerja Pemerintah Daerah: Studi Empiris di Indonesia. 

(Yogyakarta: UPP STIM YKPN, 2007). 
68 Undang-Undang Nomor 22 Tahun 1999 tentang Pemerintahan Daerah yang kemudian berubah 

menjadi UU Nomor 32 Tahun 2004 dan kemudian terakhir diperbaharui melalui UU Nomor 23 

Tahun 2014 tentang Pemerintahan Daerah. 
69 Rondinelli. Government Decentralization in Comparative Perspective: Theory and Practice in 

Developing Countries. International Review of Administrative Sciences (1981), 47(2), 133–145. 
70 Dwiyanto. Mewujudkan Good Governance Melalui Pelayanan Publik. (Yogyakarta: Gadjah Mada 

University Press, 2006). 



32 
 

 

 

berlaku. 

Dalam konteks pelaksanaan otonomi daerah, pemberdayaan 

masyarakat (empowerment) merupakan fondasi utama dalam 

pembangunan yang berbasis partisipasi rakyat. Konsep ini merujuk 

pada proses sistematis untuk meningkatkan kapasitas, harkat, dan 

martabat kelompok masyarakat yang selama ini terpinggirkan oleh 

kemiskinan dan keterbelakangan.71 

Menurut Anom Surya, BUMDesa merupakan alat pemerintah 

yang dirancang untuk mendorong Indonesia mengembangkan proyek 

ekonomi bersama mitra asing72. 

b. Pengertian Badan Usaha Milik Desa (BUMDes) 

BUMDes merupakan manifestasi dari semangat otonomi desa 

sebagaimana diamanatkan dalam Undang-Undang Nomor 6 Tahun 

2014 tentang Desa, yang memberikan kewenangan kepada desa untuk 

mengatur dan mengurus kepentingan masyarakatnya, termasuk dalam 

bidang ekonomi.73  

Menurut Departemen Pendidikan Nasional (2006), BUMDes 

adalah badan usaha yang dibentuk berdasarkan kebutuhan dan potensi 

desa untuk mendorong kemandirian ekonomi serta meningkatkan 

kesejahteraan masyarakat. Pendirian BUMDes menekankan partisipasi 

aktif masyarakat, mulai dari perencanaan hingga pelaksanaan usaha, 

sehingga mencerminkan peran BUMDes sebagai wujud demokratisasi 

ekonomi di tingkat lokal.74 Dengan demikian, BUMDes tidak hanya 

berfungsi sebagai alat ekonomi, tetapi juga sebagai mekanisme untuk 

mencegah dominasi kelompok tertentu dalam pengelolaan sumber 

 
71 Sumodiningrat, G. Pemberdayaan Masyarakat dan Jaring Pengaman Sosial. (Jakarta: Gramedia, 

1999). 
72 Anom Surya Putra, Buku 7 Badan Usaha Milik Desa: Spirit Usaha Kolektif Desa (Jakarta: 

Kementrian Desa, Pembangunan Desa Tertinggi dan Trangsmigrasi Republik Indonesia, 2015). 
73 Undang-Undang Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa. 
74 KBBI. Kamus Besar Bahasa Indonesia Daring. (Jakarta: Badan Pengembangan dan Pembinaan 

Bahasa, Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, 2023). 



33 
 

 

 

daya desa.75 

Anom Surya Putra menjabarkan beberapa pengertian 

BUMDes, antara lain:  

1) BUMDes merupakan program pemerintah (Kementerian 

Pertanian, PDTT) untuk meningkatkan kualitas hidup masyarakat 

dan pemerintahan di pedesaan (atau disebut desa adat). 

2) BUMDes memiliki peran penting dalam pembangunan pedesaan 

di Indonesia. 

3) BUMDes merupakan proyek pembangunan pedesaan di 

Indonesia. 

4) BUMDes merupakan dana penunjang nasional yang 

melaksanakan rencana pembangunan nasional.76 

Secara yuridis, dasar pembentukan BUMDes juga telah 

ditegaskan dalam Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2004 tentang 

Pemerintahan Daerah, khususnya pada Pasal 213 ayat (1), yang 

menyebutkan bahwa “Desa dapat mendirikan badan usaha milik desa 

sesuai dengan kebutuhan dan potensi desa”.77 Ketentuan ini juga telah 

termuat dalam regulasi sebelumnya, yakni Undang-Undang Nomor 22 

Tahun 1999 serta diperkuat oleh Peraturan Pemerintah Nomor 71 

Tahun 2005 tentang Desa.78 

 

B. Sustainable Development Goals (SDGs) 

1. Peratutan / Ketentuan Sustainable Development Goals (SDGs)  

Sidang Umum PBB ke-70 yang berlangsung pada September 

2015 di Amerika Serikat menandai babak baru dalam sejarah 

pembangunan global yang secara resmi diperkenalkan oleh United 

 
75 Departemen Pendidikan Nasional. Panduan Umum Badan Usaha Milik Desa (BUMDes). 

(Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Nonformal dan Informal, 2006). 
76 Surya Anom Putra, Badan Usaha Milik Desa: Spirit Usaha Kolektif Desa, (Jakarta : Kementrian 

Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, Dan Transmigrasi Republik Indonesia, 2015), hlm. 9 
77 Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2004 tentang pemerintahan daerah pada pasal 213 ayat (1) 

di sebutkan bahwa “Desa dapat mendirikan badan usaha milik Desa sesuai dengan kebutuhan 

dan potensi Desa”. 
78 Undang-Undang, UU 22/1999 dan Peraturan Pemerintah (PP) No.71 Tahun 2005 Tentang Desa. 



34 
 

 

 

Nations (UN). Dalam sidang yang dihadiri oleh 193 kepala negara 

tersebut, disepakati dokumen penting berjudul Transforming Our 

World: The 2030 Agenda for Sustainable Development. Dokumen ini 

merumuskan 17 tujuan utama dan 169 target pembangunan yang 

berlaku mulai tahun 2016 hingga 2030.79 SDGs menggantikan 

Millennium Development Goals (MDGs) yang berlaku sejak tahun 

2000 dan berakhir pada 2015.80 SDGs hadir sebagai penyempurnaan 

dari MDGs dengan cakupan yang lebih komprehensif dan inklusif. 

Berbeda dengan MDGs yang disusun secara eksklusif, Sustainable 

Development Goals (SDGs) dirancang secara partisipatif, melibatkan 

berbagai pihak seperti masyarakat sipil, sektor swasta, dan akademisi. 

Tujuan ini juga bertujuan menciptakan keseimbangan pembangunan 

antara negara maju, berkembang, dan kurang berkembang demi 

keberlanjutan global. 

2. Sejarah  Sustainable Development Goals (SDGs) di Indonesia 

Indonesia turut berkomitmen dalam implementasi  Sustainable 

Development Goals (SDGs) sebagai kerangka pembangunan nasional 

yang berorientasi jangka panjang. Pembangunan berbasis  Sustainable 

Development Goals (SDGs) bertujuan untuk menciptakan 

keseimbangan antara kebutuhan generasi saat ini dan masa depan. Isu-

isu krusial seperti ketahanan pangan dan pertanian berkelanjutan 

menjadi sorotan penting dalam upaya menanggulangi kemiskinan dan 

meningkatkan kesejahteraan masyarakat. 

Pemerintah Indonesia menunjukkan keseriusan dalam 

mengadopsi  Sustainable Development Goals (SDGs), yang ditandai 

dengan keikutsertaan Wakil Presiden Jusuf Kalla dalam 

penandatanganan Agenda 2030 pada September 2015.81 Hal ini 

 
79 United Nations. Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable Development. (New 

York: United Nations, 2015).  https://sdgs.un.org/goals 
80 ‘Kementerian PPN/Bapenas: Pedoman Teknis Penyusunan Rencana Aksi - Tujuan Pembangunan 

Berkelanjutan (TPB)/ Sustainable Development Goals (SDGs)’, 2020. 
81 Bappeda Provinsi Kalimantan Barat, Sejarah singkat adanya SDGs. (Kalimantan Barat: Situpen, 

2025). Di akses pada   https://tpb.kalbarprov.go.id/sdgs/tentang.  

https://sdgs.un.org/goals


35 
 

 

 

mencerminkan kesiapan pemerintah untuk menjadikan  Sustainable 

Development Goals (SDGs) sebagai dasar pembangunan nasional. 

Dalam implementasinya, Sustainable Development Goals (SDGs) di 

Indonesia dimulai secara formal pada tahun 2017 melalui 

pembentukan kerangka kebijakan nasional yang melibatkan berbagai 

pemangku kepentingan, termasuk pemerintah pusat, pemerintah 

daerah, sektor swasta, akademisi, organisasi masyarakat sipil, dan 

media.  

Selanjutnya, Sustainable Development Goals (SDGs) tidak 

hanya diterapkan pada tingkat nasional dan daerah, tetapi juga 

diturunkan hingga tingkat desa melalui konsep  Sustainable 

Development Goals (SDGs) Desa sebagai upaya memperkuat peran 

desa dalam pembangunan berkelanjutan. Pemerintah berkomitmen 

agar seluruh lapisan pemerintahan, dari tingkat pusat hingga daerah, 

melaksanakan program  Sustainable Development Goals (SDGs)  

secara transformasional. Target nasional yang diharapkan tercapai 

pada tahun 2030 adalah nol persen kemiskinan. Sustainable 

Development Goals (SDGs) merupakan agenda pembangunan global 

yang digagas oleh Perserikatan Bangsa-Bangsa (United Nations) 

melalui dokumen Transforming Our World: The 2030 Agenda for 

Sustainable Development (UN, 2015),82 yang selanjutnya 

dikembangkan secara konseptual dan implementatif oleh UNDP serta 

para pemikir pembangunan berkelanjutan seperti Jeffrey D. Sachs.83 

3. Pengertian Sustainable Development Goals (SDGs) 

Sustainable Development Goals (SDGs) adalah panduan 

global dari PBB untuk pembangunan berkelanjutan yang bertujuan 

mengurangi kemiskinan dan menciptakan kesejahteraan merata. Di 

 
82 United Nations. Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable Development. (New 

York: United Nations, 2015).  https://sdgs.un.org/goals 
83 Sachs, J. D., Schmidt-Traub, G., Kroll, C., Lafortune, G., & Fuller, G. (2020). The Sustainable 

Development Goals and COVID-19. Sustainable Development Report 2020. Cambridge: 

Cambridge University Press. https://www.sdgindex.org.  

https://sdgs.un.org/goals
https://www.sdgindex.org/


36 
 

 

 

Indonesia, Kemendes PDTT meluncurkan program  Sustainable 

Development Goals (SDGs) untuk memperkuat pelaksanaan di tingkat 

desa, fokus pada pengentasan kemiskinan dan penciptaan lingkungan 

yang aman dan sejahtera. Program ini didukung oleh regulasi dan 

pendanaan Dana Desa sesuai Permendes Nomor 13 Tahun 2020 

sebagai dasar pembangunan desa berkelanjutan.84 

Menurut The Sustainable Development Goals and COVID-19 

yang ditulis oleh Jeffrey D. Sachs, Guido Schmidt-Traub, Christian 

Kroll, Guillaume Lafortune, dan Grayson Fuller, SDGs bukan hanya 

sekadar deretan tujuan pembangunan global, tetapi merupakan 

kerangka integratif yang mencakup indikator kinerja serta alat 

pengukuran yang sistematis untuk menilai kemajuan pembangunan di 

seluruh dunia. Dalam buku ini, SDGs diukur melalui SDG Index dan 

Dashboards, yaitu instrumen yang merangkum berbagai indikator 

statistik untuk setiap negara anggota PBB, sehingga memungkinkan 

pemantauan, perbandingan, dan evaluasi capaian SDGs secara 

komprehensif. Alat ukur ini menegaskan bahwa pencapaian tujuan 

pembangunan harus dievaluasi dengan data empiris yang akurat dan 

kontekstual untuk membantu pembuat kebijakan mengambil 

keputusan berbasis bukti.85 Sachs dkk. juga menunjukkan bahwa krisis 

global ini mengungkapkan kelemahan sistem pembangunan yang ada 

dan sekaligus memperkuat urgensi SDGs sebagai arah strategis untuk 

pemulihan yang lebih adil dan berkelanjutan. SDGs diinterpretasikan 

bukan hanya sebagai target 2030, tetapi juga sebagai panduan 

kebijakan bagi negara-negara dalam merespons krisis kesehatan, 

ekonomi, dan sosial secara bersamaan. Pandangan ini memperluas 

 
84 Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Republik Indonesia. 

(2020a). Peraturan Menteri Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Nomor 13 

Tahun 2020 tentang Prioritas Penggunaan Dana Desa Tahun 2021. Jakarta: Kemendesa PDTT. 
85 Sachs, J. D., Schmidt-Traub, G., Kroll, C., Lafortune, G., & Fuller, G. (2020). The Sustainable 

Development Goals and COVID-19. Sustainable Development Report 2020. Cambridge: 

Cambridge University Press. https://www.sdgindex.org. 

https://www.sdgindex.org/


37 
 

 

 

fungsi SDGs sebagai alat kebijakan strategis dalam kondisi krisis, 

bukan sekadar standar global yang normatif. 

Sustainable Development Goals (SDGs) dapat didefinisikan 

sebagai seperangkat tujuan pembangunan global yang dirancang untuk 

mengatasi permasalahan utama dunia, seperti kemiskinan, 

ketimpangan sosial, degradasi lingkungan, serta ketidakadilan 

ekonomi, melalui pendekatan pembangunan berkelanjutan. 

Sustainable Development Goals (SDGs)  terdiri dari 17 tujuan dan 169 

target yang saling terintegrasi dan mencakup dimensi ekonomi, sosial, 

dan lingkungan. SDGs bertujuan untuk menjamin kesejahteraan 

manusia secara menyeluruh dengan tetap menjaga kelestarian sumber 

daya alam bagi generasi mendatang.86  

4. Dasar Hukum SDGs  

Pelaksanaan SDGs di Indonesia memiliki dasar hukum yang 

kuat. Secara nasional, implementasi SDGs diatur melalui Peraturan 

Presiden Nomor 59 Tahun 2017 tentang Pelaksanaan Pencapaian 

Tujuan Pembangunan Berkelanjutan, yang menjadi payung hukum 

utama bagi seluruh kementerian, lembaga, dan pemerintah daerah.87 

Selain itu, integrasi SDGs dalam pembangunan desa diperkuat melalui 

kebijakan Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan 

Transmigrasi yang mengembangkan konsep SDGs Desa sebagai acuan 

pembangunan desa berkelanjutan. Dasar hukum ini menunjukkan 

komitmen pemerintah dalam menjadikan SDGs sebagai bagian 

integral dari sistem perencanaan pembangunan nasional dan daerah. 

Pelaksanaan SDGs Desa diperkuat oleh sejumlah regulasi 

nasional, di antaranya: 

 
86 United Nations. Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable Development. (New 

York: United Nations, 2015).  https://sdgs.un.org/goals 
87 Bappenas. (2017). Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 59 Tahun 2017 tentang 

Pelaksanaan Pencapaian Tujuan Pembangunan Berkelanjutan. Jakarta: Kementerian Perencanaan 

Pembangunan Nasional/Badan Perencanaan Pembangunan Nasional. 

https://sdgs.un.org/goals


38 
 

 

 

1) Peraturan Presiden (Perpres) Nomor 59 Tahun 2017 tentang 

Pelaksanaan Pencapaian Tujuan Pembangunan Berkelanjutan;88 

2) Permendes PDTT No. 13 Tahun 2020 tentang Prioritas 

Penggunaan Dana Desa Tahun Anggaran 2021;89 

3) Permendes No. 21 Tahun 2020 tentang Pedoman Pembangunan 

Masyarakat Desa;90 

4) Surat Edaran Menteri Desa No. 17 Tahun 2020 tentang 

Percepatan Penggunaan Dana Desa Tahun 2021;91 

5) Surat dari Pelaksana Tugas Dirjen Pembangunan Daerah 

Tertinggal dan Transmigrasi tentang Pendataan IDM Berbasis 

SDGs, tertanggal 1 Maret 2021.92 

5. Tujuan dan Sasaran SDGs  

SDGs memiliki tujuan utama untuk mewujudkan 

pembangunan yang berkelanjutan, inklusif, dan berkeadilan dengan 

mengintegrasikan aspek ekonomi, sosial, dan lingkungan. Tujuh belas 

tujuan SDGs mencakup berbagai aspek kehidupan, antara lain 

pengentasan kemiskinan, penghapusan kelaparan, peningkatan 

kualitas kesehatan dan pendidikan, kesetaraan gender, pertumbuhan 

ekonomi yang inklusif, pengurangan kesenjangan, serta pelestarian 

lingkungan hidup. Sasaran SDGs dirumuskan dalam 169 target yang 

bersifat spesifik, terukur, dan saling berkaitan, sehingga dapat menjadi 

pedoman bagi negara dan daerah dalam merumuskan kebijakan 

 
88 Ibid. 
89 Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Republik Indonesia. 

(2020a). Peraturan Menteri Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Nomor 13 

Tahun 2020 tentang Prioritas Penggunaan Dana Desa Tahun 2021. Jakarta: Kemendesa PDTT. 
90 Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Republik Indonesia. 

(2020b). Peraturan Menteri Desa Nomor 21 Tahun 2020 tentang Pedoman Pembangunan 

Masyarakat Desa. Jakarta: Kemendesa PDTT. 
91 Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Republik Indonesia. 

(2020c). Surat Edaran Menteri Desa PDTT Nomor 17 Tahun 2020 tentang Percepatan 

Penggunaan Dana Desa Tahun 2021. Jakarta: Kemendesa PDTT. 
92 Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Republik Indonesia. 

(2021). Surat Plt Dirjen Pembangunan Daerah Tertinggal dan Transmigrasi tentang 

Pemutakhiran IDM Berbasis SDGs Tanggal 1 Maret 2021. Jakarta: Kemendesa PDTT. 



39 
 

 

 

pembangunan yang berorientasi pada kesejahteraan masyarakat jangka 

panjang.93 

Berdasarkan Permendes PDTT No. 13 Tahun 2020, SDGs 

memiliki 17 tujuan spesifik yang mencakup berbagai dimensi 

kehidupan desa, antara lain:94 

1) Desa tanpa kemiskinan 

2) Desa tanpa kelaparan 

3) Desa sehat dan sejahtera 

4) Pendidikan desa yang berkualitas 

5) Kesetaraan gender di desa 

6) Akses air bersih dan sanitasi layak 

7) Energi bersih dan terbarukan 

8) Pekerjaan layak dan pertumbuhan ekonomi desa 

9) Inovasi dan infrastruktur desa 

10) Desa tanpa kesenjangan 

11) Pemukiman desa yang berkelanjutan 

12) Konsumsi dan produksi desa yang sadar lingkungan 

13) Pengendalian perubahan iklim oleh desa 

14) Ekosistem laut desa 

15) Ekosistem daratan desa 

16) Desa damai dan berkeadilan95 

17) Kemitraan untuk pembangunan desa 

SDGs Desa merupakan bentuk kontekstualisasi dari agenda 

global Sustainable Development Goals (SDGs) yang dirancang untuk 

menjadikan desa sebagai subjek utama pembangunan berkelanjutan. 

SDGs Desa menekankan pendekatan pembangunan berbasis 

 
93 United Nations. Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable Development. (New 

York: United Nations, 2015).  https://sdgs.un.org/goals 
94 Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Republik Indonesia. 

Permendesa PDTT No. 13 Tahun 2020 tentang Prioritas Penggunaan Dana Desa Tahun 2021. 

(Jakarta: Kemendesa PDTT, 2020). 
95 Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Republik Indonesia. 

Permendesa PDTT No. 13 Tahun 2020 tentang Prioritas Penggunaan Dana Desa Tahun 2021. 

(Jakarta: Kemendesa PDTT, 2020). 

https://sdgs.un.org/goals


40 
 

 

 

kebutuhan dan potensi lokal dengan tujuan mewujudkan 

kesejahteraan masyarakat desa secara menyeluruh dan berkeadilan. 

Dalam kerangka teoritis, SDGs Desa mengadopsi prinsip integrasi 

antara dimensi ekonomi, sosial, dan lingkungan sebagaimana 

dikembangkan dalam SDGs global, namun disesuaikan dengan 

karakteristik dan dinamika pembangunan di tingkat desa.96 

Secara konseptual, Desa Tanpa Kemiskinan (SDG 1) 

dipahami sebagai upaya sistematis dalam mengurangi kemiskinan 

struktural melalui peningkatan akses masyarakat desa terhadap 

sumber daya ekonomi dan kesempatan kerja. Desa Tanpa Kelaparan 

(SDG 2) menekankan pentingnya ketahanan pangan sebagai prasyarat 

keberlanjutan pembangunan desa, yang mencakup ketersediaan, 

akses, dan stabilitas pangan berbasis potensi lokal. Selanjutnya, 

Kesehatan dan Kesejahteraan (SDG 3) berperan sebagai fondasi 

kualitas sumber daya manusia, di mana kesehatan masyarakat 

dipandang sebagai modal sosial dan ekonomi yang menentukan 

produktivitas desa.97 

Dalam perspektif SDGs, pendidikan dipandang sebagai 

fondasi utama pembangunan berkelanjutan. Sachs dkk. (2020) 

menegaskan bahwa pendidikan berkualitas (SDG 4) berperan 

strategis dalam meningkatkan kapasitas sumber daya manusia, 

memperkuat produktivitas ekonomi, serta mendorong kesadaran 

sosial dan lingkungan. Pendidikan tidak hanya dimaknai sebagai 

peningkatan akses sekolah, tetapi juga kualitas pembelajaran, 

keterampilan hidup, dan literasi berkelanjutan.98 

 
96 Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Republik Indonesia. 

(2020a). Peraturan Menteri Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi Nomor 13 

Tahun 2020 tentang Prioritas Penggunaan Dana Desa Tahun 2021. Jakarta: Kemendesa PDTT. 
97 United Nations. Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable Development. (New 

York: United Nations, 2015).  https://sdgs.un.org/goals 
98 Sachs, J. D., Schmidt-Traub, G., Kroll, C., Lafortune, G., & Fuller, G. (2020). The Sustainable 

Development Goals and COVID-19. Sustainable Development Report 2020. Cambridge: 

Cambridge University Press. https://www.sdgindex.org. 

https://sdgs.un.org/goals
https://www.sdgindex.org/


41 
 

 

 

Dalam dimensi sosial, Kesetaraan Gender (SDG 5) 

diposisikan sebagai prinsip keadilan dalam pembangunan desa yang 

mendorong partisipasi setara antara laki-laki dan perempuan dalam 

aktivitas ekonomi, sosial, dan kelembagaan desa. Sachs dkk. 

menyatakan bahwa tujuan-tujuan sosial dalam SDGs merupakan pilar 

utama dalam menjaga stabilitas sosial dan kohesi masyarakat. 

Pembangunan sosial dalam SDGs diarahkan untuk memastikan 

bahwa manfaat pembangunan dapat dirasakan oleh seluruh lapisan 

masyarakat sesuai prinsip no one left behind, sehingga mengurangi 

kesenjangan sosial dan meningkatkan kualitas hidup secara 

menyeluruh.99  

Sementara itu, Energi dan Teknologi Terjangkau (SDG 7) 

dipahami sebagai instrumen pendukung transformasi desa melalui 

pemanfaatan teknologi dan akses energi yang efisien guna 

meningkatkan kualitas pelayanan publik dan aktivitas ekonomi 

masyarakat. Pekerjaan Layak dan Pertumbuhan Ekonomi (SDG 8) 

menekankan pentingnya pembangunan ekonomi desa yang inklusif, 

produktif, dan berkelanjutan melalui penciptaan lapangan kerja serta 

penguatan usaha ekonomi lokal. SDGs juga mendorong inovasi, 

industrialisasi berkelanjutan, dan penguatan infrastruktur (SDG 9) 

sebagai motor penggerak pembangunan ekonomi jangka panjang.100 

Lebih lanjut, Desa Tanpa Kesenjangan (SDG 10) secara 

teoritis diarahkan untuk mengurangi ketimpangan sosial dan ekonomi 

di tingkat desa melalui pemerataan akses terhadap peluang dan 

pelayanan publik. Adapun Pemukiman Berkelanjutan (SDG 11) 

menempatkan aspek tata ruang, infrastruktur, dan lingkungan sebagai 

bagian integral dari pembangunan desa yang berkelanjutan. Dengan 

demikian, SDGs Desa dapat dipahami sebagai kerangka teoritis 

 
99 Ibid. 
100 Bappenas. (2017). Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 59 Tahun 2017 tentang 

Pelaksanaan Pencapaian Tujuan Pembangunan Berkelanjutan. Jakarta: Kementerian Perencanaan 

Pembangunan Nasional/Badan Perencanaan Pembangunan Nasional. 



42 
 

 

 

pembangunan desa yang holistik dan integratif, yang menjadi dasar 

analisis dalam menilai peran kelembagaan ekonomi desa, seperti 

Badan Usaha Milik Desa (BUMDes), dalam mendorong pencapaian 

pembangunan berkelanjutan.101 

Dalam dimensi lingkungan, SDGs berfungsi sebagai 

instrumen global untuk menjaga keseimbangan antara pembangunan 

dan kelestarian alam. Sachs dkk. menekankan bahwa krisis 

lingkungan, seperti perubahan iklim, degradasi ekosistem, dan 

kerusakan sumber daya alam, merupakan ancaman serius bagi 

keberlanjutan pembangunan. Oleh karena itu, tujuan-tujuan 

lingkungan dalam SDGs, seperti air bersih dan sanitasi (SDG 6), 

energi bersih dan terjangkau (SDG 7), penanganan perubahan iklim 

(SDG 13), serta perlindungan ekosistem darat dan laut (SDG 14 dan 

15), harus diintegrasikan dalam setiap kebijakan pembangunan. 

Pembangunan yang mengabaikan aspek lingkungan dinilai tidak 

berkelanjutan dan berpotensi menimbulkan krisis jangka panjang.102 

Selain aspek pendidikan, sosial, lingkungan, dan ekonomi, 

Sachs dkk. menekankan pentingnya tata kelola dan kelembagaan 

yang kuat dalam pencapaian SDGs. Tujuan seperti perdamaian, 

keadilan, dan kelembagaan yang tangguh (SDG 16) serta kemitraan 

untuk mencapai tujuan (SDG 17) menjadi prasyarat utama 

keberhasilan implementasi SDGs. Tata kelola yang transparan, 

partisipatif, dan akuntabel memungkinkan koordinasi lintas sektor 

dan lintas level pemerintahan, termasuk peran komunitas lokal. 

Dalam konteks ini, aktor lokal seperti desa dan Badan Usaha Milik 

Desa (BUMDes) dipandang sebagai elemen strategis dalam 

 
101 United Nations. Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable Development. 

(New York: United Nations, 2015).  https://sdgs.un.org/goals 
102 Sachs, J. D., Schmidt-Traub, G., Kroll, C., Lafortune, G., & Fuller, G. (2020). The Sustainable 

Development Goals and COVID-19. Sustainable Development Report 2020. Cambridge: 

Cambridge University Press. https://www.sdgindex.org. 

https://sdgs.un.org/goals
https://www.sdgindex.org/


43 
 

 

 

menerjemahkan SDGs ke dalam praktik pembangunan nyata di 

tingkat akar rumput.103 

 

C. Maqashid Syariah 

1. Definisi Maqashid 

Maqashid secara etimologis berarti “tujuan”. Menurut Jasser 

Auda, konsep maqasid mencakup hikmah-hikmah yang terkandung di 

balik ketentuan hukum, seperti terwujudnya kesejahteraan sosial 

sebagai tujuan dari kewajiban zakat serta meningkatnya kesadaran akan 

kehadiran Allah Swt. sebagai tujuan ibadah puasa.104 Dalam pengertian 

ini, maqashid dipahami sebagai sasaran kebaikan yang hendak 

diwujudkan oleh hukum Islam, baik melalui pembukaan jalan menuju 

kemanfaatan maupun penutupan jalan menuju kemudaratan. Oleh 

karena itu, maqasid berfungsi sebagai instrumen penjagaan terhadap 

kehidupan dan akal manusia. Selain itu, maqashid juga 

merepresentasikan kehendak ilahiah dan prinsip-prinsip moral yang 

menjadi fondasi hukum Islam, seperti keadilan, penghormatan terhadap 

martabat manusia, kebebasan memilih, kemurahan hati, kemudahan, 

serta semangat kerja sama sosial. Maqashid berperan penting dalam 

menjaga integritas jiwa dan akal manusia.105  

Teori maqashid sebagai perluasan dari pendekatan klasik. Jika 

pendekatan lama hanya fokus pada perlindungan agama, jiwa, akal, 

keturunan, kehormatan, dan harta. Sementara itu, maqashid dalam 

perspektif kontemporer mengalami perluasan makna ke arah tujuan-

tujuan yang lebih universal, seperti kebebasan beragama, perlindungan 

martabat manusia, pengembangan ilmu pengetahuan, jaminan sosial, 

pertumbuhan ekonomi, kesejahteraan masyarakat, dan keadilan sosial. 

 
103 Ibid. 
104 Jasser Auda. Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah (M. Amin Abdullah, Trans). 

(Yogyakarta: Sekolah Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2013). 
105 Muhammad Solikhudin, Good Governance: Mengurai Penyelenggaraan Negara yang Bersih 

dengan Maqasid al-Syariah (Yogyakarta: CV. Bintang Semesta Media, 2022), 64-65. 



44 
 

 

 

Auda menegaskan bahwa maqasid hukum Islam merupakan inti dari 

seluruh metodologi ijtihad dalam ushul fiqh, baik yang berbasis 

pendekatan kebahasaan maupun.106 

Lebih lanjut, penerapan maqashid melalui pendekatan sistem 

menekankan pentingnya keterbukaan, pembaruan, realisme, dan 

fleksibilitas dalam hukum Islam. Oleh sebab itu, keabsahan suatu 

ijtihad atau penetapan hukum diukur dari sejauh mana ia mampu 

merealisasikan tujuan-tujuan maqashid al-syariah. Dengan demikian, 

hasil ijtihad yang berhasil mewujudkan maqashid layak untuk diterima 

dan diberlakukan. Pendekatan komprehensif yang ditawarkan Jasser 

Auda memperlihatkan upaya menjaga kesinambungan khazanah 

keilmuan klasik sekaligus mengintegrasikannya dengan realitas dan 

pemikiran kontemporer, sehingga hukum Islam dapat berfungsi secara 

efektif dan relevan dalam menjawab tantangan zaman.107 

2. Definisi Syariah 

Syariah dipahami sebagai kumpulan aturan keagamaan yang 

ditetapkan oleh Allah Swt. untuk mengatur kehidupan manusia. Secara 

terminologis, syariah merujuk pada seperangkat norma ilahiah yang 

mengatur hubungan manusia dengan Allah Swt., hubungan antarsesama 

dalam kehidupan sosial, serta relasi manusia dengan alam dan 

lingkungan sekitarnya.108 Menurut Jasser Auda, syariah adalah wahyu 

yang diturunkan kepada Nabi Muhammad Saw., yang kemudian 

dijadikan dasar dalam misi dan perjalanan hidup beliau, sehingga 

sumber utama syariah adalah al-Qur’an dan al-Sunnah.109 Dengan 

demikian, syariah bersifat absolut dan tetap karena berasal langsung 

 
106 Jasser Auda. Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah (M. Amin Abdullah, Trans). 

(Yogyakarta: Sekolah Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2013). 
107 Muhammad Solikhudin, Good Governance: Mengurai Penyelenggaraan Negara yang Bersih 

dengan Maqasid al-Syariah (Yogyakarta: CV. Bintang Semesta Media, 2022), 65-66. 
108 Jamal al-Din ‘Atiyyah, Towards Realization of the Higher Intents of Islamic Law: Maqasid al-

Shariah A Functional Approach (Herndon, VA & London: The International Institute of Islamic 

Thought, 2007), hlm 
109 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: 

The International Institute of Islamic Thought, 1429 H/2008 M), ISBN 978-1-56564-440-3, hlm. 

32. 



45 
 

 

 

dari wahyu ilahi. Sementara itu, Al-Ashmawi memaknai syariah 

sebagai jalan atau metode hidup yang ditetapkan oleh Allah Swt. yang 

mengandung nilai-nilai dan prinsip-prinsip dasar yang bersifat 

universal. Dalam konteks ini, syariah perlu dibedakan dari fiqh, yang 

merupakan hasil pemikiran dan formulasi hukum para ulama. Fiqh 

bersifat lebih dinamis dan kontekstual karena berkembang mengikuti 

perubahan kondisi sosial dan kebutuhan masyarakat. Perbedaan ini 

menegaskan bahwa syariah bersifat normatif dan permanen, sedangkan 

fikih bersifat adaptif dan terbuka terhadap pembaruan.110  

3. Definisi Maqashid Syariah  

Maqashid Syariah merupakan konsep fundamental dalam 

hukum Islam yang membahas tujuan, maksud, dan hikmah di balik 

penetapan setiap ketentuan syariat. Pendekatan Maqashid berangkat 

dari pertanyaan mendasar mengenai alasan atau tujuan diberlakukannya 

suatu hukum, sehingga hukum Islam tidak hanya dipahami secara 

tekstual dan normatif, tetapi juga secara substantif dan kontekstual.111 

Al-Shatibi menegaskan bahwa seluruh hukum syariat ditetapkan untuk 

merealisasikan kemaslahatan manusia dan mencegah kerusakan, baik di 

dunia maupun di akhirat. Salah satu kontribusi penting pendekatan 

Maqashid adalah pembedaan yang jelas antara sarana (wasaʾil) dan 

tujuan (ghayat).112 Banyak ketentuan hukum yang bersifat teknis dan 

kontekstual merupakan sarana untuk mencapai tujuan syariat, sehingga 

dapat berubah sesuai dengan perkembangan zaman. Prinsip ini 

membantu mencegah kekakuan dalam penerapan hukum Islam dan 

memastikan bahwa hukum tetap relevan dengan kebutuhan masyarakat. 

Hal ini sejalan dengan kaidah bahwa perubahan hukum dapat terjadi 

 
110 Muhammad Solikhudin, Good Governance: Mengurai Penyelenggaraan Negara yang Bersih 

dengan Maqasid al-Syariah (Yogyakarta: CV. Bintang Semesta Media, 2022), 66. 
111 Jamal al-Din ‘Atiyyah, Towards Realization of the Higher Intents of Islamic Law: Maqasid al-

Shariah A Functional Approach (Herndon, VA & London: The International Institute of Islamic 

Thought, 2007), hlm 
112 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: 

The International Institute of Islamic Thought, 1429 H/2008 M), ISBN 978-1-56564-440-3, hlm. 

32. 



46 
 

 

 

seiring perubahan waktu, tempat, dan kondisi sosial. Oleh karena itu, 

Maqashid Syariah berfungsi sebagai kerangka berpikir yang 

menekankan nilai keadilan, keseimbangan, dan kemanusiaan dalam 

penerapan hukum Islam. 

Konsep Maqashid Syariah memiliki keterkaitan erat dengan 

maslahah, yaitu kemaslahatan atau kepentingan manusia. Al-Ghazali 

menyatakan bahwa tujuan utama syariat adalah menjaga lima unsur 

pokok kehidupan manusia, yakni agama, jiwa, akal, keturunan, dan 

harta.113 Penegasan ini menunjukkan bahwa hukum Islam tidak 

ditetapkan secara kaku, melainkan berorientasi pada perlindungan dan 

kesejahteraan manusia. Hal ini sejalan dengan firman Allah SWT dalam 

Al-Qur’an:114  

لَمِيَۡۡ  ١٠٧ وَمَاۤ ارَۡسَلۡنَٰكَ اِلَّۡ رَحۡۡةًَ ل ِ لۡعَٰ  

Artinya: “Dan Kami tidak mengutus engkau (Muhammad), 

melainkan untuk menjadi rahmat bagi seluruh alam”. (QS. al-Anbiya’: 

107).  

Ayat ini menegaskan bahwa syariat Islam memiliki misi 

universal sebagai rahmat dan kemaslahatan bagi seluruh umat manusia. 

Untuk memudahkan pemahaman dan implementasinya, para 

ulama mengklasifikasikan Maqashid Syariah ke dalam beberapa 

tingkatan kebutuhan. Dalam kajian Maqashid Syariah kontemporer, 

Jasser Auda menawarkan pengembangan konseptual yang 

menempatkan tujuan-tujuan hukum Islam sebagai sistem yang dinamis, 

terbuka, dan berorientasi pada kebutuhan manusia.115 Salah satu 

dimensi penting dalam pemikiran Auda adalah pengelompokan 

Maqashid berdasarkan levels of necessity atau tingkatan kebutuhan, 

 
113 Al-Ghazaly, al-Sunnah al-Nabawiyyah Bayna Ahl al-Fiqh wa Ahl al-hadith, 11th ed. (Cairo: 

Dar al-Shuruq, 1996), p.161. 
114 Al-Qur’an. (QS. al-Anbiya’: 107). https://quran.com/id/para-nabi/107-112. Di akses pada 7 

Januari 2025. Pukul 16.00 WIB. 
115 Jamal al-Din ‘Atiyyah, Towards Realization of the Higher Intents of Islamic Law: Maqasid al-

Shariah A Functional Approach (Herndon, VA & London: The International Institute of Islamic 

Thought, 2007), hlm 

https://quran.com/id/para-nabi/107-112


47 
 

 

 

yang mencakup kebutuhan primer (daruriyyat) yang mencakup 

perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, harta, dan 

kehormatan, kebutuhan sekunder (hajiyyat) yang bertujuan 

menghilangkan kesulitan dan memberikan kemudahan dalam kehidupan 

manusia, dan kebutuhan pelengkap (tahsiniyyat) yang berfungsi 

menyempurnakan kehidupan agar lebih bermartabat dan beretika. 

Klasifikasi ini menunjukkan bahwa syariat Islam memiliki struktur 

tujuan yang sistematis dan fleksibel, sehingga mampu merespons 

berbagai persoalan sosial yang terus berkembang.116 

Penerapan Maqashid Syariah juga memiliki dasar yang kuat 

dalam Al-Qur’an dan hadis. Prinsip kemudahan dan penghilangan 

kesulitan dalam hukum Islam ditegaskan dalam firman Allah SWT:117  

ُ بِکُمُ الۡيُسۡرَ وَلَۡ يرُيِۡدُ بِکُمُ الۡعُسۡرَ   يرُيِۡدُ اللّ َٰ

Artinya: “Allah menghendaki kemudahan bagimu dan tidak 

menghendaki kesukaran bagimu” (QS. al-Baqarah: 185).  

Selain itu, Rasulullah SAW bersabda:118  

 لَۡ ضَرَرَ وَلَۡ ضِراَرَ 

Artinya: “Tidak boleh menimbulkan bahaya dan tidak boleh 

membalas bahaya dengan bahaya” (HR. Ibn Majah).  

Hadis ini menjadi landasan penting dalam pendekatan Maqashid 

khususnya dalam menilai dampak hukum terhadap kehidupan manusia. 

Konsep Maqashid Syariah tidak hanya berkembang dalam 

tataran teori, tetapi juga tercermin dalam praktik ijtihad para sahabat 

Nabi dan ulama generasi awal Islam. Dalam menghadapi persoalan-

persoalan baru yang tidak dijelaskan secara eksplisit dalam nash, para 

 
116 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: 

The International Institute of Islamic Thought, 1429 H/2008 M), ISBN 978-1-56564-440-3, hlm. 

06. 
117 Al-Qur’an. QS. al-Baqarah: 185. https://quran.com/id/sapi-betina/185-186. Di akses pada 7 

Januari 2025. Pukul 16.00 WIB. 
118 Hadist. HR. Ibn Majah, al-Daruqutni. https://tatsqif.com/kaidah-fiqhiyyah-fondasi-penting-

dalam-memahami-syariat-islam/. Di akses pada 7 Januari 2025. Pukul 16.00 WIB. 

https://quran.com/id/sapi-betina/185-186
https://tatsqif.com/kaidah-fiqhiyyah-fondasi-penting-dalam-memahami-syariat-islam/
https://tatsqif.com/kaidah-fiqhiyyah-fondasi-penting-dalam-memahami-syariat-islam/


48 
 

 

 

sahabat menggunakan pertimbangan tujuan syariat sebagai dasar 

pengambilan keputusan hukum.119  

Dengan menjadikan maqashid sebagai acuan, ijtihad dapat 

dilakukan secara lebih fleksibel tanpa melepaskan nilai-nilai dasar 

syariat. Hal ini sejalan dengan firman Allah SWT;120 

 وَلَ قَدۡ كَرَّمۡنَا بَنِۡۤ اَٰدَمَ 

Artinya: “Sungguh Kami telah memuliakan anak cucu Adam…” 

(QS. al-Isra’: 70).  

Ayat ini menegaskan bahwa pembangunan dalam perspektif 

Islam harus berorientasi pada pemuliaan manusia dan keadilan sosial, 

bukan semata-mata pertumbuhan ekonomi. 

Selanjutnya, al-‘Izz ibn ‘Abd al-Salam menegaskan bahwa 

seluruh hukum syariat mengandung hikmah dan kemaslahatan yang 

dapat ditangkap melalui pemahaman terhadap tujuan hukum. Imam al-

Qarafi memperkaya kajian maqashid dengan membedakan tindakan 

Nabi Muhammad SAW yang bersifat hukum, kebijakan, dan kebiasaan, 

sehingga penerapan hukum Islam dapat dilakukan secara lebih 

kontekstual. Ibn al-Qayyim menegaskan bahwa inti syariat Islam 

adalah keadilan, rahmat, kemaslahatan, dan kebijaksanaan, sehingga 

setiap hukum yang bertentangan dengan nilai-nilai tersebut tidak sejalan 

dengan tujuan syariat. Puncak perkembangan teori Maqashid ditandai 

oleh pemikiran Imam al-Shatibi yang menempatkan Maqashid Syariah 

sebagai prinsip fundamental dalam seluruh bangunan hukum Islam dan 

sebagai dasar utama ijtihad.121  

Prinsip ini juga diperkuat oleh hadis Nabi Muhammad SAW 

yang menyatakan bahwa tidak boleh menimbulkan maupun membalas 

 
119 Ghilman Nursidin, “Konstruksi Pemikiran Maqashid Shari’ah Imam Al-Haramain Al-Juwaini 

(Kajian Sosio-Historis),” (Tesis tidak diterbitkan, Program Pascasarjana Institut Agama Islam 

Negeri (IAIN) Walisongo Semarang, 2012), 8. 
120 Al-Qur’an. QS. al-Isra’: 70. https://quran.com/id/perjalanan-malam/70-80. Di akses pada 7 

Januari 2025. Pukul 16.00 WIB. 
121 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: 

The International Institute of Islamic Thought, 1429 H/2008 M), ISBN 978-1-56564-440-3, hlm. . 

https://quran.com/id/perjalanan-malam/70-80


49 
 

 

 

bahaya, yang menjadi dasar penting dalam pendekatan Maqashid 

Syariah.  

4. Definisi Maqashid Syariah Menurut Jasser Auda 

Jamal al-Din ‘Atiyyah mengklasifikasikan pendekatan terhadap 

studi maqashid al-syariah ke dalam tiga kelompok utama. Kelompok 

pertama memandang maqashid syariah sebagai disiplin ilmu yang 

berdiri sendiri dan tidak bergantung pada ilmu ushul fiqh. Kelompok 

kedua menempatkannya sebagai penghubung antara fiqh dan ushul fiqh, 

sementara kelompok ketiga menilai maqasid sebagai bentuk evolusi 

dari pengembangan ushul fiqh itu sendiri.122 

Jasser Auda menjelaskan bahwa Maqashid Syariah merupakan 

kerangka metodologis yang dinamis dan terbuka, sehingga mampu 

menjawab berbagai tantangan modern seperti pembangunan, hak asasi 

manusia, dan keadilan sosial. Dalam konteks ini, Maqashid dipahami 

sebagai proyek peradaban yang berorientasi pada peningkatan kualitas 

hidup manusia secara menyeluruh. Jasser Auda menegaskan bahwa 

Maqashid Syariah merupakan pendekatan dinamis yang menjembatani 

teks keagamaan dengan realitas sosial serta menjadi fondasi penting 

bagi pembaruan hukum Islam kontemporer, termasuk dalam isu 

pembangunan, keadilan sosial, dan hak asasi manusia.123  

Dalam perspektif ini, Maqashid tidak lagi dipahami secara statis 

sebagai tujuan perlindungan individual semata, melainkan sebagai 

proyek peradaban (civilizational project) yang berorientasi pada 

peningkatan kualitas hidup manusia secara menyeluruh. Konsepsi ini 

sejalan dengan tujuan utama diutusnya Islam sebagai rahmat bagi 

seluruh alam, sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah Swt:124 

لَمِيَۡۡ  ١٠٧ وَمَاۤ ارَۡسَلۡنَٰكَ اِلَّۡ رَحۡۡةًَ ل ِ لۡعَٰ  

 
122 Jamal al-Din ‘Atiyyah. Nahwa Taf’il Maqasid al-Shariah. (Al-Qahirah: Dar al-Salam, 2001). 
123 Muhammad Solikhudin, Good Governance: Mengurai Penyelenggaraan Negara yang Bersih 

dengan Maqasid al-Syariah ……, 72. 
124Al-Qur’an. QS. al-Anbiya’: 107. https://quran.com/id/para-nabi/107-112. Di akses pada 7 

Januari 2025. Pukul 16.00 WIB. 

https://quran.com/id/para-nabi/107-112


50 
 

 

 

Artinya: “Dan tidaklah Kami mengutus engkau (Muhammad), 

melainkan sebagai rahmat bagi seluruh alam.” (QS. Al-Anbiya’: 107) 

Ayat ini menegaskan bahwa seluruh ketentuan syariat, termasuk 

hukum Islam, harus bermuara pada kemaslahatan universal dan 

kesejahteraan manusia. 

Lebih lanjut, Jasser Auda menegaskan Maqashid Syariah 

berperan penting sebagai dasar dalam pengembangan ijtihad 

kontemporer. Pendekatan ini memungkinkan para ulama dan pemikir 

Islam merespons persoalan-persoalan baru yang tidak dijelaskan secara 

eksplisit dalam nash, seperti isu ekonomi modern, kebijakan publik, dan 

tata kelola sosial.125 Pendekatan ini menjadikan Maqashid sebagai 

fondasi penting dalam pembaruan hukum Islam kontemporer, 

khususnya dalam merespons isu-isu pembangunan, keadilan sosial, dan 

hak asasi manusia. Prinsip ini selaras dengan perintah Al-Qur’an untuk 

menegakkan keadilan sebagai tujuan fundamental syariat:126 

شَاۤءِ وَالرمُنركَرِ وَالر  ى عَنِ الرفَحر سَانِ وَايِ رتَاۤئِ ذِى الرقُرربَٰٰ وَيَ ن رهَٰ لِ وَالۡرِحر َ يََرمُرُ بِِلرعَدر نَ اِنَّ اللّ َٰ ۝٩٠بَ غريِ يعَِظكُُمر لعََلَّكُمر تَذكََّرُور  

Artinya: “Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil 

dan berbuat kebajikan.” (QS. An-Nahl: 90). 

Selain itu, Al-Qur’an juga menegaskan bahwa Allah tidak 

menghendaki kesulitan dalam penerapan hukum, melainkan kemudahan 

dan kemaslahatan bagi manusia:127 

ُ بِکُمُ الۡيُسۡرَ وَلَۡ يرُيِۡدُ بِکُمُ الۡعُسۡرَ   يرُيِۡدُ اللّ َٰ

Artinya: “Allah menghendaki kemudahan bagimu dan tidak 

menghendaki kesulitan bagimu.” (QS. Al-Baqarah: 185) 

Dalam konteks ijtihad kontemporer, Maqashid Syariah berperan 

sebagai dasar metodologis untuk merespons persoalan-persoalan baru 

 
125 According to a discussion with Shaykh Hasan al-Turabi (Oral Discussion, Khartoum, Sudan, 

August 2006). 
126 Al-Qur’an. QS. An-Nahl: 90. https://quran.com/id/lebah-madu/90-93. Di akses pada 7 Januari 

2025. Pukul 16.00 WIB. 
127 Al-Qur’an. QS. al-Baqarah: 185. https://quran.com/id/sapi-betina/185-186. Di akses pada 7 

Januari 2025. Pukul 16.00 WIB. 

https://quran.com/id/lebah-madu/90-93
https://quran.com/id/sapi-betina/185-186


51 
 

 

 

yang tidak dijelaskan secara eksplisit dalam nash, seperti isu ekonomi 

modern, kebijakan publik, dan tata kelola sosial. Pendekatan ini sejalan 

dengan hadis Nabi Muhammad saw. yang memberikan legitimasi 

terhadap ijtihad berbasis pertimbangan rasional dan kontekstual:128 

ر   طأََ فَ لَهُ أَجر تَ هَدَ ثَُُّ أَخر راَنِ وَإِذَا حَكَمَ فاَجر تَ هَدَ ثَُُّ أَصَابَ فَ لَهُ أَجر اَكِمُ فاَجر  إِذَا حَكَمَ الْر

Artinya: “Apabila seorang hakim berijtihad lalu benar, maka 

baginya dua pahala; dan apabila ia berijtihad lalu salah, maka 

baginya satu pahala.” (HR. al-Bukhari dan Muslim) 

Hadis ini menunjukkan bahwa Islam membuka ruang bagi 

ijtihad dinamis selama bertujuan mewujudkan kemaslahatan dan 

keadilan. 

Dengan demikian, Maqashid Syariah sebagai pendekatan utama 

dalam pembaruan pemikiran dan praktik hukum Islam di era 

kontemporer. Pendekatan Maqashid menekankan bahwa hukum Islam 

tidak hanya bertujuan mengatur perilaku manusia, tetapi juga 

menghadirkan kemaslahatan, keadilan, dan kesejahteraan dalam 

kehidupan sosial.  

Prinsip ini sejalan dengan firman Allah Swt:129 

زاَنَ ليَِ قُوۡمَ النَّاسُ بِِلۡقِسۡطِ  زلَۡنَا مَعَهُمُ الۡكِتَٰبَ وَالۡمِي ۡ َ  ََ قَدۡ ارَۡسَلۡنَا رُسُلَنَا بِِلۡبَ يِ نَٰتِ وَانَ ۡ  

Artinya: “Sungguh, Kami telah mengutus rasul-rasul Kami 

dengan bukti-bukti yang nyata dan Kami turunkan bersama mereka 

Kitab dan neraca agar manusia menegakkan keadilan.” (QS. Al-

Hadid: 25). 

Dalam kerangka pendekatan sistem terhadap hukum Islam, 

Jasser Auda memperkenalkan enam prinsip utama yang menjadi ciri 

khas teorinya: sifat kognitif (cognitive nature), kesatuan (wholeness), 

keterbukaan (openness), hierarki yang saling terhubung (interrelated 

 
128 Hadist Riwayat. HR. al-Bukhari dan Muslim. 

https://www.abuaminaelias.com/dailyhadithonline/ 2012 /02/10/sincere- ijtihad-rewarded/. Di 

akses pada 7 Januari 2025. Pukul 16.00 WIB. 
129 Al-Qur’an. QS. Al-Hadid: 25. https://quran.com/id/besi/25-26. Di akses pada 7 Januari 2025. 

Pukul 16.00 WIB. 

https://www.abuaminaelias.com/dailyhadithonline/%202012%20/02/10/sincere-%20ijtihad-rewarded/
https://quran.com/id/besi/25-26


52 
 

 

 

hierarchy), multidimensionalitas (multidimensionality), dan 

kebermaksudan (purposefulness). 

a) Sifat Kognitif (Cognitive Nature) 

Konsep cognitive nature menegaskan bahwa hukum Islam 

terbentuk dari pengetahuan yang memisahkan wahyu ilahi dan 

pemahaman manusia. Jasser Auda menyarankan fikih dipandang 

sebagai interpretasi rasional manusia, bukan pengetahuan sakral, 

sehingga syariah adalah wahyu mutlak, sedangkan fikih hasil tafsir 

manusia.130  

Pemisahan konseptual antara wahyu dan pemahaman 

manusia ini memiliki landasan kuat dalam Al-Qur’an, yang 

menegaskan keterbatasan pengetahuan manusia di hadapan ilmu 

Allah Swt:131 

 وَفَ وۡقَ كُلِ  ذِىۡ عِلۡمٍ عَلِيۡم  

Artinya: “Dan di atas setiap orang yang berilmu masih ada 

Yang Maha Mengetahui.” (QS. Yusuf: 76). 

Ayat ini menunjukkan bahwa pemahaman manusia, 

termasuk pemahaman hukum, tidak pernah bersifat absolut dan 

selalu berada dalam ruang keterbatasan epistemologis. Oleh karena 

itu, fikih tidak dapat disamakan dengan kehendak Tuhan secara 

langsung, melainkan merupakan hasil usaha intelektual manusia 

dalam memahami kehendak tersebut. 

Lebih lanjut, Al-Qur’an juga menegaskan bahwa manusia 

diperintahkan untuk menggunakan akal dan proses berpikir dalam 

memahami petunjuk Allah, sebagaimana firman-Nya:132 

زلَۡنَٰهُ قُ رۡءَٰنًَّ عَربَيًِّا لَّعَلَّكُمۡ تَ عۡقِلُوۡنَ  ٢ اِنََّّۤ انَ ۡ  

 
130 Jasser Auda, Maqashid al-syariah As Philosophy Of Islamic Law: A System Approach, Terj. M. 

Amin Abdullah, “Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah” ……, 12. 
131 Al-Qur’an. QS. Yusuf: 76. https://quran.com/id/yusuf/76-86. Di akses pada 7 Januari 2025. 

Pukul 16.00 WIB. 
132 Al-Qur’an. QS. Yusuf: 2. https://quran.com/id/yusuf/2. Di akses pada 7 Januari 2025. Pukul 

16.00 WIB. 

https://quran.com/id/yusuf/76-86


53 
 

 

 

Artinya: “Sesungguhnya Kami menurunkannya berupa Al-

Qur’an dalam bahasa Arab agar kamu memahaminya.” (QS. 

Yusuf: 2) 

Ayat ini menegaskan bahwa pemahaman terhadap wahyu 

melibatkan proses kognitif manusia, sehingga perbedaan 

interpretasi merupakan keniscayaan dalam fikih. 

Konsep ini juga diperkuat oleh hadis Nabi Muhammad saw. 

yang memberikan legitimasi terhadap perbedaan hasil ijtihad dan 

menegaskan bahwa kebenaran fikih tidak selalu tunggal:133 

ر   طأََ فَ لَهُ أَجر تَ هَدَ ثَُُّ أَخر راَنِ وَإِذَا حَكَمَ فاَجر تَ هَدَ ثَُُّ أَصَابَ فَ لَهُ أَجر اَكِمُ فاَجر  إِذَا حَكَمَ الْر

Artinya: “Apabila seorang hakim berijtihad lalu ia benar, 

maka baginya dua pahala; dan apabila ia berijtihad lalu ia salah, 

maka baginya satu pahala.” (HR. al-Bukhari dan Muslim) 

Hadis ini menegaskan bahwa ijtihad merupakan proses 

kognitif manusia yang bisa menghasilkan kebenaran relatif, namun 

tetap bernilai di sisi Allah selama dilakukan dengan metode yang 

benar. 

Sejalan dengan konsep cognitive nature Jasser Auda, Ibnu 

Taimiyah juga menegaskan bahwa fikih adalah refleksi kognisi 

para ahli fikih melalui proses ijtihad, bukan pernyataan langsung 

dari Allah Swt. Ibnu Taimiyah menyatakan bahwa tidak semua 

hasil ijtihad dapat disandarkan secara mutlak kepada kehendak 

Allah, karena hanya Allah yang Maha Mengetahui secara sempurna 

dan tidak ada sesuatu pun yang tersembunyi bagi-Nya.134 

Pandangan ini selaras dengan firman Allah Swt.:135 

وَهُوَ اللَّطِيۡفُ الۡۡبَِيُْۡ  ؕ  اَلَۡ يَ عۡلَمُ مَنۡ خَلَقَ   

 
133 Al-Qur’an. QS. Al-Hadid: 25. https://quran.com/id/besi/25-26. Di akses pada 7 Januari 2025. 

Pukul 16.00 WIB. 
134 Muhammad Solikhudin, Good Governance: Mengurai Penyelenggaraan Negara yang Bersih 

dengan Maqasid al-Syariah ……, 72-73. 
135 Al-Qur’an. QS. Al-Mulk: 14. https://quran.com/id/kerajaan/14-30. Di akses pada 7 Januari 

2025. Pukul 16.00 WIB. 

https://quran.com/id/besi/25-26
https://quran.com/id/kerajaan/14-30


54 
 

 

 

Artinya: “Apakah Dia yang menciptakan itu tidak 

mengetahui? Dan Dia Maha Halus lagi Maha Mengetahui.” (QS. 

Al-Mulk: 14) 

Dengan demikian, pendekatan cognitive nature menegaskan 

bahwa syariah harus dipahami sebagai wahyu ilahi yang absolut, 

sedangkan fikih merupakan hasil interpretasi manusia yang bersifat 

dinamis, kontekstual, dan terbuka terhadap koreksi. Kerangka ini 

menjadi dasar penting bagi pembaruan hukum Islam kontemporer, 

karena membuka ruang evaluasi kritis terhadap produk fikih tanpa 

mereduksi kesucian wahyu. Pendekatan ini juga memungkinkan 

hukum Islam terus relevan dengan dinamika sosial, sekaligus tetap 

berpegang pada prinsip-prinsip dasar syariah. 

b) Keseluruhan (Wholeness) 

Prinsip wholeness atau kemenyeluruhan dalam pendekatan 

sistem menekankan bahwa setiap hubungan sebab-akibat dalam 

hukum Islam tidak dapat dipahami secara terpisah, melainkan harus 

dilihat sebagai bagian dari suatu kesatuan yang utuh. Dalam 

kerangka ushul fiqh, dalil-dalil yang bersifat menyeluruh (kulli) 

dinilai lebih kuat dibanding dalil-dalil parsial, dan oleh karena itu 

mendapatkan prioritas oleh para ahli fiqh.136 

Prinsip ini memiliki landasan normatif dalam Al-Qur’an 

yang menegaskan kesatuan ajaran Islam secara komprehensif, 

sebagaimana firman Allah Swt:137 

لۡمِ کَافَّٓةً  يَ ُّهَا الَّذِيۡنَ اَٰمَنُوا ادۡخُلُوۡا فِِ السِ    يََٰٓ

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, masuklah 

kamu ke dalam Islam secara keseluruhan.” (QS. Al-Baqarah: 208) 

Ayat ini menegaskan bahwa ajaran Islam harus dipahami 

dan diamalkan secara utuh, bukan secara parsial atau selektif, 

 
136 Jasser Auda, Maqashid al-syariah As Philosophy Of Islamic Law: A System Approach, Terj. M. 

Amin Abdullah, “Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah”, 47-48. 
137 Al-Qur’an. QS. Al-Baqarah: 208.  https://quran.com/id/sapi-betina/208-209. Di akses pada 7 

Januari 2025. Pukul 16.00 WIB. 

https://quran.com/id/sapi-betina/208-209


55 
 

 

 

sehingga mendukung pendekatan holistik dalam memahami hukum 

Islam. 

Jasser Auda menekankan pentingnya pendekatan holistik 

dalam filsafat hukum Islam untuk menggantikan paradigma 

kausalitas linier yang cenderung reduksionis dengan cara pandang 

sistematis dan integratif. Menurutnya, hukum Islam tidak dapat 

direduksi pada relasi sebab-akibat yang sederhana, melainkan harus 

dipahami melalui cara pandang sistematis dan integratif yang 

mengaitkan berbagai dalil, konteks sosial, dan tujuan syariat. 

Pendekatan ini sejalan dengan prinsip Al-Qur’an yang menekankan 

keterkaitan dan keseimbangan dalam ciptaan Allah Swt.:138 

٤٩ اِنََّّ كُلَّ شَىۡءٍ خَلَقۡنَٰهُ بقَِدَرٍ   

“Dan segala sesuatu Kami ciptakan dengan ukuran 

(keseimbangan).” (QS. Al-Qamar: 49) 

Ayat ini menunjukkan bahwa realitas diciptakan dalam 

suatu tatanan yang saling terkait dan seimbang, sehingga 

pemahaman hukum Islam pun harus mengikuti pola keterkaitan 

tersebut. 

Lebih jauh, Pendekatan ini tidak hanya relevan untuk ushul 

fiqh, tetapi juga ilmu kalam dan teologi Islam, karena menyatukan 

berbagai dalil secara konsisten. Hal ini sejalan dengan perintah Al-

Qur’an untuk melakukan tadabbur secara menyeluruh terhadap 

wahyu:139  

٨٢ وَلَوۡ كَانَ مِنۡ عِنۡدِ غَيِْۡ اللّ َِٰ لوََجَدُوۡا فِيۡهِ اخۡتِلَافاً كَثِيْۡاً ؕ  فَلَا يَ تَدَب َّرُوۡنَ الۡقُرۡاَٰنَ اَ   

Artinya: “Tidakkah mereka merenungkan Al-Qur’an? 

Sekiranya Al-Qur’an itu bukan dari Allah, niscaya mereka akan 

mendapati banyak pertentangan di dalamnya.” (QS. An-Nisa’: 82) 

 
138 Al-Qur’an. QS. Al-Qamar: 49. https://quran.com/id/bulan/49-50. Di akses pada 7 Januari 2025. 

Pukul 16.00 WIB. 
139 Al-Qur’an. QS. An-Nisa’: 82. https://quran.com/id/wanita/82-92. Di akses pada 7 Januari 2025. 

Pukul 16.00 WIB. 

https://quran.com/id/bulan/49-50
https://quran.com/id/wanita/82-92


56 
 

 

 

Ayat ini menunjukkan bahwa pemahaman yang utuh dan 

komprehensif terhadap Al-Qur’an akan menghasilkan koherensi 

dan konsistensi, bukan kontradiksi, sebagaimana tujuan pendekatan 

sistemik Jasser Auda. 

Selain itu, hadis Nabi Muhammad saw. juga menegaskan 

pentingnya melihat keterkaitan antara unsur-unsur ajaran Islam:140 

تَكَى مِنرهُ عُضرو  تَدَاعَ  سَدِ، إِذَا اشر هِمر وَتَ عَاطفُِهِمر مَثَلُ الْرَ سَدِ  مَثَلُ الرمُؤرمِنِيَۡ فِِ تَ وَادِ هِمر وَتَ راَحُِۡ ى لهَُ سَائرُِ الْرَ

مَُّى  بِِلسَّهَرِ وَالْر

Artinya: “Perumpamaan kaum mukminin dalam hal saling 

mencintai, mengasihi, dan menyayangi adalah seperti satu tubuh; 

apabila satu anggota tubuh sakit, maka seluruh tubuh turut 

merasakan sakit.” (HR. al-Bukhari dan Muslim) 

Hadis ini mencerminkan prinsip kemenyeluruhan dan saling 

keterkaitan, yang secara analogis dapat diterapkan dalam 

memahami sistem hukum Islam sebagai satu kesatuan yang utuh 

dan tidak terpisah-pisah. 

Dengan demikian, prinsip wholeness dalam pendekatan 

sistem Jasser Auda menegaskan bahwa pemikiran holistik 

merupakan kunci pembaruan hukum Islam yang relevan dengan 

konteks masa kini.141 Pendekatan ini menolak atomisme hukum 

yang memisahkan dalil dari tujuan dan konteksnya, serta 

mendorong integrasi dalil-dalil syar‘i dalam satu kerangka sistemik 

yang koheren, adil, dan berorientasi pada kemaslahatan. 

c) Keterbukaan (Openness) 

Jsser Auda menegaskan bahwa sistem hukum Islam bersifat 

terbuka untuk menjaga fleksibilitas dan adaptasi terhadap 

perkembangan zaman. Ia menolak pembatasan ijtihad karena 

 
140 Hadist Riwayat. HR. al-Bukhari dan Muslim. https://hadeethenc.com/id/browse/ hadith/4969. 

Di akses pada 7 Januari 2025. Pukul 16.00 WIB. 
141 Jasser Auda, Maqashid al-syariah As Philosophy Of Islamic Law: A System Approach, Terj. M. 

Amin Abdullah, “Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah” ……, 12. 

https://hadeethenc.com/id/browse/%20hadith/4969


57 
 

 

 

realitas kehidupan terus berubah, sementara teks suci bersifat tetap. 

Oleh karena itu, ijtihad harus terus dibuka agar fiqh dapat 

merespons tantangan baru, sesuai kesepakatan mayoritas mazhab 

bahwa kelangsungan hukum Islam bergantung pada kemampuan 

ahli hukum mengembangkan metode dan pendekatan yang relevan 

dengan konteks sosial, budaya, dan peradaban yang terus 

berubah.142 

Prinsip ini sejalan dengan perintah Al-Qur’an untuk 

senantiasa menggunakan akal dan refleksi dalam memahami 

petunjuk Allah Swt.:143 

 افََلَا تَ عۡقِلُوۡنَ 

Artinya: “Tidakkah kamu menggunakan akal?” (QS. Al-

Baqarah: 44) 

Ayat ini menunjukkan bahwa Islam mendorong penggunaan 

nalar dan pemikiran kritis dalam merespons realitas, termasuk 

dalam pengembangan hukum Islam. 

Lebih lanjut, keterbukaan sistem hukum Islam juga 

tercermin dalam pengakuan syariat terhadap perubahan kondisi dan 

situasi manusia. Al-Qur’an menegaskan bahwa ketentuan hukum 

dapat disesuaikan dengan keadaan demi kemaslahatan:144 

ُ نَ فۡسًا اِلَّۡ وُسۡعَهَا ؕ   لَۡ يُكَلِ فُ اللّ َٰ  

Artinya: “Allah tidak membebani seseorang melainkan 

sesuai dengan kesanggupannya....” (QS. Al-Baqarah: 286) 

Ayat ini menjadi dasar normatif bahwa hukum Islam 

bersifat fleksibel dan kontekstual, sehingga membuka ruang bagi 

 
142 Muhammad Solikhudin, Good Governance: Mengurai Penyelenggaraan Negara yang Bersih 

dengan Maqasid al-Syariah, 111. 
143 Al-Qur’an. QS. Al-Baqarah: 44. https://quran.com/id/sapi-betina/44-50. Di akses pada 7 Januari 

2025. Pukul 16.00 WIB. 
144 Al-Qur’an. QS. Al-Baqarah: 286. https://quran.com/id/sapi-betina/286. Di akses pada 7 Januari 

2025. Pukul 16.00 WIB. 

https://quran.com/id/sapi-betina/44-50
https://quran.com/id/sapi-betina/286


58 
 

 

 

ijtihad untuk menyesuaikan hukum dengan kemampuan dan 

kondisi masyarakat. 

Dengan prinsip keterbukaan ini, fiqh tidak hanya dipahami 

sebagai kumpulan teks normatif yang membatasi, tetapi juga 

sebagai ruang kreatif yang mampu mengakomodasi tradisi lokal 

(‘urf), pandangan dunia baru, serta integrasi dengan berbagai 

disiplin ilmu, baik sosial, budaya, maupun sains. Hal ini sejalan 

dengan kaidah fikih yang menyatakan bahwa perubahan hukum 

dapat terjadi seiring perubahan waktu, tempat, dan kondisi sosial. 

Pendekatan terbuka ini memungkinkan hukum Islam berkembang 

secara inklusif, adaptif, dan tetap kontekstual, tanpa kehilangan 

akar normatifnya sebagai syariat ilahi.145 

d) Hierarki yang Saling Mempengaruhi (Interrelated Hierarchy) 

Sistem memiliki struktur hierarkis dengan komponen kecil 

yang saling terkait dan mencerminkan keseluruhan. Jasser Auda 

menilai prinsip hierarki ini penting dalam memahami maqashid 

syariah, yang menjadi jembatan menyatukan berbagai pandangan 

mazhab fikih. Pendekatan maqashid membantu umat Islam 

menghindari literalisme teks dan fanatisme mazhab, serta fokus 

pada prinsip umum untuk merespons tantangan zaman secara 

kolektif.146 

Pendekatan ini memiliki landasan normatif dalam Al-

Qur’an yang menegaskan keteraturan dan keterkaitan ciptaan Allah 

Swt.:147 

تٍ  فَ الَۡۡرۡضِ وَرفََعَ بَ عۡضَكُمۡ فَ وۡقَ بَ عۡضٍ دَرَجَٰ  وَهُوَ الَّذِىۡ جَعَلَ كُمۡ خَلَٰٮِٕٓ

Artinya: Dan Dia meninggikan sebagian kamu atas 

sebagian yang lain beberapa derajat.” (QS. Al-An‘am: 165). 

 
145 Ibid., 110-111. 
146 Jasser Auda, Maqashid al-syariah As Philosophy Of Islamic Law: A System Approach, Terj. M. 

Amin Abdullah, “Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah”, 209-211. 
147 Al-Qur’an. QS. Al-An‘am: 165. https://quran.com/id/binatang-ternak/165. Di akses pada 17 

Januari 2025. Pukul 11.00 WIB. 

https://quran.com/id/binatang-ternak/165


59 
 

 

 

Ayat ini menunjukkan adanya struktur bertingkat (hierarki) 

dalam tatanan kehidupan, yang secara analogis dapat diterapkan 

dalam memahami struktur tujuan-tujuan hukum Islam. 

Jasser Auda menegaskan bahwa pendekatan Maqashid 

dengan struktur hierarkis yang saling terkait mampu menjadi 

jembatan pemersatu berbagai pandangan mazhab fikih. Dengan 

fokus pada tujuan-tujuan umum (Maqashid kulliyyah), umat Islam 

dapat menghindari pendekatan literalis yang kaku terhadap teks 

serta fanatisme mazhab yang sempit.148 Prinsip ini sejalan dengan 

perintah Al-Qur’an untuk berpegang pada kesatuan nilai dan 

menghindari perpecahan:149 

عًا وَّلَۡ تَ فَرَّقُ وۡا  ي ۡ  وَاعۡتَصِمُوۡا بَِِبۡلِ اللّ َِٰ جََِ

“Dan berpeganglah kamu semuanya pada tali Allah, dan 

janganlah kamu bercerai-berai.” (QS. Ali ‘Imran: 103). 

Ayat ini menegaskan pentingnya pendekatan integratif dan 

kolektif dalam memahami dan mengamalkan ajaran Islam, 

termasuk dalam ranah hukum. 

Dalam konteks ini, pendekatan Maqashid berfungsi sebagai 

kerangka hierarkis yang menyatukan perbedaan pandangan fikih 

dalam satu tujuan besar syariat, yaitu mewujudkan kemaslahatan 

dan keadilan. Dengan demikian, prinsip hirarki yang saling 

berkaitan dalam pemikiran Jasser Auda menegaskan bahwa setiap 

masalah hukum harus dipahami dalam kerangka sistem Maqashid 

yang utuh, mulai dari tujuan parsial hingga tujuan universal. 

Pendekatan ini mendorong umat Islam untuk melampaui literalisme 

teks dan fanatisme mazhab, serta mengarahkan ijtihad pada 

prinsip-prinsip umum syariat guna merespons tantangan zaman 

 
148 Jasser Auda, Maqashid al-syariah As Philosophy Of Islamic Law: A System Approach, Terj. M. 

Amin Abdullah, “Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah” ........, 209-211. 
149 Al-Qur’an. QS. Ali ‘Imran: 103. https://quran.com/id/keluarga-imran/103-105. Di akses pada 

17 Januari 2025. Pukul 11.00 WIB. 

https://quran.com/id/keluarga-imran/103-105


60 
 

 

 

secara kolektif, inklusif, dan berorientasi pada kemaslahatan 

umat.150 

e) Multidimensionalitas (Multi dimensionality) 

Sistem hukum Islam bersifat multidimensi, meliputi aspek 

teologis, sosial, budaya, dan politik yang saling berhubungan. 

Jasser Auda mengkritik pendekatan dikotomis antara dalil qath’i 

dan zhanni yang menyederhanakan realitas hukum dan kehidupan 

sosial. Menurut Auda, hukum Islam harus dipahami melalui 

pendekatan Maqashid yang menekankan maksud dan tujuan hukum 

(purpose oriented), sehingga berbagai dalil yang tampak 

bertentangan dapat diharmoniskan dalam kerangka tujuan syariat 

yang lebih luas.151 Prinsip ini memiliki landasan kuat dalam Al-

Qur’an yang menegaskan bahwa wahyu diturunkan sebagai 

petunjuk yang membawa kemudahan dan keseimbangan bagi 

manusia:152  

يۡنِ مِنۡ حَرجٍَ  ؕ  وَمَا جَعَلَ عَلَيۡكُمۡ فِِ الدِ   

“Dan Dia tidak menjadikan untukmu dalam agama suatu 

kesempitan.” (QS. Al-Hajj: 78). 

Ayat ini menunjukkan bahwa hukum Islam tidak 

dimaksudkan untuk membebani manusia secara kaku, melainkan 

harus dipahami secara kontekstual dengan mempertimbangkan 

berbagai dimensi kehidupan. 

Dalam praktik kenabian, prinsip multidimensionalitas ini 

tercermin dalam adanya perbedaan hadis terkait pelaksanaan 

ibadah, yang oleh para ulama dipahami dalam kerangka 

 
150 Muhammad Solikhudin, Good Governance: Mengurai Penyelenggaraan Negara yang Bersih 

dengan Maqasid al-Syariah ……., 75-76. 
151 Jasser Auda, Maqashid al-syariah As Philosophy Of Islamic Law: A System Approach, Terj. M. 

Amin Abdullah, “Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah” ........, 50-51. 
152 Al-Qur’an. QS. Al-Hajj: 78. https://quran.com/id/haji/78. Di akses pada 17 Januari 2025. Pukul 

11.00 WIB. 

https://quran.com/id/haji/78


61 
 

 

 

kemudahan (taysir) dan fleksibilitas hukum.153 Nabi Muhammad 

saw. sendiri menegaskan prinsip kemudahan dalam syariat melalui 

sabdanya:154 

راَ  راَ وَلَۡ تُ عَسِ   يَسِ 

“Mudahkanlah dan jangan mempersulit.” (HR. al-Bukhari 

dan Muslim). 

Hadist ini menjadi dasar penting dalam pendekatan 

Maqashid untuk mengharmoniskan perbedaan dalil dengan 

mempertimbangkan tujuan hukum, bukan sekadar teks literalnya. 

Selain itu, pendekatan multidimensional Jasser Auda juga 

mengakui peran adat dan konteks sosial (‘urf) sebagai bagian dari 

proses penetapan hukum, selama tidak bertentangan dengan tujuan 

syariat. Prinsip ini sejalan dengan firman Allah Swt:155 

١٩٩ خُذِ الۡعَفۡوَ وَاۡمُرۡ بِِلۡعُرۡفِ وَاعَۡرِضۡ عَنِ الَْٰۡهِلِيَۡۡ   

“Jadilah pemaaf, perintahkan yang ma‘ruf, dan 

berpalinglah dari orang-orang yang bodoh.” (QS. Al-A‘raf: 199) 

Ayat ini menunjukkan legitimasi normatif terhadap praktik 

sosial yang diakui secara umum (ma‘ruf), yang dalam pendekatan 

Maqashid dipahami sebagai bagian dari dimensi sosial dan budaya 

hukum Islam. 

Dengan demikian, prinsip multidimensionalitas dalam 

pemikiran Jasser Auda menegaskan bahwa nash syar‘i bukanlah 

entitas yang berdiri sendiri secara ahistoris, melainkan bagian dari 

proses hukum yang bertahap dan kontekstual. Pendekatan 

Maqashid memungkinkan hukum Islam merespons kompleksitas 

kehidupan modern dengan mengintegrasikan berbagai dimensi 

 
153 Muhammad Solikhudin, Good Governance: Mengurai Penyelenggaraan Negara yang Bersih 

dengan Maqasid al-Syariah ........, 76-77. 
154 Hadist Riwayat. HR. al-Bukhari dan Muslim. https://khotbahjumat.com/4322-khutbah-masjid-

al-haram-kelembutan-nabi-%EF%B7%BA.html. Di akses pada 22 Januari 2025. Pukul 11.00 WIB. 
155 Hadist Riwayat. QS. Al-A'raf: 199. https://quran.com/id/tempat-tempat-tinggi/199-205. Di 

akses pada 22 Januari 2025. Pukul 11.00 WIB. 

https://khotbahjumat.com/4322-khutbah-masjid-al-haram-kelembutan-nabi-%EF%B7%BA.html
https://khotbahjumat.com/4322-khutbah-masjid-al-haram-kelembutan-nabi-%EF%B7%BA.html
https://quran.com/id/tempat-tempat-tinggi/199-205


62 
 

 

 

realitas, sehingga hukum Islam tetap relevan, inklusif, dan 

berorientasi pada kemaslahatan umat. 

f) Kebermaksudan (Purposefulness) 

Dalam teori sistem, setiap sistem memiliki tujuan (goal) 

dan maksud (purpose) sebagai esensi keberadaannya. Gharajedaghi 

menyebut sistem yang memiliki tujuan sebagai sistem yang 

bermakna, karena ia mampu mencapai hasil yang sama melalui 

berbagai cara dalam konteks lingkungan yang berbeda.156 

Prinsip ini sejalan dengan pemikiran Jasser Auda yang 

menegaskan bahwa sistem hukum Islam bertumpu pada prinsip 

kebermaksudan (Purposefulness), yaitu setiap hukum harus 

diarahkan untuk mencapai kemaslahatan umat sebagaimana tujuan 

maqashid syariah. Dalam perspektif ini, hukum Islam tidak 

dipahami sebagai kumpulan aturan yang kaku, melainkan sebagai 

sistem nilai yang berorientasi pada tujuan luhur syariat. 

Landasan normatif prinsip kebermaksudan ini sangat kuat 

dalam Al-Qur’an. Allah Swt. menegaskan bahwa seluruh syariat 

diturunkan dengan tujuan menegakkan keadilan dan kemaslahatan 

manusia:157 

زاَنَ ليَِ قُوۡمَ النَّاسُ بِِلۡقِسۡطِ  زلَۡنَا مَعَهُمُ الۡكِتَٰبَ وَالۡمِي ۡ َ  لَ قَدۡ ارَۡسَلۡنَا رُسُلَنَا بِِلۡبَ يِ نَٰتِ وَانَ ۡ  

Artinya: “Sungguh, Kami telah mengutus rasul-rasul Kami 

dengan bukti-bukti yang nyata dan Kami turunkan bersama mereka 

Kitab dan neraca agar manusia menegakkan keadilan.” (QS. Al-

Hadid: 25) 

Ayat ini menegaskan bahwa tujuan utama hukum ilahi 

adalah terwujudnya keadilan sosial, bukan sekadar penerapan teks 

secara literal. 

 
156 Jamshid Gharajedaghi. Systems Thinking: Managing Chaos and Complexity: A Platform for 

Designing Business Architecture (2nd ed.). (Amsterdam: Elsevier, 2006). 
157 Al-Qur’an. QS. Al-Hadid: 25. https://quran.com/id/besi/25-26. Di akses pada 7 Januari 2025. 

Pukul 16.00 WIB. 

https://quran.com/id/besi/25-26


63 
 

 

 

Jasser Auda juga menekankan bahwa ijtihad harus 

berlandaskan pada nash dan tujuan syariat, bukan semata-mata 

pada pendapat personal atau fanatisme mazhab. Prinsip ini sejalan 

dengan firman Allah Swt. yang menegaskan bahwa syariat 

diturunkan sebagai rahmat dan kebaikan bagi manusia:158 

لَمِيَۡۡ  ١٠٧ وَمَاۤ ارَۡسَلۡنَٰكَ اِلَّۡ رَحۡۡةًَ ل ِ لۡعَٰ  

“Dan tidaklah Kami mengutus engkau (Muhammad), 

melainkan sebagai rahmat bagi seluruh alam.” (QS. Al-Anbiya’: 

107) 

Ayat ini menunjukkan bahwa validitas suatu hukum Islam 

harus diukur dari sejauh mana ia mampu menghadirkan rahmat dan 

manfaat nyata bagi kehidupan manusia. 

Dalam praktik kenabian, prinsip kebermaksudan ini juga 

tercermin jelas dalam sabda Nabi Muhammad saw:159 

 لَۡ ضَرَرَ وَلَۡ ضِراَرَ 

“Tidak boleh menimbulkan bahaya dan tidak boleh saling 

membahayakan.” (HR. Ibn Majah, al-Daruqutni) 

Hadis ini menjadi kaidah universal dalam hukum Islam 

yang menegaskan bahwa setiap ketentuan hukum harus diarahkan 

untuk mencegah kerusakan dan mewujudkan kemaslahatan sosial. 

Melalui pendekatan Maqashid, Jasser Auda menegaskan 

bahwa perbedaan pendapat dalam fiqh dapat dijembatani secara 

konstruktif dengan menjadikan tujuan syariat sebagai titik temu. 

Dengan demikian, hukum Islam dapat berkembang secara inklusif 

dan fleksibel, tanpa kehilangan esensi moral dan tujuan luhur 

syariat. Prinsip kebermaksudan ini memungkinkan hukum Islam 

merespons tantangan global yang terus berkembang seperti isu 

 
158 Al-Qur’an. QS. al-Anbiya’: 107. https://quran.com/id/para-nabi/107-112. Di akses pada 7 

Januari 2025. Pukul 16.00 WIB. 
159 Hadist Riwayat. HR. Ibn Majah, al-Daruqutni. https://tatsqif.com/kaidah-fiqhiyyah-fondasi-

penting-dalam-memahami-syariat-islam/. Di akses pada 7 Januari 2025. Pukul 16.00 WIB. 

https://quran.com/id/para-nabi/107-112
https://tatsqif.com/kaidah-fiqhiyyah-fondasi-penting-dalam-memahami-syariat-islam/
https://tatsqif.com/kaidah-fiqhiyyah-fondasi-penting-dalam-memahami-syariat-islam/


64 
 

 

 

keadilan sosial, pembangunan, dan kemanusiaan dengan tetap 

berpegang pada nilai-nilai dasar Islam yang berorientasi pada 

kemaslahatan umat.160 

 
160 Jasser Auda, Maqashid al-syariah As Philosophy Of Islamic Law: A System Approach, Terj. M. 

Amin Abdullah, “Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah”, 55. 


