BAB Il
LANDASAN TEORI

A. Gambaran Umum Living Hadis
1. Pengertian Living Hadis

Living hadis adalah salah satu cabang keilmuan hadis yang kini kian
berkembang secara cepat dalam dunia kelimuan Islam. Dalam
menanggapi hal ini, para ahli hadis berbeda pendapat dalam
mengemukakan definisi living hadis. Saifuddin Zuhry Qudsy
menuturkan bahwa living hadis adalah satu bentuk penelitian yang
mengulas tentang praktik tradis, perayaan, atau perilaku yang
berkembang di masyarakat yang berlandaskan hadis Nabi.?° Setelah
wafatnya Nabi Muhammad SAW, sunnah merupakan ajaran yang terus
diikuti dan diamalkan pada setiap generasi muslim setelahnya, yakni
dengan memaknainya berdasarkan kebutuhan yang berkembang di
masyarakat.?*

Sedangkan menurut Sahiron Syamsuddin, living hadis dapat
diungkapkan sesuai dengan situasi dan kondisi yang didapati di suatu
daerah dalam masyarakat oleh para ulama’, penguasa dan hakim. Hadis
boleh dimaknai asalkan tidak menafikkan makna dasar dari hadis
tersebut.?? Penelitian living hadis menjadi suatu kajian yang mampu
membawa ketertarikan dalam menalaah peristiwa sosial terkait dengan

kehadiran hadis di sebuah komunitas muslim tertentu.

20 Qudsy, “Living Hadis: Genealogi, Teori, dan Aplikasi, Jurnal Living Hadis 1, no.1 (2016): 182.
2L Alfatih Suryadilaga Muhammad, Metodologi Penelitian Hadis (Yogyakarta: Teras, 2009): 193.
22 Sahiron Syamsuddin,dkk. Metodologi Living Qur’an Dan Hadis (Yogyakarta: TH-Press, 2007).

15



16

2. Awal Kemunculan Living Hadis

Kemunculan terma living hadis di dalam dunia Islam belakangan
telah muncul sejak abad ke-20. Hal ini telah dirumuskan oleh IImuan
Islam yang berasal dari Pakistan, yakni Fazlur Rahman. la menilai bahwa
hadis dan sunnah secara jelas mengalami perubahan secara historis.
Fazlur Rahman mendefinisikan sunnah berupa amalan yang hidup atau
“Living Tradition” yang berkaitan erat dengan ijma’ Islam, Ijtihad dari
alim ulama’ dan argumen dari para aktivis politik.?

Ada perbedaan di kalangan ulama hadis mengenai istilah pengertian
sunnah dan hadis, khususnya di antara ulama mutagaddimin dan ulama
muta’akhirin. Menurut ulama mutagaddimin, hadis adalah segala
perkataan, perbuatan atau ketetapan yang disandarkan kepada Nabi
Muhammad SAW pasca kenabian, sementara sunnah adalah segala
sesutu yang diambil dari Nabi Muhammad SAW tanpa membatasi waktu.
Sedangkan ulama muta akhkhirin berpendapat bahwa hadis dan sunnah
memiliki pengertian yang sama, yaitu segala ucapan, perbuatan atau
ketetapan Nabi Muhammad SAW. Setelah beliau wafat, sunnah tetap
merupakan sebuah ideal yang hendak diikuti oleh generasi Muslim
sesudahnya, dengan menafsirkan berdasarkan kebutuhan-kebutuhan
mereka yang baru dan materi yang baru pula. Penafsiran yang kontinu
dan progresif ini, di daerah-daerah yang berbeda misalnya antara daerah
Hijaz, Mesir dan Irak disebut sebagai “Sunnah yang hidup” atau Living

Sunnah. Sunnah di sini dalam pengertian sebagai sebuah praktek yang

23 iving sunnah, 139



17

disepakati secara bersama (living Sunnah). Sebenarnya Sunnah relatif
identik dengan ijma’ kaum Muslimin dan ke dalamnya termasuk pula
ijtihad dari para ulama generasi awal yang ahli dan tokoh-tokoh politik
di dalam aktivitasnya. Dengan demikian, “sunnah yang hidup” adalah
sunnah Nabi Muhammad SAW yang secara bebas ditafsirkan oleh para
ulama, penguasa dan hakim sesuai dengan situasi yang mereka hadapi.
Menurut Fazlur Rahman sunnah adalah sebagai suatu konsep atau
tradisi amalan yang mengandung kebenaran sejak awal kedatangan Islam
karena telah ditegaskan di dalam Al-Qur’an yang menerangkan bahwa
Nabi Muhammad SAW adalah teladan yang patut untuk diikuti.
Kemudian definisi ini ditafsirkan sehingga berkembang menjadi amalan
yang hidup di masyarakat Islam.
3. Jenis-Jenis Living Hadis
Living hadis memiliki tiga jenis kajian yakni tradisi tulis, tradisi lisan
dan tradisi praktik.
a. Tradisi Tulis
Tradisi tulis adalah cara penyampaian historis melalui tulisan
dalam bentuk naskah-naskah lama yang mendeskripsikan sebuah
pesan dalam wujud cetakan maupun tulisan tangan. Tradisi ini
sangat penting bagi kemajuan living hadis dalam menarik umat
Islam di Indonesia®*, agar lebih menguatkan religiusitas dan hadis
dapat tersampaikan dengan baik ke dalam lingkungan masyarakat.

b. Tradisi Lisan

24 Masrukhin Muhsin, “Memahami Hadis Nabi Dalam Konteks Kekinian: Studi Living-Hadis,”
Holistic Al-Hadis 1, no. 1 (2015): 6.



18

Tradisi lisan adalah tradisi yang telah lama digunakan sejak masa
nenek moyang dan menjadi adat yang terus dilakukan masyarakat.
Hadirnya tradisi lisan pada living hadis tak lepas pula dari peran
masyarakat Islam yang telah melakukan adat keagamaan dalam
kegiatan beribadah, seperti dalam lingkungan pondok pesantren
tahfidh dalam kebiasaan shalat shubuh hari jum’at dengan
memanjangkan surat dalam shalat yakni membaca surat al-Sajadah

dan surat al-Insan.?®

c. Tradisi Praktik

Dalam kajian living hadis, tradisi praktik juga banyak dijalankan
oleh masyarakat Islam. Hal tersebut berkaitan dengan ajaran yang
dibawa Nabi Muhammad SAW sebagai contoh dalam tradisi khitan

perempuan yang terjadi di Jawa dan Madura.

4. Kajian Living Hadis terhadap Tradisi dan Budaya

Islam datang di tengah-tengah masyarakat yang telah membudaya,
apabila adat yang berkembang di masyarakat ternilai baik maka ia
dipertahankan oleh Islam . Tidak dapat dipungkiri bahwa kehadiran
Islam tidak hanya berasal dari tradisi besar melainkan juga tradisi lokal.

Dengan bimbingan Al-Qur’an, Nabi Muhammad SAW
menegakkan sistem masyarakat yang sudah berbudaya tanpa
meniadakan kebudayaan yang telah ada. Sejak dahulu Nabi telah
menghormati tradisi yang merekat di kelompok masyarakat Arab pra-

Islam tetapi dengan catatan tradisi tersebut tidak bertentangan dengan

2Ibid, 7.



19

sesuatu yang diwahyukan oleh Allah. Penerimaan sebuah tradisi yang
berkembang di masyarakat telah dicontohkan oleh Nabi Muhammad
SAW vyang kemudian pada perkembangan Islam berikutnya terus
melajutkan cara ini, sehingga Islam berkembang atas transformasi
sosial.

Living hadis diartikan sebagai fenomena sosial keagamaan atau
tradisi dan budaya dari komunitas masyarakat Islam, yang mana dalam
hal ini bentuk pendekatan yang digunakan dalam menjelaskan
kajiannya adalah ilmu-ilmu sosial, fenomenologi, studi naratif, dan
etnografi.

Di berbagai komunitas muslim, hadis sering kali berfungsi sebagai
instrumen yang mentransfomasikan tradisi lokal agar selaras dengan
ajaran Islam, misalnya di beberapa daerah, upacara-upacara tradisional
yang bersifat lokal diadaptasi dengan memasukkan elemen-elemen
Islam, seperti pembacaan doa-doa atau dhikir yang didasarkan pada
hadis. Sebaliknya, budaya juga mempengaruhi bagaimana hadis
dipahami dan dihidupkan. Dalam banyak kasus, komunitas muslim
menggunakan Kreativitas budaya mereka untuk mengekspresikan
ajaran-ajaran hadis. Contohnya, dalam seni, musik, dan sastra Islam,
banyak karya yang diinspirasi oleh hadis, baik secara langsung maupun
tidak langsung.®

Living hadis menunjukkan bagaimana hadis dapat berinteraksi

dengan budaya lokal dan menghasilkan bentuk akulturasi. Misalnya, di

26 Ja’far Assagaf, “Studi Hadis Dengan Pendekatan Sosiologis: Paradigma Living-Hadis,” Holistic
Al-Hadis 1, no. 2 (2015): 289-316.



20

Indonesia, tradisi peringatan kematian (tahlilan) yang melibatkan
pembacaan yasin dan doa bersama merupakan contoh bagaimana
budaya lokal digabungkan dengan ajaran Islam yang bersumber dari
hadis. Di beberapa komunitas hadis digunakan untuk menyelaraskan
nilai-nilai budaya lokal dengan ajaran Islam. Misalnya, adat-adat yang
berkaitan dengan pernikahan, kelahiran, dan kematian sering kali diatur
ulng agar sejlan dengan tuntunan yang ada dalam hadis.

Interaksi antara hadis dan budaya lokal dapat menghasilkan
kotestasi atau negosiasi. Ada kalanya budaya lokal bertentangan
dengan ajaan yang ada dalam hadis, sehingga memunculkan diskusi
atau bahkan konflik di dalam komunitas muslim. Misalnya, paktik-
praktik tertentu yang dianggap bid ah oleh sebagian kelompok Muslim
bisa dipertahankan oleh kelompok lain karena dianggap sebagai bagian

dari tradisi dan budaya lokal yang sudah lama.

. Teori Tindakan Sosial Max Weber

Teori tindakan sosial Max Weber merupakan salah satu landasan
utama dalam sosiologi yang membahas bagaimana individu
berinteraksi dan bertindak dalam konteks sosial berdasarkan makna
subjektif yang mereka berikan pada tindakan mereka dan tindakan
orang lain. Weber berargumen bahwa untuk memahami dinamika
sosial, kita perlu menyelidiki makna yang dihubungkan individu
dengan tindakan mereka dan bagaimana tindakan tersebut dipengaruhi
oleh situasi sosial di sekitar mereka. Tindakan ini tidak hanya didorong

oleh motivasi pribadi, tetapi juga dipertimbangkan dalam konteks



21

bagaimana tindakan tersebut mempengaruhi orang lain dan bagaimana
orang lain mungkin meresponsnya. Tindakan sosial berbeda dari
tindakan non-sosial, yang tidak mempertimbangkan dampak sosial atau
makna terhadap orang lain.?’

Weber menekankan pentingnya memahami makna subjektif dari
tindakan. Makna subjektif merujuk pada bagaimana individu memaknai
tindakan mereka dan tindakan orang lain berdasarkan perspektif mereka
sendiri. Ini berarti bahwa tindakan sosial harus dianalisis dengan
memahami perspektif dan motivasi individu, bukan hanya melihat hasil
atau konsekuensi tindakan tersebut dari sudut pandang eksternal .28

Max Weber mengembangkan teori tindakan sosial yang
membedakan berbagai tipe tindakan berdasarkan motivasi dan orientasi
individu. Weber mengidentifikasi empat tipe tindakan sosial yang
masing-masing didorong oleh pertimbangan berbeda: tindakan rasional
tujuan (zweckrational), tindakan rasional nilai (wertrational), tindakan
afektif (affektuell), dan tindakan tradisional (traditional). Berikut
adalah ulasan mendalam tentang masing-masing tipe:

1. Tindakan Rasional Tujuan (Zweckrational)
Tindakan rasional tujuan, atau zweckrational, adalah tindakan yang
dilakukan dengan pertimbangan rasional untuk mencapai tujuan
tertentu. Individu yang terlibat dalam tindakan ini mengidentifikasi

tujuan mereka dan memilih cara yang dianggap paling efisien dan

27 Muhammad Supraja, “Alfred Schutz: Rekonstruksi Teori Tindakan Max Weber,” Jurnal
Pemikiran Sosiologi 1, no. 2 (2012): 81-90.

28 Arilia Reza Fathiha, “Analisis Tindakan Sosial Max Weber Terhadap Tradisi Siraman Sedudo,”
AL-MA’ARIEF: Jurnal Pendidikan Sosial Dan Budaya 4, no. 2 (2022): 74-75.



22

efektif untuk mencapainya. Tindakan ini didasarkan pada analisis
rasional tentang cara terbaik untuk mencapai hasil yang diinginkan.
Dalam tindakan rasional tujuan, individu menggunakan penalaran
logis dan analitis untuk memetakan langkah-langkah yang
diperlukan untuk mencapai hasil yang diinginkan. Keputusan
diambil berdasarkan evaluasi tentang cara yang paling efektif dan
efisien untuk mencapai tujuan, dengan mempertimbangkan
berbagai alternatif dan kemungkinan hasil.?°

Tindakan Rasional Nilai (Wertrational)

Tindakan rasional nilai, atau wertrational, dilakukan berdasarkan
keyakinan pada nilai-nilai, prinsip, atau norma tertentu. Dalam tipe
tindakan ini, individu bertindak sesuai dengan nilai-nilai yang
dianggap penting, tanpa mempertimbangkan hasil praktis atau
keuntungan material. Tindakan ini dilakukan karena individu
percaya bahwa tindakan tersebut adalah hal yang benar atau
bernilai. Tindakan rasional nilai didorong oleh komitmen pada
prinsip-prinsip atau nilai-nilai tertentu, dan individu sering kali
melakukan tindakan ini meskipun ada biaya atau dampak negatif
yang harus ditanggung. Ini mencerminkan keyakinan internal dan
nilai-nilai pribadi yang dianggap lebih penting daripada hasil atau

manfaat praktis.*

3. Tindakan Afektif (Affektuell)

2 Fathiha.

30 Muhammad Erfan, “Spirit Filantropi Islam Dalam Tindakan Sosial Rasionalitas Nilai Max
Weber,” Jesya(Jurnal Rkonomi Dan Ekonomi Syariah) 4, no. 1 (2021): 58.



23

Tindakan afektif, atau affektuell, adalah tindakan yang dilakukan
berdasarkan emosi atau perasaan saat itu. Tindakan ini tidak
melibatkan pertimbangan rasional tentang akibat atau hasil dari
tindakan tersebut; sebaliknya, tindakan ini dipengaruhi oleh reaksi
emosional yang mendalam. Tindakan afektif cenderung spontan
dan sering kali dilakukan tanpa perhitungan rasional. Emosi yang
kuat, seperti marah, bahagia, atau cemas, mendorong individu
untuk bertindak dengan cara tertentu, yang sering Kali
mengabaikan  pertimbangan rasional dan  praktis. Ini
menggambarkan bagaimana perasaan dapat mempengaruhi dan
mengarahkan perilaku individu.®

Tindakan Tradisional (Traditional)

Tindakan tradisional, atau traditional, adalah tindakan yang
dilakukan berdasarkan kebiasaan, rutinitas, atau norma-norma
sosial yang telah mapan. Individu melakukan tindakan ini karena
sudah menjadi bagian dari tradisi atau kebiasaan, bukan karena
pertimbangan rasional atau emosional saat itu. Tindakan
tradisional didorong oleh kebiasaan dan rutinitas yang telah ada
sejak lama, dan individu sering kali melakukannya tanpa
memikirkan secara mendalam alasan atau tujuan di balik tindakan
tersebut. Ini mencerminkan bagaimana norma dan kebiasaan sosial

dapat membentuk perilaku individu dalam masyarakat.*2

81 Abdul Ghofur, “Tindakan Sosial Dalam Novel Yasmin Karya Diyana Millah Islami (Teori
Tindakan Sosial Max Weber),” Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia, 2020, 6-9.

32 Ghofur.



24

C. Tradisi Pesantren
1. Definisi Tradisi

Secara bahasa, tradisi berasal dari bahasa latin “tradition” yang
berarti kebiasaan. Kata ini memiliki persamaan dengan “culture” atau
adat istiadat. Sedangkan secara istilah, definisi tradisi memiliki
keragaman di kalangan para ahli.

Pendapat pertama menyebutkan bahwa tradisi adalah sebuah
peninggalan atau warisan, sebuah ketentuan atau kaidah-kaidah, adat
istiadat dan juga norma. Tradisi merupakan sesuatu yang dapat berubah
karena tradisi dinilai sebagai keterpaduan dari pola kehidupan manusia
secara keseluruhan. Pendapat ini dikemukakan oleh Van Rausen.
Pendapat selanjutnya, menerangkan bahwa tradisi merupakan sesuatu
hal yang berkaitan dengan kehidupan masyarakat secara berkelanjutan.
Pendapat ini digagas oleh WJS Poerwadaminto. Sedangkan Soejono
Soekamto menuturkan tradisi sebagai aktivitas yang dilakukan oleh
masyarakat yang berfungsi sebagai simbol identitas dan legitimasi.*

Beberapa hal yang berkaitan erat dengan tradisi, pertama adalah
karakter, kedua adalah kondisi geografis. Semua tradisi adalah sesuatu
yang diciptakan. Tradisi serta adat istiadat tercipta karena berbagali
macam alasan. Tradisi berkembang seiring dengan mengalirnya waktu,
namun juga bisa diubah atau ditransformasikan sesuai kehendak pihak
yang berkompeten atasnya. Dalam dunia pesantren, kekayaan tradisi

yang berkelindan dapat dijadikan modal menuju puncak sebuah tradisi

33 Ainur Rofiq, “Tradisi Slametan Jawa Dalam Perspektif Pendidikan Islam” 15, no. 3 (2019).hlm
96.



25

dan kejayaan baru. Dalam konteks ini, sistem pendidikan sangat
berpengaruh dalam membentuk tradisi. Di tengah tuntutan pesantren
untuk bisa melewati fase transisi menuju penguatan tradisi pada zaman
modernisasi ini, pesantren juga dituntut untuk memperkuat dasar-dasar
metodologi pendidikannya.

Istilah pesantren di Nusantara berasal dari kata “santri” yang mendapat
kata awal “pe” dan akhiran “an” yang berarti tempat para santri
menuntut ilmu. menurut Johns berasal dari bahasa tamil “sastri”
bermakna guru ngaji, dan “shastri”’ dalam bahasa India mempunyai arti
orang yang mempunyai Kitab suci agama Hindu. Ini pula merupakan
pendapat CC. Berg seperti dikutip oleh Zamakhsyari Dhofier. Menurut
Robson berasal bahasa Tamil sattiri yang dimaksudkan pada arti orang
yang tinggal di sebuah rumah miskin dan bangunan secara umum.
Dengan adanya perbedaan asal kata dan makna pada pendapat para
peneliti di atas, tentu mengandung persamaan makna santri itu sendiri.
Pendapat pertama yang mengatakan bahwa santri adalah guru ngaji, ini
menjadi bagian dari aktivitas santri yang setelah mencari ilmu ajaran
agama kemudian memberikan pelajaran ajaran agama pada masyarakat
sekitar, dalam hal ini dikenal “guru mengaji”. Tentu tidak mengurangi
makna pendapat yang kedua, yang menurut Berg, santri mempunyai
makna kitab suci atau buku-buku agama, karena santri adalah orang
menuntut ilmu agama baik dari kitab suci Islam atau teks-teks agama
yang ditulis oleh ulama salaf (terdahulu). Pendapat yang ketiga juga

mempunyai makna yang terhubung, seperti pendapat Robson bahwa



26

santri adalah orang yang tinggal di rumah miskin, dan ini sesuai dengan
kehidupan yang tinggal di asrama yang sangat sederhana dan jauh dari
kesan mewah.>
2. Pesantren dan Tradisi
Tradisi merupakan sebuah bentuk yang menyeluruh yang
terbangun dari cara dan penyebutan makna beberapa jenis perangai
manusia yang melakukan tindakan satu dengan yang lain. Tradisi-
tradisi yang berkembang di masyarakat kemudian merupakan
konstruksi dari kebudayaan.®
Fungsi tradisi dalam masyarakat sangat penting dan mencakup
beberapa aspek:
a. Legitimasi
Tradisi memberikan legitimasi terhadap pandangan hidup dan norma
yang ada, membantu masyarakat memahami dan membenarkan
keyakinan mereka.
b. Identitas kolektif
Tradisi berfungsi sebagai simbol identitas kolektif, memperkuat
loyalitas terhadap komunitas dan bangsa.
c. Warisan historis
Tradisi menyimpan fragmen warisan sejarah yang bermanfaat,
menyediakan konteks untuk tindakan masa kini dan masa depan.

Sedangkan pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam

34 Ahmad Shiddiq and others, “Tradisi Akademik Pesantren,” TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam
10, no. 2 (2015): 218-219.

% Wirdanengsih, “Makna Dan Tradisi-Tradisi Dalam Rangkaian Tradisi Khatam Qur’an Anak-
Anak Di Nagasari Balai Gurah Sumatera Barat” 5, no. 1 (2019): 14.



27

tradisional yang telah menjadi bagian integral dari perkembangan
pendidikan di Indonesia, khususnya dalam konteks pendidikan agama.
Dalam struktur masyarakat Indonesia, pesantren tidak hanya berfungsi
sebagai tempat belajar mengajar ilmu agama Islam, tetapi juga sebagai
pusat pengembangan moral, spritual dan sosial santri.

Pesantren biasanya dipimpin oleh seorang kiai, yang menjadi
teladan dalam proses pendidikan dan pengajaran. Kiai tidak hanya
beperan sebagai pengajar, tetapi juga sebagai panutan spiritual dan
pemimpin komunitas. Santri sebagai murid-murid di pesantren, tinggal
dan belajar dalam lingkungan yang sangat disiplin dan teratur. la
merupakan bagian dari tradisi yang telah mengembangkan sebuah
instrument intelektual melalui rangkaian metode pendidikan kepada
para santri.® Dalam ruang lingkup pesantren, keberagaman tradisi yang
saling berkaitan dapat dijadikan fondasi utama untuk menuju kejayaan
baru. Selama ini pesantren dinilai sebagai lembaga yang bercorak
komprehensif dan berbudi pekerti. Dalam hal ini, sistem pendidikan
sistem pendidikan sangat berpengaruh dalam membangun tradisi.
Tuntutan dunia saat ini terhadap pesantren meliputi penguatan tradisi
pada zaman modern serta penguatan dasar-dasar metodologi
pendidikannya. Apabila pesantren dapat mempertahankan nyawa
pendidikan serta tradisinya yang positif dan menerapkan dengan baik,

maka pesantren akan bisa terus untuk memberikan dedikasi yang positif

3 Ahmad Shiddiq, “Tradisi Akademik Pesantren,” TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam 10, no. 2
(2015): 218.



28

bagi Negara Indonesia.*’

Hal penting yang perlu dirumuskan kembali ketika membincang
dunia pesantren adalah sistem, tradisi, dan proses pendidikan pesantren
yang dapat menjamin keberlangsungan ruh pendidikan itu sendiri.
Sistem tradisional pengajaran pesantren dengan pola interaksi kiai-
santri yang masih menganut manhaj 7a'lim al-Muta’allim, pengajian
intensif sistem sorogan dan model ngaji berkah ala bandongan adalah
justru yang terbukti telah berhasil menelorkan alumnus pesantren yang
handal. Jika pesantren mampu mempertahankan ruh pendidikan serta
tradisinya yang positif dan lantas mengembangkan sisi yang belum
optimal, niscaya pesantren akan mampu untuk terus memberikan
sumbangsih positif bagi kehidupan bangsa Indonesia. Tetapi,
sebagaimana diingatkan oleh Steenbrink dengan teorinya bahwa, ketika
diperkenalkan lembaga pendidikan yang lebih modern dan teratur,
lembaga pendidikan berkonsep tradisional secara otomatis akan
mengalami penggerusan atau perlahan-lahan mulai ditinggalkan
peminatnya.®

Sebagai hasil dari pergulatan tradisi, kebudayaan, sistem pengajaran
klasikal, dan pola hubungan interaksi kiai santri masyarakat yang
dibangunnya, pesantren akhirnya memiliki pola serta klasifikasi yang
spesifik. Corak dan ragam jenis pesantren dapat dilihat dari struktur dan

sistem pengajaran yang ada. Pada perkembangan mutakhirnya,

37 Achmad Muchaddam Fahham, Pendidikan Pesantren: Pola Pengasuhan, Pembentukan Karakter,
Dan Perlindungan Anak (Publica Institute Jakarta, 2020).

38 Muammar Kadafi Siregar, “Pondok Pesantren Antara Misi Melahirkan Ulama Dan Tarikan
Modernisasi,” Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Tharigah 3, no. 2 (2018): 16-27.



29

pesantren (terutama pesantren tradisional) dianggap sebagai lembaga
edukasi yang kurang relevan dan tidak menjanjikan masa depan. Sistem
dan metodologi pesantren dianggap ketinggalan zaman bila tidak
berubah mengikuti perkembangan modern. Penilaian masyarakat yang
demikian itu sempat mengalami pembenaran di awal-awal masa
modernisasi pendidikan di Indonesia. Akan tetapi, tatkala asumsi dan
justifikasi tersebut digeneralisir atas pesantren era sekarang, tentu hal
tersebut akan terkesan sebagai bentuk penilaian yang amat tergesa-
gesa. Terlebih lagi melihat semakin menjamurnya tren ‘pembaruan’
yang dilakukan hampir sebagian besar pesantren di Indonesia dalam
upayanya menyinkronisasi antara konsep pendidikan khas pesantren
dengan konsep modern yang sampai menghilangkan tradisi serta visi
misi pesantren. Pada prinsipnya, pesantren tidak apatis terhadap
modernitas dan tuntutan zaman, mengingat itu sebuah keniscayaan
(sunatullah) dan bukan monopoli kelompok tertentu. Sinergitas tradisi
pesantren dengan modernitas juga bukan hal yang utopis mengingat
keduanya merupakan respon atas realitas.

Pesantren selama ini dikenal sebagai lembaga pendidikan yang
bersifat menyeluruh dan berkarakter. Artinya, seluruh potensi pikir dan
zikir, rasa dan karsa, jiwa dan raga dikembangkan melalui berbagai
media pendidikan yang terbentuk dalam suatu komunitas yang sengaja
didesain secara integral untuk tujuan pendidikan komprehensif.

Pesantren juga merupakan sebuah lembaga pendidikan-pengajaran asli

3% Achmad Muchaddam Fahham, Pendidikan Pesantren: Pola Pengasuhan, Pembentukan
Karakter, Dan Perlindungan Anak (Publica Institute Jakarta, 2020).



30

Indonesia yang paling besar, mengakar kuat, dengan sistem
pembelajarannya yang unik dan konvensional.*

Tujuan pendidikan pesantren tidak hanya untuk memenuhi pikiran
santri dengan banyak penjelasan, tetapi juga untuk memperindah
moral, memperkuat semangat, membangun nilai-nilai kemanusiaan,
serta menyiapkan para santri untuk terbiasa dengan hidup sederhana
dan kemurahan hati. Hal terpenting dari pendidikan pesantren adalah
untuk mengabdikan diri kepada Tuhan.*!

Pesantren memiliki nilai-nilai yang menjadi dasar bagi para santri
untuk melakukan kegiatan sehari-hari. Setiap karakter santri
dipengaruhi oleh insthink, adat kebiasaan atau tradisi, lingkungan,
motivasi dan keyakinan beragama. Hal inilah yang akhirnya suatu
pondok pesantren menerapkan metode tertentu untu menanamkan nilai-
nilai moral bagi para santri. Salah satunya yakni melalui metode
pembiasaan. Yakni sebuah kegiatan yang dilakukan secara berulang-
ulang. Kegiatan tersebut sudah terjadwal, sehingga para santri dapat
melakukannya secara teratur. Misalnya pembiasaan atau tradisi mengaji
lalaran, musyawarah atau bahstul masail, tradisi 7o an, tradisi makan

bersama, dan banyak kegiatan lainnya.*?

D. Makan Talaman

Salah satu tradisi yang berkembang dalam pesantren dan ia

40 Amin Rinaningtyas Canda, Ervin. Yusus, “Tradisi Pondok Pesantren Dalam Penanaman Nilai-
Nilai Moral Pada Santri” 6, no. 1 (2021): 16.
41 Fahham, Pendidikan Pesantren: Pola Pengasuhan, Pembentukan Karakter, Dan Perlindungan

Anak.

42 Ahmad Shiddiq and others, “Tradisi Akademik Pesantren,” TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam
10, no. 2 (2015): 218.



31

merupakan adab makan dalam ajaran Islam adalah makan bersama.
Cara ini disunnahkan dan dibawa langsung oleh Rasulullah untuk
diajarkan kepada umat Islam. Tradisi ini dikenal dengan sebutan makan
talaman, disebut demikian karena dalam praktiknya makan bersama ini
menggunakan sebuah talam atau nampan untuk menghidangkan
makanan. Istilah talaman ini merupakan istilah khusus di kalangan
santri atau lingkungan Pondok Pesantren Al-Hidayah guna menerapkan
sebuah pendidikan karakter kemandirian dan peduli sosial. Tradisi
makan talaman dimaknai sebagai keberkahan dalam makan berjama’ah,
dengan anjuran untuk bermurah hati dan rasa kebersamaan. Tradisi ini
dapat mempekuat sifat gotong royong dan saling tolong menolong.
Selain itu, makan bersama menyatakan relasi persaudaraan dan
tanggung jawab persaudaraan.*®

Pada beberapa daerah penyebutan atau penggunaan frasa tentang
makan bersama dalam satu talam memiliki banyak keragaman. Di
daerah Surakarta, tradisi makan talaman ini biasa disebut tradisi
mayoran.** Sedangkan di daerah Yogyakarta menyebutnya dengan
istilah makan kembul. Penyebutan tentang makan bersama juga telah
ada di tengah masyarakat Minangkabau yakni bernama makan bajamba
atau makan barapak yang dalam praktiknya dijalankan oleh masyarakat

dengan cara duduk bersama-sama di suatu tempat atau ruangan yang

43 Mudjadi, Adat Istiadat Daerah Jawa Timur (Jakarta: CV. EKA DHARMA, 1978).
4 Rinaningtyas Canda, Ervin. Yusus, “Tradisi Pondok Pesantren Dalam Penanaman Nilai-Nilai
Moral Pada Santri.”



32

telah disiapkan.* Tradisi ini umumnya dilaksanakan di hari-hari besar
agama Islam dan dalam rangkaian acara adat serta acara penting
lainnya. Setiap daerah atau suku memiliki istilah tertentu dalam
memaknai makan bersama dalam satu wadah dan dalam
pelaksanaannya memiliki ciri khas masing-masing sesuai dengan corak
historis yang berkembang di masyarakat.

Makan talaman sering kali dianggap sebagai bentuk syukur dan doa
bersama kepada Allah SWT atas segala nikmat makanan. Kegiatan ini
juga dilihat sebagai sarana untuk mempererat tali persaudaraan di antara
santri dan pengasuh. Dalam Islam, makan bersama memiliki nilai yang
tinggi, karena mencerminkan kebersamaan dan memperkuat ukhuwah
(persaudaraan) di antara umat.

Pelaksanaan makan talaman di Pondok Pesantren biasanya diawali
dengan doa bersama, yang dipimpin oleh kiai atau salah satu pengajar.
Setelah doa, makanan yang telah disiapkan diletakkan di atas talam dan
dikelilingi oleh para santri. Tradisi ini menekankan pentingnya
kebersamaan dan kesederhanaan, di mana semua santri duduk bersama
di lantai tanpa perbedaan atau kedudukan.

Santri kemudian makan secara bersama-sama dengan tangan tanpa
mengggunakan alat makan seperti sendok atau garbu. Ini mengajarkan
nilai-nilai kesederhanaan dan kesetaraan, di mana semua orang
dianggap sama di hadapan Allah SW. Selain itu, penggunaan tangan

dalam makan juga dianggap sebuah praktik sunnah yang dianjurkan

4 Wirdanengsih, “Makna Dan Tradisi-Tradisi Dalam Rangkaian Tradisi Khatam Qur’an Anak-
Anak Di Nagasari Balai Gurah Sumatera Barat” 5, no. 1 : 14.



33

dalam syari’at Islam.*®
Secara sosial, makan talaman menjadi momen untuk memperkuat

solidaritas di antara santri. Kebersamaan dalam Kkegiatan ini
menciptakan rasa memiliki dan meningkatkan kerjasama antar anggota
pesantren. Tradisi ini juga menjadi ajang pendidikan karakter, di mana
para santri diajarkan untuk hidup bersama, bersyukur, dan saling
berbagi. Di beberapa pesantren, makan talaman juga dijadikan sebagai
bentuk syukuran atau peringatan hari-hari besar Islam. Seperti Maulid
Nabi Muhammad SAW atau Isra’ Mi’raj. Makan talaman memiliki
beberapa manfaat, di antaranya:
1. Meningkatkan keterhubungan sosial

Makan talaman atau makan bersama sering kali dilakukan dalam

suasana yang lebih santai dan akrab, mempererat hubungan antara

komunitas atau masyarakat.
2. Menumbuhkan rasa kebersamaan

Dengan berkumpul di sekitar talam, semua orang dapat menikmati

hidangan yang sama, menciptakan suasana yang inklusif dan meriah.
3. Memupuk kesederhanaan

Makan dengan tangan dan dimakan secara bersama-sama dapat

membantu mengurangi pembaziran makanan dan memupuk

kesederhanaan.*’

4 Qiti Imritiyah and others, “Kajian Hadis-Hadis Adab Makan Dan Minum; Perspektif llmu
Kesehatan” (Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2016).

47 Ahmad Faizal Ramly et al., “Satu Talam Empat Orang: Amalan Makan Bertalam Di CCSC Kuala
Terengganu Dan Kaitannya Dengan Kerohanian Keluarga,” Perdana: International Journal of
Academic Research 9, no. 1 (2020): 1-10.



