
 

15 

 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

 

A. Gambaran Umum Living Hadis 

1. Pengertian Living Hadis 

Living hadis adalah salah satu cabang keilmuan hadis yang kini kian 

berkembang secara cepat dalam dunia kelimuan Islam. Dalam 

menanggapi hal ini, para ahli hadis berbeda pendapat dalam 

mengemukakan definisi living hadis. Saifuddin Zuhry Qudsy 

menuturkan bahwa living hadis adalah satu bentuk penelitian yang 

mengulas tentang praktik tradis, perayaan, atau perilaku yang 

berkembang di masyarakat yang berlandaskan hadis Nabi.20 Setelah 

wafatnya Nabi Muhammad SAW, sunnah merupakan ajaran yang terus 

diikuti dan diamalkan pada setiap generasi muslim setelahnya, yakni 

dengan memaknainya berdasarkan kebutuhan yang berkembang di 

masyarakat.21 

Sedangkan menurut Sahiron Syamsuddin, living hadis dapat 

diungkapkan sesuai dengan situasi dan kondisi yang didapati di suatu 

daerah dalam masyarakat oleh para ulama’, penguasa dan hakim. Hadis 

boleh dimaknai asalkan tidak menafikkan makna dasar dari hadis 

tersebut.22 Penelitian living hadis menjadi suatu kajian yang mampu 

membawa ketertarikan dalam menalaah peristiwa sosial terkait dengan 

kehadiran hadis di sebuah komunitas muslim tertentu. 

                                                     
20 Qudsy, “Living Hadis: Genealogi, Teori, dan Aplikasi, Jurnal Living Hadis 1, no.1 (2016): 182.  
21 Alfatih Suryadilaga Muhammad, Metodologi Penelitian Hadis (Yogyakarta: Teras, 2009): 193.  
22 Sahiron Syamsuddin,dkk.  Metodologi Living Qur’an Dan Hadis (Yogyakarta: TH-Press, 2007). 



16 

 

 

 

2. Awal Kemunculan Living Hadis 

Kemunculan terma living hadis di dalam dunia Islam belakangan 

telah muncul sejak abad ke-20. Hal ini telah dirumuskan oleh Ilmuan 

Islam yang berasal dari Pakistan, yakni Fazlur Rahman. Ia menilai bahwa 

hadis dan sunnah secara jelas mengalami perubahan secara historis. 

Fazlur Rahman mendefinisikan sunnah berupa amalan yang hidup atau 

“Living Tradition” yang berkaitan erat dengan ijma’ Islam, Ijtihad dari 

alim ulama’ dan argumen dari para aktivis politik.23 

Ada perbedaan di kalangan ulama hadis mengenai istilah pengertian 

sunnah dan hadis, khususnya di antara ulama mutaqaddimin dan ulama 

muta’akhirin. Menurut ulama mutaqaddimin, hadis adalah segala 

perkataan, perbuatan atau ketetapan yang disandarkan kepada Nabi 

Muhammad SAW pasca kenabian, sementara sunnah adalah segala 

sesutu yang diambil dari Nabi Muhammad SAW tanpa membatasi waktu. 

Sedangkan ulama muta’akhkhirin berpendapat bahwa hadis dan sunnah 

memiliki pengertian yang sama, yaitu segala ucapan, perbuatan atau 

ketetapan Nabi Muhammad SAW. Setelah beliau wafat, sunnah tetap 

merupakan sebuah ideal yang hendak diikuti oleh generasi Muslim 

sesudahnya, dengan menafsirkan berdasarkan kebutuhan-kebutuhan 

mereka yang baru dan materi yang baru pula. Penafsiran yang kontinu 

dan progresif ini, di daerah-daerah yang berbeda misalnya antara daerah 

Hijaz, Mesir dan Irak disebut sebagai “Sunnah yang hidup” atau Living 

Sunnah. Sunnah di sini dalam pengertian sebagai sebuah praktek yang 

                                                     
23 Living sunnah, 139 



17 

 

 

 

disepakati secara bersama (living Sunnah). Sebenarnya Sunnah relatif 

identik dengan ijma’ kaum Muslimin dan ke dalamnya termasuk pula 

ijtihad dari para ulama generasi awal yang ahli dan tokoh-tokoh politik 

di dalam aktivitasnya. Dengan demikian, “sunnah yang hidup” adalah 

sunnah Nabi Muhammad SAW yang secara bebas ditafsirkan oleh para 

ulama, penguasa dan hakim sesuai dengan situasi yang mereka hadapi. 

Menurut Fazlur Rahman sunnah adalah sebagai suatu konsep atau 

tradisi amalan yang mengandung kebenaran sejak awal kedatangan Islam 

karena telah ditegaskan di dalam Al-Qur’an yang menerangkan bahwa 

Nabi Muhammad SAW adalah teladan yang patut untuk diikuti. 

Kemudian definisi ini ditafsirkan sehingga berkembang menjadi amalan 

yang hidup di masyarakat Islam. 

3. Jenis-Jenis Living Hadis 

Living hadis memiliki tiga jenis kajian yakni tradisi tulis, tradisi lisan 

dan tradisi praktik. 

a. Tradisi Tulis 

Tradisi tulis adalah cara penyampaian historis melalui tulisan 

dalam bentuk naskah-naskah lama yang mendeskripsikan sebuah 

pesan dalam wujud cetakan maupun tulisan tangan. Tradisi ini 

sangat penting bagi kemajuan living hadis dalam menarik umat 

Islam di Indonesia24, agar lebih menguatkan religiusitas dan hadis 

dapat tersampaikan dengan baik ke dalam lingkungan masyarakat. 

b. Tradisi Lisan 

                                                     
24 Masrukhin Muhsin, “Memahami Hadis Nabi Dalam Konteks Kekinian: Studi Living-Hadis,” 

Holistic Al-Hadis 1, no. 1 (2015): 6. 



18 

 

 

 

Tradisi lisan adalah tradisi yang telah lama digunakan sejak masa 

nenek moyang dan menjadi adat yang terus dilakukan masyarakat. 

Hadirnya tradisi lisan pada living hadis tak lepas pula dari peran 

masyarakat Islam yang telah melakukan adat keagamaan dalam 

kegiatan beribadah, seperti dalam lingkungan pondok pesantren 

tahfidh dalam kebiasaan shalat shubuh hari jum’at dengan 

memanjangkan surat dalam shalat yakni membaca surat al-Sajadah 

dan surat al-Insan.25  

c. Tradisi Praktik 

Dalam kajian living hadis, tradisi praktik juga banyak dijalankan 

oleh masyarakat Islam. Hal tersebut berkaitan dengan ajaran yang 

dibawa Nabi Muhammad SAW sebagai contoh dalam tradisi khitan 

perempuan yang terjadi di Jawa dan Madura. 

4. Kajian Living Hadis terhadap Tradisi dan Budaya 

Islam datang di tengah-tengah masyarakat yang telah membudaya, 

apabila adat yang berkembang di masyarakat ternilai baik  maka ia 

dipertahankan oleh Islam . Tidak dapat dipungkiri bahwa kehadiran 

Islam tidak hanya berasal dari tradisi besar melainkan juga tradisi lokal. 

Dengan bimbingan Al-Qur’an, Nabi Muhammad SAW 

menegakkan sistem masyarakat yang sudah berbudaya tanpa 

meniadakan kebudayaan yang telah ada. Sejak dahulu Nabi telah 

menghormati tradisi yang merekat di kelompok masyarakat Arab pra-

Islam tetapi dengan catatan tradisi tersebut tidak bertentangan dengan 

                                                     
25Ibid, 7. 



19 

 

 

 

sesuatu yang diwahyukan oleh Allah. Penerimaan sebuah tradisi yang 

berkembang di masyarakat telah dicontohkan oleh Nabi Muhammad 

SAW yang kemudian pada perkembangan Islam berikutnya terus 

melajutkan cara ini, sehingga Islam berkembang atas transformasi 

sosial. 

Living hadis diartikan sebagai fenomena sosial keagamaan atau 

tradisi dan budaya dari komunitas masyarakat Islam, yang mana dalam 

hal ini bentuk pendekatan yang digunakan dalam menjelaskan 

kajiannya adalah ilmu-ilmu sosial, fenomenologi, studi naratif, dan 

etnografi. 

Di berbagai komunitas muslim, hadis sering kali berfungsi sebagai 

instrumen yang mentransfomasikan tradisi lokal agar selaras dengan 

ajaran Islam, misalnya di beberapa daerah, upacara-upacara tradisional 

yang bersifat lokal diadaptasi dengan memasukkan elemen-elemen 

Islam, seperti pembacaan doa-doa atau dhikir yang didasarkan pada 

hadis. Sebaliknya, budaya juga mempengaruhi bagaimana hadis 

dipahami dan dihidupkan. Dalam banyak kasus, komunitas muslim 

menggunakan kreativitas budaya mereka untuk mengekspresikan 

ajaran-ajaran hadis. Contohnya, dalam seni, musik, dan sastra Islam, 

banyak karya yang diinspirasi oleh hadis, baik secara langsung maupun 

tidak langsung.26 

Living hadis menunjukkan bagaimana hadis dapat berinteraksi 

dengan budaya lokal dan menghasilkan bentuk akulturasi. Misalnya, di 

                                                     
26 Ja’far Assagaf, “Studi Hadis Dengan Pendekatan Sosiologis: Paradigma Living-Hadis,” Holistic 

Al-Hadis 1, no. 2 (2015): 289–316. 



20 

 

 

 

Indonesia, tradisi peringatan kematian (tahlilan) yang melibatkan 

pembacaan yasin dan doa bersama merupakan contoh bagaimana 

budaya lokal digabungkan dengan ajaran Islam yang bersumber dari 

hadis. Di beberapa komunitas hadis digunakan untuk menyelaraskan 

nilai-nilai budaya lokal dengan ajaran Islam. Misalnya, adat-adat yang 

berkaitan dengan pernikahan, kelahiran, dan kematian sering kali diatur 

ulng agar sejlan dengan tuntunan yang ada dalam hadis. 

Interaksi antara hadis dan budaya lokal dapat menghasilkan 

kotestasi atau negosiasi. Ada kalanya budaya lokal bertentangan 

dengan ajaan yang ada dalam hadis, sehingga memunculkan diskusi 

atau bahkan konflik di dalam komunitas muslim. Misalnya, paktik-

praktik tertentu yang dianggap bid’ah oleh sebagian kelompok Muslim 

bisa dipertahankan oleh kelompok lain karena dianggap sebagai bagian 

dari tradisi dan budaya lokal yang sudah lama. 

B. Teori Tindakan Sosial Max Weber 

Teori tindakan sosial Max Weber merupakan salah satu landasan 

utama dalam sosiologi yang membahas bagaimana individu 

berinteraksi dan bertindak dalam konteks sosial berdasarkan makna 

subjektif yang mereka berikan pada tindakan mereka dan tindakan 

orang lain. Weber berargumen bahwa untuk memahami dinamika 

sosial, kita perlu menyelidiki makna yang dihubungkan individu 

dengan tindakan mereka dan bagaimana tindakan tersebut dipengaruhi 

oleh situasi sosial di sekitar mereka. Tindakan ini tidak hanya didorong 

oleh motivasi pribadi, tetapi juga dipertimbangkan dalam konteks 



21 

 

 

 

bagaimana tindakan tersebut mempengaruhi orang lain dan bagaimana 

orang lain mungkin meresponsnya. Tindakan sosial berbeda dari 

tindakan non-sosial, yang tidak mempertimbangkan dampak sosial atau 

makna terhadap orang lain.27 

Weber menekankan pentingnya memahami makna subjektif dari 

tindakan. Makna subjektif merujuk pada bagaimana individu memaknai 

tindakan mereka dan tindakan orang lain berdasarkan perspektif mereka 

sendiri. Ini berarti bahwa tindakan sosial harus dianalisis dengan 

memahami perspektif dan motivasi individu, bukan hanya melihat hasil 

atau konsekuensi tindakan tersebut dari sudut pandang eksternal.28 

Max Weber mengembangkan teori tindakan sosial yang 

membedakan berbagai tipe tindakan berdasarkan motivasi dan orientasi 

individu. Weber mengidentifikasi empat tipe tindakan sosial yang 

masing-masing didorong oleh pertimbangan berbeda: tindakan rasional 

tujuan (zweckrational), tindakan rasional nilai (wertrational), tindakan 

afektif (affektuell), dan tindakan tradisional (traditional). Berikut 

adalah ulasan mendalam tentang masing-masing tipe: 

1. Tindakan Rasional Tujuan (Zweckrational) 

Tindakan rasional tujuan, atau zweckrational, adalah tindakan yang 

dilakukan dengan pertimbangan rasional untuk mencapai tujuan 

tertentu. Individu yang terlibat dalam tindakan ini mengidentifikasi 

tujuan mereka dan memilih cara yang dianggap paling efisien dan 

                                                     
27 Muhammad Supraja, “Alfred Schutz: Rekonstruksi Teori Tindakan Max Weber,” Jurnal 

Pemikiran Sosiologi 1, no. 2 (2012): 81–90. 
28 Arilia Reza Fathiha, “Analisis Tindakan Sosial Max Weber Terhadap Tradisi Siraman Sedudo,” 

AL-MA’ARIEF: Jurnal Pendidikan Sosial Dan Budaya 4, no. 2 (2022): 74–75. 



22 

 

 

 

efektif untuk mencapainya. Tindakan ini didasarkan pada analisis 

rasional tentang cara terbaik untuk mencapai hasil yang diinginkan. 

Dalam tindakan rasional tujuan, individu menggunakan penalaran 

logis dan analitis untuk memetakan langkah-langkah yang 

diperlukan untuk mencapai hasil yang diinginkan. Keputusan 

diambil berdasarkan evaluasi tentang cara yang paling efektif dan 

efisien untuk mencapai tujuan, dengan mempertimbangkan 

berbagai alternatif dan kemungkinan hasil.29 

2. Tindakan Rasional Nilai (Wertrational) 

 Tindakan rasional nilai, atau wertrational, dilakukan berdasarkan 

keyakinan pada nilai-nilai, prinsip, atau norma tertentu. Dalam tipe 

tindakan ini, individu bertindak sesuai dengan nilai-nilai yang 

dianggap penting, tanpa mempertimbangkan hasil praktis atau 

keuntungan material. Tindakan ini dilakukan karena individu 

percaya bahwa tindakan tersebut adalah hal yang benar atau 

bernilai. Tindakan rasional nilai didorong oleh komitmen pada 

prinsip-prinsip atau nilai-nilai tertentu, dan individu sering kali 

melakukan tindakan ini meskipun ada biaya atau dampak negatif 

yang harus ditanggung. Ini mencerminkan keyakinan internal dan 

nilai-nilai pribadi yang dianggap lebih penting daripada hasil atau 

manfaat praktis.30 

3. Tindakan Afektif (Affektuell) 

                                                     
29 Fathiha. 
30 Muhammad Erfan, “Spirit Filantropi Islam Dalam Tindakan Sosial Rasionalitas Nilai Max 

Weber,” Jesya(Jurnal Rkonomi Dan Ekonomi Syariah) 4, no. 1 (2021): 58. 



23 

 

 

 

 Tindakan afektif, atau affektuell, adalah tindakan yang dilakukan 

berdasarkan emosi atau perasaan saat itu. Tindakan ini tidak 

melibatkan pertimbangan rasional tentang akibat atau hasil dari 

tindakan tersebut; sebaliknya, tindakan ini dipengaruhi oleh reaksi 

emosional yang mendalam. Tindakan afektif cenderung spontan 

dan sering kali dilakukan tanpa perhitungan rasional. Emosi yang 

kuat, seperti marah, bahagia, atau cemas, mendorong individu 

untuk bertindak dengan cara tertentu, yang sering kali 

mengabaikan pertimbangan rasional dan praktis. Ini 

menggambarkan bagaimana perasaan dapat mempengaruhi dan 

mengarahkan perilaku individu.31 

4. Tindakan Tradisional (Traditional) 

 Tindakan tradisional, atau traditional, adalah tindakan yang 

dilakukan berdasarkan kebiasaan, rutinitas, atau norma-norma 

sosial yang telah mapan. Individu melakukan tindakan ini karena 

sudah menjadi bagian dari tradisi atau kebiasaan, bukan karena 

pertimbangan rasional atau emosional saat itu. Tindakan 

tradisional didorong oleh kebiasaan dan rutinitas yang telah ada 

sejak lama, dan individu sering kali melakukannya tanpa 

memikirkan secara mendalam alasan atau tujuan di balik tindakan 

tersebut. Ini mencerminkan bagaimana norma dan kebiasaan sosial 

dapat membentuk perilaku individu dalam masyarakat.32 

                                                     
31 Abdul Ghofur, “Tindakan Sosial Dalam Novel Yasmin Karya Diyana Millah Islami (Teori 

Tindakan Sosial Max Weber),” Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia, 2020, 6–9. 
32 Ghofur. 



24 

 

 

 

C. Tradisi Pesantren 

1. Definisi Tradisi 

Secara bahasa, tradisi berasal dari bahasa latin “tradition” yang 

berarti kebiasaan. Kata ini memiliki persamaan dengan “culture” atau 

adat istiadat. Sedangkan secara istilah, definisi tradisi memiliki 

keragaman di kalangan para ahli. 

Pendapat pertama menyebutkan bahwa tradisi adalah sebuah 

peninggalan atau warisan, sebuah ketentuan atau kaidah-kaidah, adat 

istiadat dan juga norma. Tradisi merupakan sesuatu yang dapat berubah 

karena tradisi dinilai sebagai keterpaduan dari pola kehidupan manusia 

secara keseluruhan. Pendapat ini dikemukakan oleh Van Rausen. 

Pendapat selanjutnya, menerangkan bahwa tradisi merupakan sesuatu 

hal yang berkaitan dengan kehidupan masyarakat secara berkelanjutan. 

Pendapat ini digagas oleh WJS Poerwadaminto. Sedangkan Soejono 

Soekamto menuturkan tradisi sebagai aktivitas yang dilakukan oleh 

masyarakat yang berfungsi sebagai simbol identitas dan legitimasi.33 

Beberapa hal yang berkaitan erat dengan tradisi, pertama adalah 

karakter, kedua adalah kondisi geografis. Semua tradisi adalah sesuatu 

yang diciptakan. Tradisi serta adat istiadat tercipta karena berbagai 

macam alasan. Tradisi berkembang seiring dengan mengalirnya waktu, 

namun juga bisa diubah atau ditransformasikan sesuai kehendak pihak 

yang berkompeten atasnya. Dalam dunia pesantren, kekayaan tradisi 

yang berkelindan dapat dijadikan modal menuju puncak sebuah tradisi 

                                                     
33 Ainur Rofiq, “Tradisi Slametan Jawa Dalam Perspektif Pendidikan Islam” 15, no. 3 (2019).hlm 

96. 



25 

 

 

 

dan kejayaan baru. Dalam konteks ini, sistem pendidikan sangat 

berpengaruh dalam membentuk tradisi. Di tengah tuntutan pesantren 

untuk bisa melewati fase transisi menuju penguatan tradisi pada zaman 

modernisasi ini, pesantren juga dituntut untuk memperkuat dasar-dasar 

metodologi pendidikannya. 

Istilah pesantren di Nusantara berasal dari kata “santri” yang mendapat 

kata awal “pe” dan akhiran “an” yang berarti tempat para santri 

menuntut ilmu. menurut Johns berasal dari bahasa tamil “sastri” 

bermakna guru ngaji, dan “shastri” dalam bahasa India mempunyai arti 

orang yang mempunyai kitab suci agama Hindu. Ini pula merupakan 

pendapat CC. Berg seperti dikutip oleh Zamakhsyari Dhofier. Menurut 

Robson berasal bahasa Tamil sattiri yang dimaksudkan pada arti orang 

yang tinggal di sebuah rumah miskin dan bangunan secara umum. 

Dengan adanya perbedaan asal kata dan makna pada pendapat para 

peneliti di atas, tentu mengandung persamaan makna santri itu sendiri. 

Pendapat pertama yang mengatakan bahwa santri adalah guru ngaji, ini 

menjadi bagian dari aktivitas santri yang setelah mencari ilmu ajaran 

agama kemudian memberikan pelajaran ajaran agama pada masyarakat 

sekitar, dalam hal ini dikenal “guru mengaji”. Tentu tidak mengurangi 

makna pendapat yang kedua, yang menurut Berg, santri mempunyai 

makna kitab suci atau buku-buku agama, karena santri adalah orang 

menuntut ilmu agama baik dari kitab suci Islam atau teks-teks agama 

yang ditulis oleh ulama salaf (terdahulu). Pendapat yang ketiga juga 

mempunyai makna yang terhubung, seperti pendapat Robson bahwa 



26 

 

 

 

santri adalah orang yang tinggal di rumah miskin, dan ini sesuai dengan 

kehidupan yang tinggal di asrama yang sangat sederhana dan jauh dari 

kesan mewah.34 

2. Pesantren dan Tradisi 

Tradisi merupakan sebuah bentuk yang menyeluruh yang 

terbangun dari cara dan penyebutan makna beberapa jenis perangai 

manusia yang melakukan tindakan satu dengan yang lain. Tradisi-

tradisi yang berkembang di masyarakat kemudian merupakan 

konstruksi dari kebudayaan.35 

Fungsi tradisi dalam masyarakat sangat penting dan mencakup 

beberapa aspek: 

a. Legitimasi 

Tradisi memberikan legitimasi terhadap pandangan hidup dan norma 

yang ada, membantu masyarakat memahami dan membenarkan 

keyakinan mereka. 

b. Identitas kolektif 

Tradisi berfungsi sebagai simbol identitas kolektif, memperkuat 

loyalitas terhadap komunitas dan bangsa. 

c. Warisan historis 

Tradisi menyimpan fragmen warisan sejarah yang bermanfaat, 

menyediakan konteks untuk tindakan masa kini dan masa depan. 

Sedangkan pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam 

                                                     
34 Ahmad Shiddiq and others, “Tradisi Akademik Pesantren,” TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam 

10, no. 2 (2015): 218–219. 
35 Wirdanengsih, “Makna Dan Tradisi-Tradisi Dalam Rangkaian Tradisi Khatam Qur’an Anak-

Anak Di Nagasari Balai Gurah Sumatera Barat” 5, no. 1 (2019): 14. 



27 

 

 

 

tradisional yang telah menjadi bagian integral dari perkembangan 

pendidikan di Indonesia, khususnya dalam konteks pendidikan agama. 

Dalam struktur masyarakat Indonesia, pesantren tidak hanya berfungsi 

sebagai tempat belajar mengajar ilmu agama Islam, tetapi juga sebagai 

pusat pengembangan moral, spritual dan sosial santri. 

Pesantren biasanya dipimpin oleh seorang kiai, yang menjadi 

teladan dalam proses pendidikan dan pengajaran. Kiai tidak hanya 

beperan sebagai pengajar, tetapi juga sebagai panutan spiritual dan 

pemimpin komunitas. Santri sebagai murid-murid di pesantren, tinggal 

dan belajar dalam lingkungan yang sangat disiplin dan teratur. Ia 

merupakan bagian dari tradisi yang telah mengembangkan sebuah 

instrument intelektual melalui rangkaian metode pendidikan kepada 

para santri.36 Dalam ruang lingkup pesantren, keberagaman tradisi yang 

saling berkaitan dapat dijadikan fondasi utama untuk menuju kejayaan 

baru. Selama ini pesantren dinilai sebagai lembaga yang bercorak 

komprehensif dan berbudi pekerti. Dalam hal ini, sistem pendidikan 

sistem pendidikan sangat berpengaruh dalam membangun tradisi. 

Tuntutan dunia saat ini terhadap pesantren meliputi penguatan tradisi 

pada zaman modern serta penguatan dasar-dasar metodologi 

pendidikannya. Apabila pesantren dapat mempertahankan nyawa 

pendidikan serta tradisinya yang positif dan menerapkan dengan baik, 

maka pesantren akan bisa terus untuk memberikan dedikasi yang positif 

                                                     
36 Ahmad Shiddiq, “Tradisi Akademik Pesantren,” TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam 10, no. 2 

(2015): 218. 



28 

 

 

 

bagi Negara Indonesia.37 

Hal penting yang perlu dirumuskan kembali ketika membincang 

dunia pesantren adalah sistem, tradisi, dan proses pendidikan pesantren 

yang dapat menjamin keberlangsungan ruh pendidikan itu sendiri. 

Sistem tradisional pengajaran pesantren dengan pola interaksi kiai-

santri yang masih menganut manhaj Ta’lim al-Muta’allim, pengajian 

intensif sistem sorogan dan model ngaji berkah ala bandongan adalah 

justru yang terbukti telah berhasil menelorkan alumnus pesantren yang 

handal. Jika pesantren mampu mempertahankan ruh pendidikan serta 

tradisinya yang positif dan lantas mengembangkan sisi yang belum 

optimal, niscaya pesantren akan mampu untuk terus memberikan 

sumbangsih positif bagi kehidupan bangsa Indonesia. Tetapi, 

sebagaimana diingatkan oleh Steenbrink dengan teorinya bahwa, ketika 

diperkenalkan lembaga pendidikan yang lebih modern dan teratur, 

lembaga pendidikan berkonsep tradisional secara otomatis akan 

mengalami penggerusan atau perlahan-lahan mulai ditinggalkan 

peminatnya.38 

Sebagai hasil dari pergulatan tradisi, kebudayaan, sistem pengajaran 

klasikal, dan pola hubungan interaksi kiai santri masyarakat yang 

dibangunnya, pesantren akhirnya memiliki pola serta klasifikasi yang 

spesifik. Corak dan ragam jenis pesantren dapat dilihat dari struktur dan 

sistem pengajaran yang ada. Pada perkembangan mutakhirnya, 

                                                     
37Achmad Muchaddam Fahham, Pendidikan Pesantren: Pola Pengasuhan, Pembentukan Karakter, 

Dan Perlindungan Anak (Publica Institute Jakarta, 2020). 
38 Muammar Kadafi Siregar, “Pondok Pesantren Antara Misi Melahirkan Ulama Dan Tarikan 

Modernisasi,” Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah 3, no. 2 (2018): 16–27. 



29 

 

 

 

pesantren (terutama pesantren tradisional) dianggap sebagai lembaga 

edukasi yang kurang relevan dan tidak menjanjikan masa depan. Sistem 

dan metodologi pesantren dianggap ketinggalan zaman bila tidak 

berubah mengikuti perkembangan modern. Penilaian masyarakat yang 

demikian itu sempat mengalami pembenaran di awal-awal masa 

modernisasi pendidikan di Indonesia. Akan tetapi, tatkala asumsi dan 

justifikasi tersebut digeneralisir atas pesantren era sekarang, tentu hal 

tersebut akan terkesan sebagai bentuk penilaian yang amat tergesa-

gesa. Terlebih lagi melihat semakin menjamurnya tren ‘pembaruan’ 

yang dilakukan hampir sebagian besar pesantren di Indonesia dalam 

upayanya menyinkronisasi antara konsep pendidikan khas pesantren 

dengan konsep modern yang sampai menghilangkan tradisi serta visi 

misi pesantren. Pada prinsipnya, pesantren tidak apatis terhadap 

modernitas dan tuntutan zaman, mengingat itu sebuah keniscayaan 

(sunatullah) dan bukan monopoli kelompok tertentu. Sinergitas tradisi 

pesantren dengan modernitas juga bukan hal yang utopis mengingat 

keduanya merupakan respon atas realitas.39 

Pesantren selama ini dikenal sebagai lembaga pendidikan yang 

bersifat menyeluruh dan berkarakter. Artinya, seluruh potensi pikir dan 

zikir, rasa dan karsa, jiwa dan raga dikembangkan melalui berbagai 

media pendidikan yang terbentuk dalam suatu komunitas yang sengaja 

didesain secara integral untuk tujuan pendidikan komprehensif. 

Pesantren juga merupakan sebuah lembaga pendidikan-pengajaran asli 

                                                     
39 Achmad Muchaddam Fahham, Pendidikan Pesantren: Pola Pengasuhan, Pembentukan 

Karakter, Dan Perlindungan Anak (Publica Institute Jakarta, 2020). 



30 

 

 

 

Indonesia yang paling besar, mengakar kuat, dengan sistem 

pembelajarannya yang unik dan konvensional.40 

Tujuan pendidikan pesantren tidak hanya untuk memenuhi pikiran 

santri dengan banyak penjelasan, tetapi juga untuk memperindah  

moral, memperkuat semangat, membangun nilai-nilai kemanusiaan, 

serta menyiapkan para santri untuk terbiasa dengan hidup sederhana 

dan kemurahan hati. Hal terpenting dari pendidikan pesantren adalah 

untuk mengabdikan diri kepada Tuhan.41 

Pesantren memiliki nilai-nilai yang menjadi dasar bagi para santri 

untuk melakukan kegiatan sehari-hari. Setiap karakter santri 

dipengaruhi oleh insthink, adat kebiasaan atau tradisi, lingkungan, 

motivasi dan keyakinan beragama. Hal inilah yang akhirnya suatu 

pondok pesantren menerapkan metode tertentu untu menanamkan nilai-

nilai moral bagi para santri. Salah satunya yakni melalui metode 

pembiasaan. Yakni sebuah kegiatan yang dilakukan secara berulang-

ulang. Kegiatan tersebut sudah terjadwal, sehingga para santri dapat 

melakukannya secara teratur. Misalnya pembiasaan atau tradisi mengaji 

lalaran, musyawarah atau bahstul masail, tradisi ro’an, tradisi makan 

bersama, dan banyak kegiatan lainnya.42 

D. Makan Talaman 

Salah satu tradisi yang berkembang dalam pesantren dan ia 

                                                     
40 Amin Rinaningtyas Canda, Ervin. Yusus, “Tradisi Pondok Pesantren Dalam Penanaman Nilai-

Nilai Moral Pada Santri” 6, no. 1 (2021): 16. 
41 Fahham, Pendidikan Pesantren: Pola Pengasuhan, Pembentukan Karakter, Dan Perlindungan 

Anak. 
42 Ahmad Shiddiq and others, “Tradisi Akademik Pesantren,” TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam 

10, no. 2 (2015): 218. 



31 

 

 

 

merupakan adab makan dalam ajaran Islam adalah makan bersama. 

Cara ini disunnahkan dan dibawa langsung oleh Rasulullah untuk 

diajarkan kepada umat Islam. Tradisi ini dikenal dengan sebutan makan 

talaman, disebut demikian karena dalam praktiknya makan bersama ini 

menggunakan sebuah talam atau nampan untuk menghidangkan 

makanan. Istilah talaman ini merupakan istilah khusus di kalangan 

santri atau lingkungan Pondok Pesantren Al-Hidayah guna menerapkan 

sebuah pendidikan karakter kemandirian dan peduli sosial. Tradisi 

makan talaman dimaknai sebagai keberkahan dalam makan berjama’ah, 

dengan anjuran untuk bermurah hati dan rasa kebersamaan. Tradisi ini 

dapat mempekuat sifat gotong royong dan saling tolong menolong. 

Selain itu, makan bersama menyatakan relasi persaudaraan dan 

tanggung jawab persaudaraan.43 

Pada beberapa daerah penyebutan atau penggunaan frasa tentang 

makan bersama dalam satu talam memiliki banyak keragaman. Di 

daerah Surakarta, tradisi makan talaman ini biasa disebut tradisi 

mayoran.44 Sedangkan di daerah Yogyakarta menyebutnya dengan 

istilah makan kembul. Penyebutan tentang makan bersama juga telah 

ada di tengah masyarakat Minangkabau yakni bernama makan bajamba 

atau makan barapak yang dalam praktiknya dijalankan oleh masyarakat 

dengan cara duduk bersama-sama di suatu tempat atau ruangan yang 

                                                     
43 Mudjadi, Adat Istiadat Daerah Jawa Timur (Jakarta: CV. EKA DHARMA, 1978). 
44 Rinaningtyas Canda, Ervin. Yusus, “Tradisi Pondok Pesantren Dalam Penanaman Nilai-Nilai 

Moral Pada Santri.” 



32 

 

 

 

telah disiapkan.45 Tradisi ini umumnya dilaksanakan di hari-hari besar 

agama Islam dan dalam rangkaian acara adat serta acara penting 

lainnya. Setiap daerah atau suku memiliki istilah tertentu dalam 

memaknai makan bersama dalam satu wadah dan dalam 

pelaksanaannya memiliki ciri khas masing-masing sesuai dengan corak 

historis yang berkembang di masyarakat. 

Makan talaman sering kali dianggap sebagai bentuk syukur dan doa 

bersama kepada Allah SWT atas segala nikmat makanan. Kegiatan ini 

juga dilihat sebagai sarana untuk mempererat tali persaudaraan di antara 

santri dan pengasuh. Dalam Islam, makan bersama memiliki nilai yang 

tinggi, karena mencerminkan kebersamaan dan memperkuat ukhuwah 

(persaudaraan) di antara umat. 

Pelaksanaan makan talaman di Pondok Pesantren biasanya diawali 

dengan doa bersama, yang dipimpin oleh kiai atau salah satu pengajar. 

Setelah doa, makanan yang telah disiapkan diletakkan di atas talam dan 

dikelilingi oleh para santri. Tradisi ini menekankan pentingnya 

kebersamaan dan kesederhanaan, di mana semua santri duduk bersama 

di lantai tanpa perbedaan atau kedudukan. 

Santri kemudian makan secara bersama-sama dengan tangan tanpa 

mengggunakan alat makan seperti sendok atau garbu. Ini mengajarkan 

nilai-nilai kesederhanaan dan kesetaraan, di mana semua orang 

dianggap sama di hadapan Allah SW. Selain itu, penggunaan tangan 

dalam makan juga dianggap sebuah praktik sunnah yang dianjurkan 

                                                     
45 Wirdanengsih, “Makna Dan Tradisi-Tradisi Dalam Rangkaian Tradisi Khatam Qur’an Anak-

Anak Di Nagasari Balai Gurah Sumatera Barat” 5, no. 1 : 14. 



33 

 

 

 

dalam syari’at Islam.46 

Secara sosial, makan talaman menjadi momen untuk memperkuat 

solidaritas di antara santri. Kebersamaan dalam kegiatan ini 

menciptakan rasa memiliki dan meningkatkan kerjasama antar anggota 

pesantren. Tradisi ini juga menjadi ajang pendidikan karakter, di mana 

para santri diajarkan untuk hidup bersama, bersyukur, dan saling 

berbagi. Di beberapa pesantren, makan talaman juga dijadikan sebagai 

bentuk syukuran atau peringatan hari-hari besar Islam. Seperti Maulid 

Nabi Muhammad SAW atau Isra’ Mi’raj. Makan talaman memiliki 

beberapa manfaat, di antaranya: 

1. Meningkatkan keterhubungan sosial 

Makan talaman atau makan bersama sering kali dilakukan dalam 

suasana yang lebih santai dan akrab, mempererat hubungan antara 

komunitas atau masyarakat. 

2. Menumbuhkan rasa kebersamaan 

Dengan berkumpul di sekitar talam, semua orang dapat menikmati 

hidangan yang sama, menciptakan suasana yang inklusif dan meriah. 

3. Memupuk kesederhanaan 

Makan dengan tangan dan dimakan secara bersama-sama dapat 

membantu mengurangi pembaziran makanan dan memupuk 

kesederhanaan.47 

                                                     
46 Siti Imritiyah and others, “Kajian Hadis-Hadis Adab Makan Dan Minum; Perspektif Ilmu 

Kesehatan” (Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2016). 
47 Ahmad Faizal Ramly et al., “Satu Talam Empat Orang: Amalan Makan Bertalam Di CCSC Kuala 

Terengganu Dan Kaitannya Dengan Kerohanian Keluarga,” Perdana: International Journal of 

Academic Research 9, no. 1 (2020): 1–10. 


