
 
 

15 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

A. Pengangkatan Anak 

1. Pengertian Pengangkatan Anak 

Undang-Undang Perlindungan Anak Nomor 35 Tahun 2014, yang 

mengubah Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan 

Anak, pada Pasal 1 ayat (9) menyebutkan bahwasanya, “Anak angkat 

adalah anak yang haknya dialihkan dari lingkungan kekuasaan keluarga 

orang tua, wali yang sah, atau orang lain yang bertanggung jawab atas 

perawatan, pendidikan, dan membesarkan Anak tersebut ke dalam 

lingkungan Keluarga Orang Tua angkatnya berdasarkan putusan atau 

penetapan pengadilan”.23 

Secara etimologis, pengangkatan anak berasal dari bahasa arab, 

yakni “tabanni” atau “mengambil anak angkat”.24 Sedangkan dalam bahasa 

inggris yaitu adoption yang kemudian disadur ke dalam bahasa indonesia, 

yakni adopsi atau pengangkatan anak.25 Kamus Besar Bahasa Indonesia 

(KBBI) mendefinisikan sebagai tindakan mengangkat anak dari orang tua 

lain menjadi anak yang sah. Di sisi lain, terdapat faktor-faktor lain yang 

 
23 Helga Aryananda dkk., “Perlindungan Hukum Bagi Anak Di Bawah Umur Sebagai Korban 

Perceraian Menurut Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang Perubahan atas Undang-

Undang Nomor 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak,” Jurnal Bevinding 1, no. 08 (2023): 60-

72. 
24 Safar Alim, “Kedudukan Anak Angkat Dalam Kajian Hukum Islam Di Indonesia,” I’tiqadiah: 

Jurnal Hukum Dan Ilmu-Ilmu Kesyariahan 2, no. 2 (2025): 13-27. 
25 Sherli Malma Purnama dkk., “A Legal Analysis of Post-Adoption Supervision as a Measure to 

Prevent Child Trafficking : (Case Study of Decision Number 30/Pid.Sus/2023/Pn Cbi),” 

DE’RECHTSSTAAT 11, no. 2 (2025): 178-192. 



16 
 

 
 

sering kali menjadi pendorong bagi terjadinya pengangkatan anak, seperti 

keinginan dari kedua belah pihak untuk membantu meringankan beban 

orang tua biologis anak, yang bisa disebabkan oleh keterbatasan ekonomi 

atau jumlah anak yang terlalu banyak. Adapun pihak-pihak yang berperan 

dalam proses pengangkatan anak dapat dikategorikan sebagai berikut:26 

a. Orang tua kandung 

b. Orang tua angkat 

c. Hakim atau pejabat berwenang lainnya yang berkewenangan untuk 

mengesahkan proses pengangkatan anak 

d. Pihak perantara 

e. Pembentuk undang-undang 

f. Anggota keluarga lain yang dapat memberikan dukungan maupun 

hambatan terhadap proses pengangkatan anak 

g. Anak angkat. 

2. Dasar Hukum Anak Angkat 

Dasar hukum pengangkatan anak tertera dalam Undang-Undang 

Nomor 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak Pasal 39, “Pengangkatan 

anak hanya dapat dilaksanakan untuk kepentingan terbaik bagi sang anak 

dan dilakukan sesuai dengan adat kebiasaan setempat dan ketentuan 

peraturan perundang-undangan yang berlaku.”27 Dalam Kitab Undang-

Undang Hukum Perdata (BW) sendiri tidak terdapat ketentuan perihal 

 
26 Jenny K. Matuankotta, “Perlindungan Hukum Terhadap Anak Angkat Dalam Memperoleh 

Kejelasan Status Hukum Melalui Pencatatan Pengangkatan Anak (suatu Tinjauan Dari Perspektif 

Hak Asasi Manusia),” Sasi 17, no. 3 (2011): 70-79. 
27 M. Adib Ridwan Azizy, “Motif Adopsi Anak Dalam Perundang-Undangan Dan Dissenting 

Opinion Penetapan Pengadilan Agama Buol Nomor: 0083/Pdt.P/2018/PA.Buol,” Juris Prudentia: 

Jurnal Hukum Ekselen 7, no. 2 (2025). 



17 
 

 
 

pengangkatan anak. Pengaturan yang ada hanya berkaitan dengan 

pengakuan terhadap anak di luar perkawinan, sebagaimana diatur dalam 

Buku I BW, Bab XII, Bagian Ketiga, Pasal 280 hingga Pasal 289, yang 

memuat ketentuan mengenai pengakuan anak-anak di luar kawin.28  

Adapun dasar pengangkatan anak menurut islam tertera dalam Al-

Qur’an surat Al-Ahzab Ayat 4 dan 5 yang memiliki arti, 

“Allah tidak menjadikan bagi seseorang dua hati dalam rongganya, 

Dia tidak menjadikan istri-istrimu yang kamu zihar itu sebagai ibumu, dan 

Dia pun tidak menjadikan anak angkatmu sebagai anak kandungmu 

(sendiri). Yang demikian itu hanyalah perkataan di mulutmu saja. Allah 

mengatakan sesuatu yang hak dan Dia menunjukkan jalan (yang benar). 

Panggillah mereka (anak angkat itu) dengan (memakai) nama bapak 

mereka. Itulah yang adil di sisi Allah. Jika kamu tidak mengetahui bapak 

mereka, (panggillah mereka sebagai) saudara-saudaramu seagama dan 

maula-maulamu.) Tidak ada dosa atasmu jika kamu khilaf tentang itu, tetapi 

(yang ada dosanya) apa yang disengaja oleh hatimu. Allah Maha 

Pengampun lagi Maha Penyayang”.29 

 

Pada ayat tersebut dengan tegas membantah anggapan bahwa anak 

angkat berkedudukan sebagai anak kandung dan masuk dalam kelompok 

kerabat. Akibat anak angkat itu tidak termasuk kerabat orang tua angkatnya, 

maka mereka tetap dipanggil menurut nama orang tua asalnya sebagaimana 

tersebut dalam ayat 5. Dua ayat yang disebutkan di atas tegas sekali menolak 

masuknya anak angkat ke dalam lingkungan kekerabatan orang tua 

angkatnya. Adapun akibat hukum dari pengangkatan anak, terdapat dua 

status hukum yang perlu diperhatikan, yaitu dalam hal kewarisan dan 

perkawinan.  

 
28 Dini Ayu Indrawati dkk., “Perlindungan Hukum Bagi Anak Luar Kawin Terhadap Hak Waris 

Atas Akibat Tidak Tercatatnya Dalam Surat Keterangan Waris,” Jurnal Sains, Ekonomi, 

Manajemen, Akuntansi Dan Hukum 2, no. 2 (2025): 86-95. 
29 Al-Quran dan Terjemahannya. 



18 
 

 
 

Dalam kewarisan, orang tua angkat dan anak angkat tidak dapat 

saling mewarisi, karena anak angkat tetap memiliki hubungan nasab dengan 

orang tua kandungnya. Begitu pula dalam hal perkawinan, anak angkat tidak 

termasuk dalam kategori yang diharamkan untuk dinikahi, sehingga ia dapat 

menikah dengan orang tua angkat atau kerabat angkatnya. Larangan 

perkawinan hanya berlaku antara anak angkat dan orang tua kandungnya.30 

Dengan demikian dapat diketahui bahwa selama pengangkatan anak 

tidak dilakukan secara mutlak dengan segala konsikuensinya dan akibat-

akibat hukumnya, maka upaya pemungutan atau pengangkatan anak dengan 

tujuan untuk mendidik, mengasuh, dan memperlakukan seolah-olah ia anak 

sendiri tetap dibenarkan oleh syariat Islam.31 Bahkan mengingat hubungan 

yang sudah sangat dekat antara anak angkat dengan orang tua yang 

mengangkatnya, apalagi kalau ia masih termasuk keluarga sendiri, serta 

orang tua angkatnya tidak mempunyai keturunan, maka menurut Yusuf al-

Qardhawi, orang tua angkat itu boleh menghibahkan atau mewasiatkan 

hartanya kepada anak angkatnya sebelum ia meninggal dunia.32 

Secara keseluruhan, pengangkatan anak harus dilakukan dengan 

memperhatikan aspek hukum yang berlaku, baik dalam peraturan 

perundang-undangan maupun dalam perspektif agama, agar hak-hak anak 

 
30 Nurainun Fitra, “Fenomena Adopsi Anak Di Indonesia Studi Komparatif Atas Pemikiran Ali Ash-

Shabuni Dan M. Quraish Shihab Dalam Q.S. Al-Ahzab/33: 4-5” (diploma, Universitas Islam Negeri 

Datokarama Palu, 2023). 
31 Nuzha Nuzha, “Pengangkatan Anak Adopsi dalam Tinjauan Hukum Islam & Sistem Hukum di 

Indonesia,” Al-Mutsla 1, no. 2 (2019): 118-135. 
32 Tubagus Achmad Hanif Affan, “Perspektif Ulama Buntet Pesantren Terhadap Wasiat Wajibah 

Dalam Kompilasi Hukum Islam Kepada Ahli Waris Beda Agama” (diploma, S1-Hukum Keluarga 

IAIN SNJ, 2024). 



19 
 

 
 

tetap terlindungi dan tidak melanggar prinsip dalam syariat Islam.33 Kondisi 

tersebut menunjukkan, pengangkatan anak tidak boleh mengubah status 

nasab \anak, melainkan hanya bertujuan untuk memberikan perawatan, 

pendidikan, dan kasih sayang yang layak bagi anak angkat tersebut. 

3. Syarat-syarat Pengangkatan Anak 

Belakangan ini, pengangkatan anak dalam masyarakat sering kali 

hanya dilakukan berdasarkan kesepakatan antara kedua belah pihak, tanpa 

memenuhi persyaratan yang seharusnya dipenuhi. Kondisi tersebut terjadi 

karena kurangnya pemahaman masyarakat mengenai syarat-syarat 

pengangkatan anak.34 Surat Edaran Mahkamah Agung No. 6 Tahun 1983 

mengatur tentang prosedur pengangkatan anak, yang menyebutkan bahwa 

sebelum mengangkat anak, seseorang harus mengajukan permohonan 

pengesahan atau pengangkatan kepada Pengadilan Negeri di tempat anak 

yang akan diangkat berada.  

Permohonan tersebut dapat diajukan secara tertulis atau lisan kepada 

panitera, yang memuat alasan atau motivasi di balik pengangkatan anak 

dengan tujuan untuk memberikan kehidupan yang lebih baik di masa depan 

bagi anak yang diangkat.35  

4. Tujuan dan Alasan Pengangkatan Anak 

Dalam pelaksanaannya, pengangkatan anak di Indonesia memiliki 

berbagai tujuan dan/atau motivasi. Salah satu tujuannya adalah untuk 

 
33 Nuzha, “Pengangkatan Anak Adopsi dalam Tinjauan Hukum Islam & Sistem Hukum di 

Indonesia.” 
34 Fenti Juniarti, “Pengangkatan Anak Tanpa Proses Pengadilan Perspektif Hukum Positif Dan 

Hukum Islam.” (other, IAIN Bengkulu, 2021). 
35 Rini Safarianingsih, “Akibat Hukum Pengangkatan Anak Tanpa Penetapan Pengadilan,” Perahu 

(Penerangan Hukum): Jurnal Ilmu Hukum 10, no. 2 (2022). 



20 
 

 
 

melanjutkan garis keturunan, terutama ketika suatu pasangan perkawinan 

tidak dikaruniai keturunan.36 Motivasi ini sangat mendalam bagi pasangan 

suami istri yang telah dinyatakan tidak dapat memiliki anak, meskipun 

mereka sangat menginginkan kehadiran anak di tengah keluarga mereka. 

Ketentuan ini memberikan perlindungan yang sangat penting bagi 

anak, yang secara alami sangat bergantung pada orang tuanya. Praktik 

pengangkatan anak yang didorong oleh motif komersial, perdagangan, atau 

sekadar untuk mendapatkan perhatian, kemudian setelah anak angkat 

diperoleh lalu dibiarkan atau diabaikan sangat bertentangan dengan hak-hak 

yang dimiliki oleh anak.37 Selain itu, pengangkatan anak bertujuan pula 

untuk mempertahankan ikatan perkawinan dan kebahagiaan keluarga, 

karena dengan adanya anak dalam keluarga, rasa saling menyayangi dan 

mengasihi antara pasangan maupun keluarga akan semakin meningkat. 

Tidak jarang, masyarakat memiliki keyakinan bahwa dengan mengangkat 

anak di rumah, mereka akan memiliki anak biologis sendiri. 38 

Sebagian lain melakukan pengangkatan anak karena merasa belas 

kasihan terhadap anak terlantar atau anak yang orang tuanya tidak mampu 

merawatnya, atau untuk alasan kemanusiaan. Selain itu, pengangkatan anak 

juga dilakukan untuk memberikan teman bagi anak yang sudah ada, 

misalnya jika pasangan hanya memiliki anak laki-laki, mereka mengangkat 

 
36 Johannes Sondang Hamonangan Dolok Saribu, “Perlindungan Hukum Bagi Anak Adopsi Ditinjau 

Dari Undang-Undang Ri Nomor 35 Tahun 2014 Tentang Perlindungan Anak” (S1, Universitas 

Kristen Indonesia, 2022). 
37 Annisa Nur Fathira, “Pelaksanaan Pengangkatan Anak Di Kota Parepare Berdasarkan Permensos 

Nomor 110/HUK/2009 Tentang Persyaratan Pengangkatan Anak (Perspektif Siyasah Syar’iyyah).” 

(undergraduate, IAIN Parepare, 2024), https://doi.org/10/HUK/2009. 
38 Azizy, “Motif Adopsi Anak Dalam Perundang-Undangan Dan Dissenting Opinion Penetapan 

Pengadilan Agama Buol Nomor.” 



21 
 

 
 

anak perempuan, atau sebaliknya.39 Terdapat pula alasan pengangkatan anak 

yang berkaitan dengan hubungan keluarga, di mana orang tua kandung anak 

meminta kepada keluarga tertentu agar anak mereka diangkat. Namun, 

alasan paling umum di balik pengangkatan anak adalah kekhawatiran 

pasangan tidak memiliki keturunan.40  

Sedangkan tujuan pengangkatan anak dalam hukum adat sendiri 

lebih fokus pada kekhawatiran calon orang tua angkat terhadap 

kemungkinan kepunahan, sehingga calon orang tua angkat yang tidak 

memiliki anak mengambil anak dari lingkungan kerabatnya dan 

menganggap anak tersebut sebagai anak kandung mereka, tanpa 

memperhatikan golongan atau hubungan darah asalnya.41  

5. Perbedaan Konsep Pengangkatan Anak dalam Hukum Positif, Islam dan 

Hukum Adat 

Pengangkatan anak merupakan Tindakan hukum yang dikenal 

dalam berbagai sistem hukum, namun memiliki karakter, tujuan, dan 

konsekuensi yang berbeda antara hukum positif, hukum Islam, dan hukum 

adat. Perbedaan ini penting dipahami untuk membaca praktik pengangkatan 

anak yang hidup di masyarakat secara proporsional, khususnya ketika 

praktik tersebut tidak sepenuhnya tunduk pada satu sistem hukum tertentu. 

Dalam hukum positif Indonesia, pengangkatan anak diposisikan sebagai 

perbuatan hukum yang menimbulkan akibat yuridis dan mensyaratkan 

 
39 Suta Ramadan dkk., “Prosedur Pengangkatan Anak Dalam Hukum,” Perfecto: Jurnal Ilmu Hukum 

1, no. 4 (2024): 37-44. 
40 Mezi Watdila Idfi dan Shandra Puspita Dewi, “Pengangkatan Anak Sebagai Jalan Keluar Konflik 

Keluarga: Penelitian,” Jurnal Pengabdian Masyarakat Dan Riset Pendidikan 4, no. 1 (2025): 70-

77. 
41 Rusli Pandika, Hukum Pengangkatan Anak (Sinar Grafika, 2022). 



22 
 

 
 

prosedur formal. Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang 

Perlindungan Anak menegaskan bahwa pengangkatan anak dapat dilakukan 

demi kepentingan terbaik anak serta mengikuti ketentuan peraturan 

perundang-undangan.  

Ketentuan tersebut dipertegas dalam Peraturan Pemerintah Nomor 

54 Tahun 2007 tentang Pelaksanaan Pengangkatan Anak yang mewajibkan 

adanya penetapan pengadilan sebagai dasar sah pengangkatan anak. Dengan 

demikian, hukum positif menempatkan kepastian status anak dan kejelasan 

tanggung jawab pengasuhan sebagai unsur utama dalam praktik 

pengangkatan anak. Berbeda dengan hukum positif, hukum Islam tidak 

mengenal pengangkatan anak dalam arti penyamaan status dengan anak 

kandung (tabanni). Al-Qur’an secara tegas menolak pengaburan nasab dan 

status, sebagaimana dinyatakan dalam Surah al-Ahzab ayat 4 dan 5.  

Namun demikian, Islam tetap membuka ruang pengasuhan anak 

dalam bentuk kafalah, yakni pemeliharaan, pendidikan, dan perlindungan 

anak tanpa mengubah identitas nasab dan hak-hak keperdataannya. Dengan 

demikian, pengangkatan anak dalam Islam dibenarkan sepanjang tidak 

menimbulkan perubahan status hukum anak dan tidak melahirkan 

konsekuensi nasab, waris, dan kemahraman sebagaimana anak kandung. 

Sementara itu, hukum adat memandang pengangkatan anak sebagai 

praktik sosial yang lahir dari kebutuhan dan nilai-nilai komunitas setempat. 

Dalam banyak masyarakat adat, pengangkatan anak tidak selalu dipahami 

sebagai perbuatan hukum formal, melainkan sebagai mekanisme sosial 

untuk menjaga keberlanjutan keluarga, solidaritas sosial, atau memenuhi 



23 
 

 
 

kebutuhan tertentu yang dipandang mendesak. Akibatnya, pengangkatan 

anak dalam hukum adat sering kali dilakukan tanpa prosedur administratif 

dan tanpa penetapan lembaga hukum negara, serta bergantung pada 

kesepakatan sosial dan legitimasi kultural masyarakat. 

Perbedaan mendasar ketiga sistem hukum tersebut terletak pada 

derajat formalitas dan konsekuensi hukum yang ditimbulkan. Hukum positif 

menekankan legalitas dan kepastian hukum, hukum Islam menekankan 

kejelasan nasab dan tanggung jawab moral, sementara hukum adat lebih 

menekankan penerimaan sosial dan nilai-nilai lokal. Perbedaan inilah yang 

sering kali melahirkan ketegangan normatif ketika praktik pengangkatan 

anak adat, seperti Kalamatan, dijalankan di luar mekanisme hukum formal 

namun tetap memiliki implikasi sosial dan psikologis yang signifikan. 

Pemahaman terhadap perbedaan konseptual ini menjadi landasan 

penting untuk menilai praktik pengangkatan anak adat secara lebih kritis. 

Dengan memahami batas dan karakter masing-masing sistem hukum, 

praktik adat dapat dibaca secara lebih jernih, mana yang masih sejalan 

dengan prinsip perlindungan anak dan mana yang berpotensi menimbulkan 

persoalan normatif sehingga memerlukan penataan lebih lanjut.  

B. Sadd ad-Dzari’ah 

1. Konsep  Sadd ad-Dzari’ah 

Dalam kajian Hukum Islam, para ulama memiliki pandangan yang 

berbeda terkait dengan sumber-sumber hukum. Di antara dalil hukum yang 

telah disepakati oleh para Ulama Madzhab adalah al-Quran, Sunnah, ijma’ 

dan Qiyas. Sedangkan dalil lainnya seperti ‘Urf, Istihsan, Istishab, 



24 
 

 
 

Mashlahah Mursalah, dan Sadd ad-Dzari’ah masih menjadi perdebatan di 

kalangan Ulama karena perbedaan pemahaman terhadap hadis Nabi Saw 

yang diterima oleh ulama di berbagai wilayah.42 Hal ini menyebabkan 

adanya perbedaan cara berpikir dalam menggunakan sumber hukum dalam 

proses istinbath hukum. Ulama yang berada jauh dari pusat turunnya wahyu 

dan sunnah cenderung lebih kontekstual dan sering mengandalkan nalar. 

Sementara itu, ulama Hijaz lebih condong kepada pendekatan tekstual 

terhadap teks al-Qur’an dan sunnah.43  

Salah satu landasan hukum yang digunakan sebagai rujukan 

istinbath adalah Sadd ad-Dzari’ah yang sering dipakai oleh Ulama madzhab 

Hanafi dan Maliki.44 Namun saat ini, banyak pula digunakan sebagai 

istinbath hukum oleh kalangan Syafi’iyah yang dapat diamati dalam proses 

penyusunan Undang-Undang di Indonesia, keputusan-keputusan 

pengadilan Agama, serta dalam Fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh Majelis 

Ulama Indonesia. 

2. Pengertian Sadd ad-Dzari’ah  

Secara etimologi, kata Sadd ad-Dzari’ah berarti “jalan yang menuju 

kepada sesuatu,” yang secara bahasa memiliki makna sebagai sarana atau 

 
42 Sunoto Sunoto, “Menelisik Sumber-Sumber Hukum Islam,” Jurnal Cerdas Hukum 2, no. 1 

(2023): 37-44. 
43 Muhammad Yazidi Rahman, “Studi Komparatif Aliran Besar Metode Sunnah Bil-Wus’a Ahmad 

Bin Hanbal Dan Metode Mashlahah Mursalah Malik Bin Anas Dalam Metodologi Studi Hukum 

Islam,” Indonesian Journal of Islamic Jurisprudence, Economic and Legal Theory 2, no. 4 (2024): 

2298–312, https://doi.org/10.62976/ijijel.v2i4.834. 
44 Agustin Agustin dkk., “Tinjauan Sadd Al-Dzari’ah terhadap Meningkatnya Pernikahan Dini 

Akibat Media Sosial di Era DigitalL (Studi Kasus Kecamatan Binduriang Kabupaten Rejang 

Lebong)” (undergraduate, Institut Agama Islam Negeri Curup, 2025), 9. 



25 
 

 
 

jalan menuju suatu tujuan.45 Sadd ad-Dzari’ah atau bahaya-bahaya menurut 

Ilmu Ushul Fiqh adalah: 

َسْألَةَُ 
حْظ ورُِ فِعْلُِ إِلَُ بِِاَ وَي  تَ وَصَّلُ  الِإبََحَةُِ مِنَُ ظاَهِر هَا الَّتُِ الم

َ
الم  

Artinya:“Satu masalah yang tampaknya mubah, tetapi (kemungkinan) bisa 

menyampaikan kepada perkara yang terlarang (haram).”46 

 

Para ulama memberikan pengertian tentang dzari’ah dengan redaksi 

dan penekanan yang bervariasi. Menurut Ibn Rusyd, dzari’ah adalah sesuatu 

yang pada dasarnya diperbolehkan, namun menjadi jalan atau penghubung 

menuju perbuatan yang dilarang, seperti transaksi jual beli yang dapat 

mengarah pada riba.47 Seperti contoh dapat dikemukakan persoalan 

menjalin pergaulan atau persahabatan dengan individu yang berperilaku 

buruk. Dalam hal ini terdapat dua kemungkinan konsekuensi.  

Pertama, orang-orang yang memiliki perilaku buruk tersebut dapat 

berubah menjadi pribadi yang lebih baik karena pengaruh persahabatan 

dengan kita. Kedua, justru sebaliknya, ada kemungkinan kita yang 

terpengaruh dan akhirnya ikut terjerumus ke dalam perilaku buruk akibat 

hubungan pergaulan tersebut. Padahal, pada dasarnya menjalin pertemanan 

merupakan perbuatan yang hukumnya mubah. Namun, persahabatan 

tersebut dapat menjadi terlarang apabila secara nyata berpotensi 

menimbulkan kejahatan atau mendatangkan mudarat dan bahaya.48  

 
45 Ervina Suwandi dkk., “Ijtihad Method as an Innovation in Exploring Islamic Law,” Al-Ahkam 

Addariyah 1, no. 1 (2024): 89-103. 
46 Kawakib Kawakib dkk., “Sadd Al-Dzari’ah Sebagai Hukum Islam: Studi Komparatif Ibnu Al-

Qayyim Al-Jauziyah Dan Ibnu Hazm,” Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur’an Dan Hadist 4, no. 1 

(2021): 78-104., https://doi.org/10.35132/albayan.v4i1.103. 
47 Ibn Rusd, Al-Muqaddimah, juz II, Kitab al- Bay’ (Dar al-Fikr, t.t.), 524. 
48 Annisa Solihah Nurjannah dkk., “Konsep Friendship Perspektif Wahbah Az-Zuhaili Dalam Tafsir 

Al-Munir,” Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam 6, no. 2 (2025): 42-55. 



26 
 

 
 

Sadd ad-Dzari’ah sendiri tersusun dari dua kata, yaitu Sadd dan ad-

Dzari’ah. Kata Sadd secara etimologi berasal dari masdar “Sadda-yasuddu-

Saddan”, yang berarti menutup atau menghalangi, yaitu upaya menutup atau 

mengunci sesuatu yang rusak atau cacat. Dalam pengertian istilah, kata Sadd 

berarti mengunci (al-ghalq), sementara ad-Dzari’ah merupakan kata benda 

bentuk tunggal yang berarti jalan atau perantara (wasilah), dengan bentuk 

jamaknya adalah al-dzara’i.  Hal ini sesuai dengan pendapat al-Syatibi 

dalam kitabnya al-Muwafaqat, bahwa: 49 

تاها  دا فْسا ٰ ما ةٌ إالَا صْلاحا اا هُوا ما لُ بِا واسُّ  الت م
Artinya : “Melakukan atau menjadikan sesuatu yang pada asalnya 

merupakan maslahat sebagai sarana yang mengantarkan kepada mafsadat 

(kerusakan).” 

 

Imam Syatibi menyatakan bahwa Sadd ad-Dzari’ah adalah menolak 

sesuatu yang boleh (jaiz) agar tidak mengantarkan kepada sesuatu yang 

dilarang (mamnu’). Secara keseluruhan, Sadd ad-Dzari’ah adalah konsep 

yang menekankan perlunya pencegahan terhadap potensi kerusakan atau 

bahaya yang bisa timbul melalui sarana yang tampak mubah, tetapi bisa 

membawa pada yang dilarang atau merugikan.50 Menurut Abdullah al-Jadi', 

ad-Dzari’ah adalah perantara yang menghubungkan pada suatu perkara.51 

Sementara Ibnu Qayyim mengartikan ad-Dzari’ah sebagai segala hal yang 

dapat menjadi sarana atau jalan menuju sesuatu yang lain.  

 
49 Annisa Solihah Nurjannah dkk., “Konsep Friendship Perspektif Wahbah Az-Zuhaili Dalam Tafsir 

Al-Munir,” Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam 6, no. 2 (2025): 42-55. 
50 Meidinie Maulida dkk., “Sadd Al-Dzari’ah : Prinsip-Prinsip Pencegahan Dalam Hukum Islam,” 

Jurnal Cendikia ISNU SU 1, no. 3 (2024): 21-26. 
51 Rokhana Khalifah Al Amin dan Muhammad Chairul Huda, “The Legality of Interfaith Marriage 

in Salatiga: A Perspective from Structural Functional Theory and Sadd al-Dzari’ah,” Sakina: 

Journal of Family Studies 8, no. 4 (2024): 55-67. 



27 
 

 
 

Secara terminologi, ad-Dzari’ah merujuk pada perantara yang 

mengarah pada hal yang terlarang, yang mengandung mafsadat, atau yang 

mengarah pada yang mubah yang mengandung mashlahah. Al-Qarafi 

memberikan definisi bahwa ad-Dzari’ah adalah wasilah (pengantar) untuk 

mencapai tujuan tertentu, yang mana wasilah kepada hal yang haram adalah 

haram, sementara wasilah kepada yang wajib adalah wajib. Sebagai contoh, 

berusaha untuk pergi salat Jum'at atau mengerjakan ibadah haji merupakan 

contoh wasilah yang menuju pada kewajiban.52 

Lebih lanjut, Basiq Djalil menjelaskan bahwa ad-dzari‘ah 

merupakan suatu perbuatan atau keadaan yang secara lahiriah tampak 

mubah, namun memiliki potensi kuat untuk mengantarkan kepada 

perbuatan yang diharamkan. Dalam pandangan ini, fokus utama ad-dzari‘ah 

tidak terletak pada hukum asal perbuatan tersebut, melainkan pada 

kemungkinan akibat dan dampak lanjutan yang ditimbulkannya. Dengan 

kata lain, suatu perbuatan yang secara normatif tidak dilarang dapat berubah 

status hukumnya apabila dalam praktiknya membuka jalan menuju 

terjadinya pelanggaran terhadap ketentuan syariat. 

Penekanan Basiq Djalil terhadap aspek “kemungkinan 

mengantarkan pada perkara yang haram”, menunjukkan bahwa hukum 

Islam tidak hanya bersifat tekstual dan formal, tetapi juga bersifat antisipatif 

dan preventif. Syariat islam tidak menunggu sampai kerusakan benar-benar 

terjadi, melainkan berupaya mencegah sejak tahap awal melalui penutupan 

sarana yang berpotensi menimbulkan mafsadat. Dalam kerangka ini, ad-

 
52 Kawakib dkk., “Sadd Al-Dzari’ah Sebagai Hukum Islam.” 



28 
 

 
 

dzari‘ah dipahami sebagai jembatan antara perbuatan yang secara lahir 

diperbolehkan dengan akibat yang secara substansi dilarang. 

Lebih jauh, pandangan tersebut menegaskan bahwa penetapan 

hukum dalam Islam tidak dapat dilepaskan dari pertimbangan realitas sosial 

dan dampak empiris suatu perbuatan. Apabila suatu perbuatan yang tampak 

mubah secara konsisten mengarah pada terjadinya pelanggaran syariat, 

maka perbuatan tersebut tidak lagi dipandang netral, melainkan harus dikaji 

ulang dengan mempertimbangkan tujuan hukum Islam secara menyeluruh. 

Oleh karena itu, ad-dzari‘ah menjadi instrumen penting dalam menjaga 

kehati-hatian hukum (iḥtiyaṭ), agar celah-celah yang berpotensi 

menimbulkan kerusakan tidak dibiarkan terbuka. 

Dengan demikian, pemahaman Basiq Djalil mengenai ad-dzari‘ah 

menegaskan bahwa hukum Islam tidak hanya menilai perbuatan dari sisi 

kebolehannya secara asal, tetapi juga dari arah, tujuan, dan konsekuensi 

yang mungkin ditimbulkan. Konsep ini memperlihatkan bahwa syariat 

Islam sangat memperhatikan perlindungan terhadap kemaslahatan dan 

pencegahan terhadap mafsadat, sehingga hukum tidak berhenti pada aspek 

formal, tetapi juga menyentuh dimensi substantif dari perilaku manusia.53  

Dari beberapa pengertian ini, sebagian ulama ushul memberikan 

definisi ad-Dzari’ah secara netral seperti yang dikemukakan oleh Ibnu 

Qayyim, sementara yang lainnya mengartikan secara khusus seperti yang 

disampaikan oleh Abdullah al-Jadi' dan al-Qarafi. Hal ini tidak 

mengherankan, karena dalam kajian ushul fiqh, ad-Dzari’ah terbagi 

 
53 Muhammad Idris Sarumpaet dan Dhiauddin Tanjung, “Al-Adillah Al-Mukhtalaf Fiha : Sadd Al-

Zari’ah,” Jurnal Hukum, Politik Dan Ilmu Sosial 3, no. 4 (2024): 42-57. 



29 
 

 
 

menjadi dua konsep, yaitu Sadd ad-Dzari’ah dan fath ad-Dzari’ah. Namun, 

kata ad-Dzari’ah ketika disebut secara tunggal, bukan dalam bentuk kalimat 

majemuk, lebih sering merujuk pada pengertian Sadd ad-Dzari’ah, dan 

dalam hal ini, ad-Dzari’ah lebih populer merujuk pada pengertian Sadd ad-

Dzari’ah .54 

3. Macam-macam Sadd ad-Dzari’ah  

Untuk mempermudah pemahaman, penerapan Sadd ad-Dzari’ah 

sebagai salah satu dalil dalam istinbath hukum Islam, para ulama ushul 

membagi perbuatan atau perkara yang berfungsi sebagai perantara (ad-

Dzari’ah) dari berbagai sudut pandang. Abdullah al-Jadi’ membagi ad-

Dzari’ah berdasarkan keberadaannya sebagai perantara menjadi dua jenis:55 

a. Perantara yang diperbolehkan adalah perantara yang merujuk pada yang 

disyariatkan. Contohnya: berjalan menuju Jumat adalah “ad-Dzari’ah” 

sebab menjadi perantara pada sampainya syariat. Oleh karena itu, 

berjalan dalam hal ini adalah “fath ad-Dzari’ah”.56 

b. Perantara yang dilarang adalah perantara yang merujuk pada hal-hal 

yang diharamkan. Contohnya, berduaan dengan lawan jenis yang bukan 

mahram merupakan “al-dzariʿah” yang bisa mengarah pada perbuatan 

 
54 Miftahul Jannah, “Pemberian Dispensasi Nikah karena faktor hubungan erat kedua belah pihak 

perspektif Saddu Al Dzari’ah dan Undang-Undang Perlindungan Anak : Studi Putusan Nomor 

0054/pdt.P/2017/PA.MLG” (undergraduate, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, 

2021). 
55 Muhaemin, “Adopsi Anak Tanpa Izin Ibu Kandung Perspektif Sadd Al-Dzarῑ ‘Ah Dan Hukum 

Perlindungan Anak.” 
56 Hasniati Hasni dkk., “Disrupsi Keagamaan di Masa Pandemi Covid-19: Tinjauan Sadd al-

Dzari’ah terhadap Sikap Masyarakat Kota Parepare dalam Menanggapi Peniadaan Shalat Berjamaah 

di Masjid,” DIKTUM: Jurnal Syariah dan Hukum 19, no. 2 (2021): 75-87. 



30 
 

 
 

zina, sehingga perbuatan tersebut dilarang. Dengan demikian, larangan 

ini disebut dengan “Sadd al-dzariʿah”.57 

Pembagian ini menunjukkan bahwa perantara yang mengarah pada 

sesuatu yang dibolehkan, maka itu disyariatkan, dan perbuatan yang 

membawa pada larangan, maka itu dilarang; dengan kata lain, “hukum yang 

berlaku pada perantara (wasilah) mengikuti hukum maqaṣid”.  

Namun demikian, menurut al-Jadi’, istilah al-dzariʿah lebih sering 

digunakan dengan pengertian yang mengarah pada kerusakan ( mafsadat). 

Inilah yang menjadi asal mula dari Sadd al-dzariʿah. Selain itu, Abdullah 

al-Jadi’ juga mengklasifikasikan ad-Dzari’ah berdasarkan ada atau tidak 

adanya Nash (al-Qur’an dan Sunah) sebagai berikut: 

a. Perbuatan ad-Dzari’ah yang dinyatakan dalam nash sebagai sarana 

pengantar untuk larangan, seperti pada larangan berkhalwat (berdua-

duaan) dengan perempuan yang bukan mahram.  

b. Perbuatan ad-Dzari’ah yang dinyatakan dalam nash sebagai sarana 

pengantar perintah, seperti pada perintah pergi ke masjid untuk salat 

Jumat. 

c. Perbuatan ad-Dzari’ah yang dinyatakan dalam nash sebagai sesuatu 

yang ditinggalkan; nash tidak memerintahkan maupun melarangnya. 

Dengan demikian, suatu perbuatan yang dinyatakan dalam nash sebagai 

perantara, maka dasar hukumnya mengikuti hukum yang diungkap 

dalam nash tersebut. Sementara itu, perkara atau perbuatan yang tidak 

digolongkan sebagai bagian dari sarana perantara (ad-Dzari’ah) 

 
57 Mulyono Mulyono dkk., “Iddah Perempuan Hamil karena Zina Menurut Madzhab Hanbali dan 

Kompilasi Hukum Islam (Analisis Sadd Dzari’ah)” (undergraduate, IAIN Curup, 2021). 



31 
 

 
 

menurut nash, juga tidak termasuk dalam masalah Sadd ad-Dzari’ah , 

sehingga masuk dalam kategori yang ketiga. Sebagian ulama Ushul 

mengartikan bagian ini sebagai "masalah yang tampaknya mubah, 

namun dijadikan sarana untuk melakukan perbuatan yang dilarang." 

Di sisi lain, Ibnu Qayyim membagi ad-Dzari’ah menjadi empat 

macam, yaitu:58 

a. Sesuatu yang sejak awal dapat mengarah kepada mafsadat, seperti 

minum khamr yang dapat menyebabkan mabuk, menuduh zina yang 

dapat mengarah pada kebohongan, dan berzina yang dapat 

menyebabkan tercampurnya nasab.  

b. Sesuatu yang pada dasarnya merupakan perantara dari hal yang mubah, 

namun digunakan sebagai jalan untuk mencapai mafsadat, seperti 

perbuatan tahlil, atau jual beli dengan tujuan riba.  

c. Sesuatu yang pada dasarnya merupakan perantara dari hal yang mubah 

tanpa ada tujuan untuk mencapai mafsadat, tetapi lebih cenderung 

mengarah kepada mafsadat, contohnya salat sunnah pada waktu yang 

terlarang, mencaci tuhan orang musyrik di depan mereka, salat di depan 

kuburan, atau berhiasnya wanita pada masa ‘iddah karena kematian 

suami.  

d. Sesuatu yang pada dasarnya merupakan perantara yang mubah tanpa 

disertai tujuan untuk mencapai mafsadat, tetapi ada kemungkinan 

mengarah pada mafsadat, meskipun maslahatnya lebih dominan, seperti 

 
58 Kawakib dkk., “Sadd Al-Dzari’ah Sebagai Hukum Islam.” 



32 
 

 
 

memandang perempuan yang sedang dipinang, melihat perempuan saat 

bertransaksi, atau berkata jujur di hadapan penguasa yang zalim. 

Abdullah al-Jadi’ memiliki pandangan yang sama dengan Ibnu 

Qoyyim dalam membagi tingkatan perkara mubah yang dapat mengarah 

pada kerusakan. Al-Jadi’ membaginya menjadi 3 jenis:59 

a. Perbuatan yang jarang atau sedikit dampaknya terhadap kerusakan, 

maka hukumnya tetap pada kemubahannya berdasarkan hukum asal, 

seperti menanam anggur yang tidak dilarang karena merupakan ad-

Dzari’ah dengan alasan ada sebagian orang yang menjadikannya 

sebagai khamr; Lelaki yang mengajar perempuan ketika diperlukan, 

maka tidak dilarang karena ad-Dzari’ah dengan alasan dapat mengarah 

pada perbuatan zina. 

b. Perbuatan yang banyak mengarah pada kerusakan. Menurut pendapat 

yang lebih kuat, hukumnya termasuk bagian dari mafsadat, karena itu 

harus dicegah dengan alasan (Sadd ad-Dzari’ah) untuk menghindari 

mafsadat, contohnya menjual senjata pada masa terjadinya fitnah 

peperangan di antara kaum muslimin. 

c. Perkara haram yang dilakukan manipulasi untuk menjadi mubah, 

dimana tampilan hilah tersebut pada asalnya diizinkan. Contohnya: 

manipulasi riba dengan menjual sampel; yaitu menjual komoditas 

kepada seorang pria dengan harga yang sudah disepakati tanpa batas 

 
59 Khoirul Arsyad Abdullah Widodo dan Dzulkifli Hadi Imawan, “Analisis Metodologi Istinbath 

Hukum Tekstual Ibn Hazm Dalam Kitab Al-Muhalla Bi Al-Atsar,” Al-Madzhab 2, no. 1 (2025): 17-

36. 



33 
 

 
 

waktu, lalu membeli darinya dengan harga yang lebih rendah dari harga 

yang dia jual. 

Atas dasar pemikiran tersebut, al-Qarafi membagi ad-Dzari’ah 

menjadi tiga kategori sebagai berikut: 60 

a. Ad-Dzari’ah yang disepakati tidak ada larangan terhadapnya, artinya 

hukumnya dibiarkan. Ad-Dzari’ah jenis ini adalah tindakan yang 

mungkin menyebabkan mafsadat, namun dengan kemungkinan yang 

sangat kecil, seperti halnya tidak dilarangnya menanam anggur 

meskipun ada kemungkinan untuk mengolahnya menjadi khamr. 

b. Ad-Dzari’ah yang disepakati harus dihindari dengan menerapkan 

hukum atasnya. Hal ini disepakati oleh umat karena dipastikan akan 

menimbulkan kemafsadatan. Contohnya adalah larangan mencela 

berhala kaum musyrik karena bisa berakibat Allah dicela oleh mereka; 

menggali sumur di jalan umum jika diyakini ada orang yang bisa terjatuh 

ke dalamnya. 

c. Ad-Dzari’ah yang diperselisihkan oleh ulama. Jenis ketiga ini mencakup 

segala bentuk tindakan yang berpotensi menimbulkan mafsadat, tetapi 

dengan kemungkinan yang tidak pasti. Misalnya, melihat perempuan 

yang bukan mahram karena dapat memicu terjadinya perzinaan, 

sebagaimana yang dikatakan al-adawi kepada al-harasyi; yakni melihat 

tanpa syahwat, yang juga disetujui oleh Imam Malik. Sementara mereka 

yang lainnya melarangnya. Adapun memandang dengan syahwat, para 

ulama sepakat untuk melarangnya. 

 
60 Maulida dkk., “Sadd Al-Dzari’ah.” 



34 
 

 
 

Ad-Dzari’ah jika dilihat dari tingkat kerusakan yang ditimbulkan, 

Abu Ishaq al-Syatibi, membaginya menjadi empat jenis, yaitu:61 

a. Ad-Dzari’ah yang mengarah pada kerusakan secara pasti. Contohnya 

menggali lubang di halaman rumah seseorang dekat pintu saat malam 

hari, sehingga setiap orang yang keluar dari pintu tersebut pasti akan 

terjatuh ke dalam lubang itu. Pada dasarnya menggali lubang itu 

diperbolehkan, namun penggalian seperti ini akan menimbulkan bahaya 

atau kerusakan. 

b. Ad-Dzari’ah yang dapat menyebabkan kerusakan menurut kebiasaan, 

yaitu jika ad-Dzari’ah tersebut dilakukan, kemungkinan besar akan 

menimbulkan kerusakan atau perbuatan yang dilarang. Contohnya 

menjual anggur kepada produsen minuman keras, atau menjual senjata 

tajam kepada orang yang berniat jahat. 

c. Ad-Dzari’ah yang mengarah pada perbuatan yang terlarang, artinya jika 

ad-Dzari’ah itu tidak dihindari, maka akan mengarah pada perbuatan 

yang terlarang. Contohnya jual beli dengan sistem kredit (angsuran), 

meskipun tidak selalu berujung pada riba, namun dalam praktiknya 

sering kali menjadi jalan menuju perbuatan riba. 

4. Kaidah-kaidah dalam Sadd ad-Dzari’ah  

Kaidah dalam Sadd ad-Dzari’ah berfungsi sebagai instrumen 

preventif dalam hukum Islam untuk mencegah terjadinya kemudaratan 

(mafsadat) sebelum benar-benar terjadi. Secara prinsip, Sadd ad-Dzari’ah 

 
61 Muhammad Nur Khaliq dan Aji Pangestu, “Teori Maqasid Syari’ah Klasik (Asy-Syatibi),” 

Risâlah Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 11, no. 1 (2025): 149-162. 



35 
 

 
 

tidak memandang suatu perbuatan hanya dari sisi kebolehannya secara asal, 

tetapi juga mempertimbangkan akibat dan dampak lanjutan yang mungkin 

timbul dari perbuatan tersebut.62 Dengan demikian, kaidah ini berfungsi 

sebagai mekanisme kehati-hatian (ihtiyat) dalam penetapan hukum. 

Fungsi utama kaidah Sadd ad-Dzari’ah adalah menutup jalan yang 

secara potensial dapat mengantarkan pada perbuatan terlarang, meskipun 

perbuatan tersebut pada dasarnya bersifat mubah. Dalam konteks ini, hukum 

Islam tidak hanya bersifat reaktif terhadap pelanggaran, tetapi juga bersifat 

antisipatif dengan mencegah sebab-sebab yang dapat mengarah pada 

kerusakan.63 Hal ini menunjukkan bahwa hukum Islam sangat 

memperhatikan perlindungan terhadap kemaslahatan manusia secara 

menyeluruh. Selain itu, kaidah Sadd ad-Dzari’ah berfungsi sebagai penjaga 

tujuan-tujuan syariat (Maqashid al-Syari’ah), khususnya dalam menjaga 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dengan menutup celah yang 

berpotensi menimbulkan mafsadat, kaidah ini memastikan bahwa 

penerapan hukum tetap sejalan dengan tujuan utama syariat, bukan sekadar 

berpegang pada teks hukum secara literal. 

Dalam praktik hukum Islam, kaidah Sadd ad-Dzari’ah juga 

berfungsi sebagai alat penyeimbang antara teks dan realitas sosial. Kaidah 

ini memungkinkan ulama atau hakim mempertimbangkan kondisi sosial, 

budaya, dan dampak empiris suatu perbuatan dalam menetapkan hukum. 

Oleh karena itu, Sadd ad-Dzari’ah menjadikan hukum Islam lebih fleksibel, 

 
62 Irwan Nurdiyanto dkk., “Kaidah Terkait Mafsadat Yang Saling Berhadapan,” Socius: Jurnal 

Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial 3, no. 1 (2025). 
63 Sarumpaet dan Tanjung, “Al-Adillah Al-Mukhtalaf Fiha.” 



36 
 

 
 

kontekstual, dan responsif terhadap dinamika masyarakat, tanpa keluar dari 

prinsip dasar syariat. Dengan demikian, fungsi kaidah Sadd ad-Dzari’ah 

tidak hanya terbatas pada pelarangan, tetapi juga sebagai instrumen 

perlindungan dan pencegahan demi menjaga kemaslahatan umat dan 

mencegah terjadinya kerusakan yang lebih besar di masa depan. Adapun 

kaidah-kaidah yang dimaksud antara lain : 

a. Kaidah Cabang Kelima 

لُ واالْاْراامُ غُلابا الْاْراامُ  عا الْاْلَا  إاذاا ااجْتاما
Artinya : “Jika sesuatu yang halal dan yang haram bercampur, maka 

yang dimenangkan adalah yang haram.” 

 

Kaidah ini menegaskan sikap kehati-hatian (iḥtiyaṭ) dalam 

hukum Islam. Apabila suatu perbuatan memiliki kemungkinan 

mengandung unsur yang dilarang, maka sikap yang lebih aman adalah 

menghindarinya. Prinsip ini bertujuan untuk menutup peluang 

terjadinya pelanggaran hukum dan menjaga kemurnian amal perbuatan. 

Para ulama menyepakati bahwa kaidah ini merupakan bentuk 

pencegahan agar manusia tidak terjerumus ke dalam perbuatan yang 

meragukan (syubhat).64 

b. Kaidah Cabang Kesembilan 

رايٌم لاهُ  ا هُوا حا  الْارايُم لاهُ حُكْمُ ما
Artinya : “Yang mengelilingi (sesuatu) hukumnya sama dengan yang 

dikelilinginya.” 

 

Kaidah ini menegaskan bahwa syariat tidak hanya menetapkan 

hukum pada inti suatu perkara, tetapi juga pada hal-hal yang berada di 

 
64 Nurdiyanto dkk., “Kaidah Terkait Mafsadat Yang Saling Berhadapan.” 



37 
 

 
 

sekitarnya (harim) karena kedekatannya dapat menjadi batas penjaga 

atau jalan menuju perkara tersebut. Dengan demikian, jika sesuatu 

dihukumi haram atau wajib, maka area atau hal yang mengitarinya 

sebagai pengaman dan pencegah celah ikut mendapatkan konsekuensi 

hukum yang sejalan. Kaidah ini menunjukkan kehati-hatian Islam dalam 

menjaga tujuan hukum, yakni menutup jalan yang dapat mengantarkan 

kepada pelanggaran serta memastikan sebuah ketentuan dijalankan 

secara utuh, bukan parsial. 

c. Cabang dari Kaidah Induk Keempat 

دا   اسا فا مٌ دارْءُ الْما دم الاحا  مُقا صا لْبا الْما نْ جا ما  
Artinya : “Menolak mafsadat lebih diutamakan ketimbang menarik 

maslahat.” 

 

Kaidah ini menegaskan bahwa apabila suatu perbuatan yang 

pada asalnya mubah ternyata lebih dominan menimbulkan kerusakan 

dibandingkan manfaat yang dihasilkan, maka perbuatan tersebut 

sebaiknya ditinggalkan. Prinsip ini menunjukkan bahwa syariat Islam 

sangat mengedepankan perlindungan dari dampak negatif, meskipun 

harus mengorbankan sebagian manfaat. Al-Qarafi menjelaskan bahwa 

ketika maslahat dan mafsadat bertemu, maka perhatian utama syariat 

adalah mencegah kerusakan yang lebih besar, karena mafsadat 

memiliki dampak yang lebih luas dan destruktif bagi kehidupan 

manusia.65 

d. Cabang dari Kaidah Induk Kelima 

 
65 Irwan Nurdiyanto dkk., “Kaidah Terkait Mafsadat Yang Saling Berhadapan,” Socius: Jurnal 

Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial 3, no. 1 (2025). 



38 
 

 
 

رايٌم لاهُ  ا هُوا خا  الْاْريُم لاهُ حُكْمُ ما
Artinya : “Yang mengelilingi larangan hukumnya sama dengan yang 

dikelilingi.”66 

 

Kaidah ini menegaskan bahwa perbuatan yang secara langsung 

atau tidak langsung menjadi jalan menuju perbuatan terlarang dapat 

dihukumi sama dengan perbuatan terlarang tersebut. Dalam pandangan 

Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, sarana dan tujuan memiliki keterkaitan yang 

erat, sehingga hukum sarana mengikuti hukum tujuan apabila hubungan 

antara keduanya bersifat kuat dan nyata.67 Oleh karena itu, suatu 

perbuatan yang tampak netral dapat berubah hukumnya apabila secara 

faktual menjadi pengantar kepada kemaksiatan. 

e. Cabang Langsung dari Kaidah Induk Pertama 

امُ ا لاةُ لَااا أاحْكا ي ْ دا الواسا اصا اقا
لم  

Artinya : “Hukum wasilah tergantung pada tujuan-tujuannya.”68 

 

Kaidah ini menegaskan bahwa penilaian hukum terhadap suatu 

perbuatan tidak dapat dilepaskan dari tujuan yang hendak dicapai. 

Apabila tujuan dari suatu perbuatan adalah sesuatu yang diperbolehkan 

dan tidak bertentangan dengan syariat, maka sarana yang digunakan 

juga diperbolehkan. Sebaliknya, apabila tujuan tersebut dilarang, maka 

sarana menuju tujuan tersebut juga menjadi terlarang.69 Ibnu Qayyim 

menyatakan, “Al-wasa’il laha aḥkam al-maqaṣid.” (sarana memiliki 

 
66 Ibrahim Duski, Al-Qawȃ’id Al-Fiqhiyah (Kaidah-Kaidah Fiqih) Edisi Revisi, no. 1, 2 ed. 

(Noerfikri Offset, 2024). 
67 Rizal Darwis, “Pemikiran Ibnu Qayyim Al-Jauziyah Terhadap Paradigma Perubahan Hukum,” 

Adzkiya : Jurnal Hukum dan Ekonomi Syariah 5, no. 1 (2017): 67–86. 
68 Duski, Al-Qawȃ’id Al-Fiqhiyah (Kaidah-Kaidah Fiqih) Edisi Revisi. 
69 Chamim Tohari, Teori Perubahan Hukum Islam: Implementasi Maqâshid Al-Syarî’ah Al-’Ammah 

Sebagai Metode Penetapan Hukum Islam Dalam Konteks Reformulasi Hukum Islam Di Indonesia 

(UMMPress, 2025). 



39 
 

 
 

hukum yang mengikuti tujuan).70 Pernyataan ini menegaskan bahwa 

hukum Islam tidak hanya melihat bentuk lahir perbuatan, tetapi juga 

maksud dan arah perbuatan tersebut. 

5. Kerangka Sadd ad-Dzari’ah dalam mafsadat 

Untuk menentukan bagaimana Sadd ad-Dzari’ah dirasa pantas 

digunakan dalam penelitian yang berbasis mafsadat, maka perlu adanya 

suatu kerangka yang dapat dipakai sebagai pedoman untuk menentukan 

sikap atas suatu tindakan hukum yang bisa menimbulkan mafsadat sehingga 

dzari’ah dalam tindakan tersebut bisa dibatasi bahkan ditutup sepenuhnya. 

Pertama-tama, perlu ditelisik terlebih dahulu tentang posisi Tindakan 

hukum tersebut, apakah berada dalam koridor yang akan berpotensi 

menimbulkan mafsadat atau tidak. Penentuan posisi tersebut bisa 

digambarkan melalui parameter atau tolak ukur terhadap suatu tindakan 

hukum.71 

Parameter mafsadat dalam suatu tindakan hukum bisa dilihat 

terlebih dahulu tujuan apa yang mendasari dari pelaksanaannya. 

Melaksanakan tujuan utama yang berupa maslahat adalah hal prioritas yang 

dalam islam dikenal dengan istilah Fiqh al-Awlawiyyat. Abu Hanifah 

sendiri memaparkan secara gambling terkait Fiqh al-Awlawiyyat dalam 

kitabnya yang berjudul “Fiqh al-Akbar”.72 Fiqh al-Awlawiyyat sendiri 

 
70 Abidin Nurdin dkk., “Tujuan Hukum Islam Untuk Kemaslahatan Manusia: Penerapan Kaidah 

Fiqhiyah Dalam Bidang Ekonomi Dan Hukum Keluarga,” El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga 5, no. 

1 (2022): 41-55. 
71 Anggraini Fatimah dkk., Qawā‘id Al-Fiqhiyyah sebagai Tolak Ukur Penentuan Skala Prioritas 

Fiqhiyyah dalam Kehidupan Sehari-hari, 2, no. 6 (2025). 
72 Achmad Sopian, “Kitab Fiqh Al-Akbar Karya Imam Abu Hanifah,” An-Nawa: Jurnal Studi Islam 

3, no. 2 (2021): 179-191. 



40 
 

 
 

berfungsi sebagai himbauan untuk melaksanakan suatu hukum yang 

memiliki kedudukan paling tinggi. Kondisi tersebut terjadi atas suatu 

bahaya atau mudarat yang timbul jika hukum utama ditinggalkan.73 

Perihal bagaimana cara mengetahui posisi atau letak kebutuhan 

suatu hukum, terdapat 2 cara yang dapat dilaksanakan; Metode tekstual (at-

Tanshih al-Aulawi) dan Metode Ijtihad (al-Ijtihad al-Aulawi). Metode 

tekstual sendiri merujuk pada sumber hukum islam utama berupa al-Qur’an 

dan Hadis. Sedangkan metode ijitihad sendiri terpecah menjadi 2; teks 

(nushush) dan dalil (adillah).74 Al-Qardhawi sendiri membagi fikih prioritas 

menjadi : 

a. Mendahulukan daruriyyat atas hajjiyat, apalagi terhadap tahsinat 

b. Mendahulukan hajjiyyat atas tahsinat dan kamaliyyat.75 

Menurut al-Qardhawi, kaidah-kaidah pertimbangan mempunyai 

peran yang sangat penting dalam kehidupan manusia secara nyata, terutama 

dalam bidang siyasah syar’iyah (politik hukum). Kaidah-kaidah tersebut 

menjadi dasar dalam pembinaan umat, yang selanjutnya dapat dipahami 

sebagai prinsip dalam menentukan skala prioritas. Seluruh kaidah tersebut 

juga memiliki nilai yang sangat strategis dalam kehidupan umat manusia, 

khususnya dalam ranah politik hukum Islam. Kaidah-kaidah ini berfungsi 

sebagai fondasi dalam membangun tatanan masyarakat yang adil, seimbang, 

dan selaras dengan maqaṣid al-syari‘ah, serta menjadi pedoman penting 

 
73 Sopian, “Kitab Fiqh Al-Akbar Karya Imam Abu Hanifah.” 
74 Fatimah dkk., Qawā‘id Al-Fiqhiyyah sebagai Tolak Ukur Penentuan Skala Prioritas Fiqhiyyah 

dalam Kehidupan Sehari-hari. 
75 Budi Rahmat Hakim dkk., “Tinjauan Fikih Awlawiyah Terhadap Praktik Penyaluran Zakat Pada 

Baznas Provinsi Kalimantan Selatan,” Interdisciplinary Explorations in Research Journal 2, no. 2 

(2024): 539-554. 



41 
 

 
 

dalam merumuskan prioritas kebijakan sosial-keagamaan umat Islam di 

masa kini.76 

C. Kriteria Mafsadat dalam Praktik Pengangkatan Anak Adat 

Dalam perspektif Sadd ad-Dzari’ah, penilaian terhadap suatu praktik 

sosial tidak cukup berhenti pada niat awal atau tujuan subjektif pelakunya, 

melainkan harus memperhatikan dampak yang ditimbulkan oleh praktik 

tersebut. Mafsadat dalam kerangka ini tidak dipahami secara abstrak, tetapi 

diukur melalui indikator-indikator konkret yang menunjukkan adanya potensi 

kerusakan terhadap tujuan-tujuan pokok syariat.77 Oleh karena itu, dalam 

konteks pengangkatan anak adat, diperlukan kriteria yang jelas untuk 

menentukan pada titik mana suatu praktik yang semula dimaksudkan sebagai 

ikhtiar kebaikan justru membuka jalan bagi kemudaratan. 

Pertama, mafsadat dalam pengangkatan anak adat dapat diidentifikasi 

apabila praktik tersebut mengganggu perlindungan Maqasid al-Syari’ah, 

khususnya hifz al-nasl dan hifz al-nafs.78 Kejelasan nasab dan status anak 

merupakan prinsip fundamental dalam hukum Islam. Apabila suatu praktik adat 

menyebabkan kaburnya status anak, ketidakjelasan relasi pengasuhan, atau 

pertentangan klaim tanggung jawab antara orang tua kandung dan pihak yang 

mengasuh, maka kondisi tersebut dapat dikategorikan sebagai mafsadat karena 

berpotensi merusak perlindungan keturunan dan kesejahteraan jiwa anak.79 

 
76 Fatimah dkk., Qawā‘id Al-Fiqhiyyah sebagai Tolak Ukur Penentuan Skala Prioritas Fiqhiyyah 

dalam Kehidupan Sehari-hari. 
77 Maulida dkk., “Sadd Al-Dzari’ah.” 
78 Khaliq dan Pangestu, “Teori Maqasid Syari’ah Klasik (Asy-Syatibi).” 
79 Khaliq dan Pangestu, “Teori Maqasid Syari’ah Klasik (Asy-Syatibi).” 



42 
 

 
 

Kedua, mafsadat dinilai dari dominasi dampak negatif yang ditimbulkan. 

Dalam pandangan Imam Malik, suatu perbuatan yang pada asalnya mubah dapat 

dicegah apabila berdasarkan pengalaman sosial dan kebiasaan yang terjadi lebih 

sering mengantarkan pada kerusakan daripada kemaslahatan. Dengan demikian, 

mafsadat tidak harus bersifat pasti atau mutlak, tetapi cukup didasarkan pada 

dugaan kuat (ghalabat al-zann) bahwa praktik tersebut secara dominan 

melahirkan konflik, ketegangan relasi, atau ketidakadilan sosial.80 Dalam 

peristiwa pengangkatan anak adat, indikasi ini tampak ketika praktik tersebut 

berulang kali memicu perselisihan keluarga, kecemburuan, atau perasaan 

kehilangan dari pihak-pihak yang terlibat. 

Ketiga, mafsadat juga ditentukan oleh sifat keberlanjutan dampaknya. 

Apabila suatu praktik adat memberikan manfaat awal, seperti kesembuhan anak, 

namun diikuti oleh dampak psikologis dan sosial yang berkelanjutan akibat 

ketidakjelasan status dan relasi pengasuhan, maka praktik tersebut patut dinilai 

bermasalah. Dalam hal ini, Sadd ad-Dzari’ah berfungsi untuk menutup jalan 

menuju kerusakan yang berkembang secara gradual dan sulit dikendalikan di 

kemudian hari.81 Keempat, mafsadat dalam pengangkatan anak adat dapat 

muncul akibat ketiadaan pengaturan hukum yang jelas. Al-Qarafi menjelaskan 

bahwa hukum sarana mengikuti hukum tujuan, sehingga apabila suatu sarana 

tidak diatur dan dibiarkan terbuka, padahal berpotensi mengantarkan pada 

pelanggaran hak dan ketidakadilan, maka sarana tersebut harus dibatasi.82  

 
80 Nizaita Omar, “Ijtihad Dan Kesannya Dalam Pembangunan Sosial,” Al-Hikmah 1, no. 1 (2025): 

1-20. 
81 Sarumpaet dan Tanjung, “Al-Adillah Al-Mukhtalaf Fiha.” 
82 Nurdin dkk., “Tujuan Hukum Islam Untuk Kemaslahatan Manusia.” 



43 
 

 
 

Pengangkatan anak yang dilakukan tanpa mekanisme hukum formal 

berpotensi menempatkan anak dalam posisi rentan, baik dari segi perlindungan 

hak, kepastian pengasuhan, maupun jaminan kesejahteraan di masa depan. 

Kelima, mafsadat menjadi relevan dalam kerangka Sadd ad-Dzari’ah apabila 

kerugian yang ditimbulkan sebenarnya dapat dicegah tanpa harus menghapus 

praktik adat secara keseluruhan. Prinsip ini menegaskan bahwa tujuan utama 

Sadd ad-Dzari’ah bukanlah menolak adat, melainkan menyaring dan membatasi 

aspek-aspek yang berpotensi merusak.83  

Dengan demikian, praktik adat pengangkatan anak dapat tetap 

dipertahankan pada sisi spiritual dan solidaritas sosialnya, sepanjang tidak 

membuka jalan bagi kerugian yang lebih besar dan diselaraskan dengan prinsip 

perlindungan anak dalam hukum Islam dan hukum positif. 

  

 
83 Sarumpaet dan Tanjung, “Al-Adillah Al-Mukhtalaf Fiha.” 


