BAB 11

LANDASAN TEORI

A. Pengangkatan Anak
1. Pengertian Pengangkatan Anak

Undang-Undang Perlindungan Anak Nomor 35 Tahun 2014, yang
mengubah Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan
Anak, pada Pasal 1 ayat (9) menyebutkan bahwasanya, “Anak angkat
adalah anak yang haknya dialihkan dari lingkungan kekuasaan keluarga
orang tua, wali yang sah, atau orang lain yang bertanggung jawab atas
perawatan, pendidikan, dan membesarkan Anak tersebut ke dalam
lingkungan Keluarga Orang Tua angkatnya berdasarkan putusan atau
penetapan pengadilan”.z

Secara etimologis, pengangkatan anak berasal dari bahasa arab,
yakni “tabanni” atau “mengambil anak angkat”.?* Sedangkan dalam bahasa
inggris yaitu adoption yang kemudian disadur ke dalam bahasa indonesia,
yakni adopsi atau pengangkatan anak.?® Kamus Besar Bahasa Indonesia
(KBBI) mendefinisikan sebagai tindakan mengangkat anak dari orang tua

lain menjadi anak yang sah. Di sisi lain, terdapat faktor-faktor lain yang

23 Helga Aryananda dkk., “Perlindungan Hukum Bagi Anak Di Bawah Umur Sebagai Korban
Perceraian Menurut Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang Perubahan atas Undang-
Undang Nomor 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak,” Jurnal Bevinding 1, no. 08 (2023): 60-
72.

24 Safar Alim, “Kedudukan Anak Angkat Dalam Kajian Hukum Islam Di Indonesia,” I tigadiah:
Jurnal Hukum Dan limu-llmu Kesyariahan 2, no. 2 (2025): 13-27.

25 Sherli Malma Purnama dkk., “A Legal Analysis of Post-Adoption Supervision as a Measure to
Prevent Child Trafficking: (Case Study of Decision Number 30/Pid.Sus/2023/Pn Cbi),”
DE’RECHTSSTAAT 11, no. 2 (2025): 178-192.

15



16

sering kali menjadi pendorong bagi terjadinya pengangkatan anak, seperti

keinginan dari kedua belah pihak untuk membantu meringankan beban

orang tua biologis anak, yang bisa disebabkan oleh keterbatasan ekonomi

atau jumlah anak yang terlalu banyak. Adapun pihak-pihak yang berperan

dalam proses pengangkatan anak dapat dikategorikan sebagai berikut:?

a. Orang tua kandung

b. Orang tua angkat

c. Hakim atau pejabat berwenang lainnya yang berkewenangan untuk
mengesahkan proses pengangkatan anak

d. Pihak perantara

e. Pembentuk undang-undang

f. Anggota keluarga lain yang dapat memberikan dukungan maupun
hambatan terhadap proses pengangkatan anak

g. Anak angkat.

2. Dasar Hukum Anak Angkat
Dasar hukum pengangkatan anak tertera dalam Undang-Undang
Nomor 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak Pasal 39, “Pengangkatan
anak hanya dapat dilaksanakan untuk kepentingan terbaik bagi sang anak
dan dilakukan sesuai dengan adat kebiasaan setempat dan ketentuan
peraturan perundang-undangan yang berlaku.”?” Dalam Kitab Undang-

Undang Hukum Perdata (BW) sendiri tidak terdapat ketentuan perihal

% Jenny K. Matuankotta, “Perlindungan Hukum Terhadap Anak Angkat Dalam Memperoleh
Kejelasan Status Hukum Melalui Pencatatan Pengangkatan Anak (suatu Tinjauan Dari Perspektif
Hak Asasi Manusia),” Sasi 17, no. 3 (2011): 70-79.

21 M. Adib Ridwan Azizy, “Motif Adopsi Anak Dalam Perundang-Undangan Dan Dissenting
Opinion Penetapan Pengadilan Agama Buol Nomor: 0083/Pdt.P/2018/PA.Buol,” Juris Prudentia:
Jurnal Hukum Ekselen 7, no. 2 (2025).



17

pengangkatan anak. Pengaturan yang ada hanya berkaitan dengan
pengakuan terhadap anak di luar perkawinan, sebagaimana diatur dalam
Buku I BW, Bab XII, Bagian Ketiga, Pasal 280 hingga Pasal 289, yang
memuat ketentuan mengenai pengakuan anak-anak di luar kawin.?

Adapun dasar pengangkatan anak menurut islam tertera dalam Al-
Qur’an surat Al-Ahzab Ayat 4 dan 5 yang memiliki arti,

“Allah tidak menjadikan bagi seseorang dua hati dalam rongganya,
Dia tidak menjadikan istri-istrimu yang kamu zihar itu sebagai ibumu, dan
Dia pun tidak menjadikan anak angkatmu sebagai anak kandungmu
(sendiri). Yang demikian itu hanyalah perkataan di mulutmu saja. Allah
mengatakan sesuatu yang hak dan Dia menunjukkan jalan (yang benar).
Panggillah mereka (anak angkat itu) dengan (memakai) nama bapak
mereka. Itulah yang adil di sisi Allah. Jika kamu tidak mengetahui bapak
mereka, (panggillah mereka sebagai) saudara-saudaramu seagama dan
maula-maulamu.) Tidak ada dosa atasmu jika kamu khilaf tentang itu, tetapi
(yang ada dosanya) apa yang disengaja oleh hatimu. Allah Maha
Pengampun lagi Maha Penyayang”.?®

Pada ayat tersebut dengan tegas membantah anggapan bahwa anak
angkat berkedudukan sebagai anak kandung dan masuk dalam kelompok
kerabat. Akibat anak angkat itu tidak termasuk kerabat orang tua angkatnya,
maka mereka tetap dipanggil menurut nama orang tua asalnya sebagaimana
tersebut dalam ayat 5. Dua ayat yang disebutkan di atas tegas sekali menolak
masuknya anak angkat ke dalam lingkungan kekerabatan orang tua
angkatnya. Adapun akibat hukum dari pengangkatan anak, terdapat dua

status hukum yang perlu diperhatikan, yaitu dalam hal kewarisan dan

perkawinan.

2 Dini Ayu Indrawati dkk., “Perlindungan Hukum Bagi Anak Luar Kawin Terhadap Hak Waris
Atas Akibat Tidak Tercatatnya Dalam Surat Keterangan Waris,” Jurnal Sains, Ekonomi,
Manajemen, Akuntansi Dan Hukum 2, no. 2 (2025): 86-95.

29 Al-Quran dan Terjemahannya.



18

Dalam kewarisan, orang tua angkat dan anak angkat tidak dapat
saling mewarisi, karena anak angkat tetap memiliki hubungan nasab dengan
orang tua kandungnya. Begitu pula dalam hal perkawinan, anak angkat tidak
termasuk dalam kategori yang diharamkan untuk dinikahi, sehingga ia dapat
menikah dengan orang tua angkat atau kerabat angkatnya. Larangan
perkawinan hanya berlaku antara anak angkat dan orang tua kandungnya.

Dengan demikian dapat diketahui bahwa selama pengangkatan anak
tidak dilakukan secara mutlak dengan segala konsikuensinya dan akibat-
akibat hukumnya, maka upaya pemungutan atau pengangkatan anak dengan
tujuan untuk mendidik, mengasuh, dan memperlakukan seolah-olah ia anak
sendiri tetap dibenarkan oleh syariat I1slam.®! Bahkan mengingat hubungan
yang sudah sangat dekat antara anak angkat dengan orang tua yang
mengangkatnya, apalagi kalau ia masih termasuk keluarga sendiri, serta
orang tua angkatnya tidak mempunyai keturunan, maka menurut Yusuf al-
Qardhawi, orang tua angkat itu boleh menghibahkan atau mewasiatkan
hartanya kepada anak angkatnya sebelum ia meninggal dunia.®

Secara keseluruhan, pengangkatan anak harus dilakukan dengan
memperhatikan aspek hukum yang berlaku, baik dalam peraturan

perundang-undangan maupun dalam perspektif agama, agar hak-hak anak

%0 Nurainun Fitra, “Fenomena Adopsi Anak Di Indonesia Studi Komparatif Atas Pemikiran Ali Ash-
Shabuni Dan M. Quraish Shihab Dalam Q.S. Al-Ahzab/33: 4-5” (diploma, Universitas Islam Negeri
Datokarama Palu, 2023).

31 Nuzha Nuzha, “Pengangkatan Anak Adopsi dalam Tinjauan Hukum Islam & Sistem Hukum di
Indonesia,” Al-Mutsla 1, no. 2 (2019): 118-135.

32 Tubagus Achmad Hanif Affan, “Perspektif Ulama Buntet Pesantren Terhadap Wasiat Wajibah
Dalam Kompilasi Hukum Islam Kepada Ahli Waris Beda Agama” (diploma, S1-Hukum Keluarga
IAIN SNJ, 2024).



19

tetap terlindungi dan tidak melanggar prinsip dalam syariat Islam.® Kondisi
tersebut menunjukkan, pengangkatan anak tidak boleh mengubah status
nasab \anak, melainkan hanya bertujuan untuk memberikan perawatan,
pendidikan, dan kasih sayang yang layak bagi anak angkat tersebut.

3. Syarat-syarat Pengangkatan Anak

Belakangan ini, pengangkatan anak dalam masyarakat sering kali
hanya dilakukan berdasarkan kesepakatan antara kedua belah pihak, tanpa
memenuhi persyaratan yang seharusnya dipenuhi. Kondisi tersebut terjadi
karena kurangnya pemahaman masyarakat mengenai Syarat-Syarat
pengangkatan anak.® Surat Edaran Mahkamah Agung No. 6 Tahun 1983
mengatur tentang prosedur pengangkatan anak, yang menyebutkan bahwa
sebelum mengangkat anak, seseorang harus mengajukan permohonan
pengesahan atau pengangkatan kepada Pengadilan Negeri di tempat anak
yang akan diangkat berada.

Permohonan tersebut dapat diajukan secara tertulis atau lisan kepada
panitera, yang memuat alasan atau motivasi di balik pengangkatan anak
dengan tujuan untuk memberikan kehidupan yang lebih baik di masa depan
bagi anak yang diangkat.*

4. Tujuan dan Alasan Pengangkatan Anak
Dalam pelaksanaannya, pengangkatan anak di Indonesia memiliki

berbagai tujuan dan/atau motivasi. Salah satu tujuannya adalah untuk

33 Nuzha, “Pengangkatan Anak Adopsi dalam Tinjauan Hukum Islam & Sistem Hukum di
Indonesia.”

3 Fenti Juniarti, “Pengangkatan Anak Tanpa Proses Pengadilan Perspektif Hukum Positif Dan
Hukum Islam.” (other, IAIN Bengkulu, 2021).

% Rini Safarianingsih, “Akibat Hukum Pengangkatan Anak Tanpa Penetapan Pengadilan,” Perahu
(Penerangan Hukum): Jurnal limu Hukum 10, no. 2 (2022).



20

melanjutkan garis keturunan, terutama ketika suatu pasangan perkawinan
tidak dikaruniai keturunan.® Motivasi ini sangat mendalam bagi pasangan
suami istri yang telah dinyatakan tidak dapat memiliki anak, meskipun
mereka sangat menginginkan kehadiran anak di tengah keluarga mereka.

Ketentuan ini memberikan perlindungan yang sangat penting bagi
anak, yang secara alami sangat bergantung pada orang tuanya. Praktik
pengangkatan anak yang didorong oleh motif komersial, perdagangan, atau
sekadar untuk mendapatkan perhatian, kemudian setelah anak angkat
diperoleh lalu dibiarkan atau diabaikan sangat bertentangan dengan hak-hak
yang dimiliki oleh anak.®” Selain itu, pengangkatan anak bertujuan pula
untuk mempertahankan ikatan perkawinan dan kebahagiaan keluarga,
karena dengan adanya anak dalam keluarga, rasa saling menyayangi dan
mengasihi antara pasangan maupun keluarga akan semakin meningkat.
Tidak jarang, masyarakat memiliki keyakinan bahwa dengan mengangkat
anak di rumah, mereka akan memiliki anak biologis sendiri. %

Sebagian lain melakukan pengangkatan anak karena merasa belas
kasihan terhadap anak terlantar atau anak yang orang tuanya tidak mampu
merawatnya, atau untuk alasan kemanusiaan. Selain itu, pengangkatan anak
juga dilakukan untuk memberikan teman bagi anak yang sudah ada,

misalnya jika pasangan hanya memiliki anak laki-laki, mereka mengangkat

% Johannes Sondang Hamonangan Dolok Saribu, “Perlindungan Hukum Bagi Anak Adopsi Ditinjau
Dari Undang-Undang Ri Nomor 35 Tahun 2014 Tentang Perlindungan Anak” (S1, Universitas
Kristen Indonesia, 2022).

37 Annisa Nur Fathira, “Pelaksanaan Pengangkatan Anak Di Kota Parepare Berdasarkan Permensos
Nomor 110/HUK/2009 Tentang Persyaratan Pengangkatan Anak (Perspektif Siyasah Syar’iyyah).”
(undergraduate, 1AIN Parepare, 2024), https://doi.org/10/HUK/2009.

8 Azizy, “Motif Adopsi Anak Dalam Perundang-Undangan Dan Dissenting Opinion Penetapan
Pengadilan Agama Buol Nomor.”



21

anak perempuan, atau sebaliknya.*® Terdapat pula alasan pengangkatan anak
yang berkaitan dengan hubungan keluarga, di mana orang tua kandung anak
meminta kepada keluarga tertentu agar anak mereka diangkat. Namun,
alasan paling umum di balik pengangkatan anak adalah kekhawatiran
pasangan tidak memiliki keturunan.*

Sedangkan tujuan pengangkatan anak dalam hukum adat sendiri
lebih fokus pada kekhawatiran calon orang tua angkat terhadap
kemungkinan kepunahan, sehingga calon orang tua angkat yang tidak
memiliki anak mengambil anak dari lingkungan kerabatnya dan
menganggap anak tersebut sebagai anak kandung mereka, tanpa
memperhatikan golongan atau hubungan darah asalnya.*

5. Perbedaan Konsep Pengangkatan Anak dalam Hukum Positif, Islam dan
Hukum Adat

Pengangkatan anak merupakan Tindakan hukum yang dikenal
dalam berbagai sistem hukum, namun memiliki karakter, tujuan, dan
konsekuensi yang berbeda antara hukum positif, hukum Islam, dan hukum
adat. Perbedaan ini penting dipahami untuk membaca praktik pengangkatan
anak yang hidup di masyarakat secara proporsional, khususnya ketika
praktik tersebut tidak sepenuhnya tunduk pada satu sistem hukum tertentu.
Dalam hukum positif Indonesia, pengangkatan anak diposisikan sebagai

perbuatan hukum yang menimbulkan akibat yuridis dan mensyaratkan

39 Suta Ramadan dkk., “Prosedur Pengangkatan Anak Dalam Hukum,” Perfecto: Jurnal IImu Hukum
1, no. 4 (2024): 37-44.

40 Mezi Watdila Idfi dan Shandra Puspita Dewi, “Pengangkatan Anak Sebagai Jalan Keluar Konflik
Keluarga: Penelitian,” Jurnal Pengabdian Masyarakat Dan Riset Pendidikan 4, no. 1 (2025): 70-
17.

41 Rusli Pandika, Hukum Pengangkatan Anak (Sinar Grafika, 2022).



22

prosedur formal. Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang
Perlindungan Anak menegaskan bahwa pengangkatan anak dapat dilakukan
demi kepentingan terbaik anak serta mengikuti ketentuan peraturan
perundang-undangan.

Ketentuan tersebut dipertegas dalam Peraturan Pemerintah Nomor
54 Tahun 2007 tentang Pelaksanaan Pengangkatan Anak yang mewajibkan
adanya penetapan pengadilan sebagai dasar sah pengangkatan anak. Dengan
demikian, hukum positif menempatkan kepastian status anak dan kejelasan
tanggung jawab pengasuhan sebagai unsur utama dalam praktik
pengangkatan anak. Berbeda dengan hukum positif, hukum Islam tidak
mengenal pengangkatan anak dalam arti penyamaan status dengan anak
kandung (tabanni). Al-Qur’an secara tegas menolak pengaburan nasab dan
status, sebagaimana dinyatakan dalam Surah al-Ahzab ayat 4 dan 5.

Namun demikian, Islam tetap membuka ruang pengasuhan anak
dalam bentuk kafalah, yakni pemeliharaan, pendidikan, dan perlindungan
anak tanpa mengubabh identitas nasab dan hak-hak keperdataannya. Dengan
demikian, pengangkatan anak dalam Islam dibenarkan sepanjang tidak
menimbulkan perubahan status hukum anak dan tidak melahirkan
konsekuensi nasab, waris, dan kemahraman sebagaimana anak kandung.

Sementara itu, hukum adat memandang pengangkatan anak sebagai
praktik sosial yang lahir dari kebutuhan dan nilai-nilai komunitas setempat.
Dalam banyak masyarakat adat, pengangkatan anak tidak selalu dipahami
sebagai perbuatan hukum formal, melainkan sebagai mekanisme sosial

untuk menjaga keberlanjutan keluarga, solidaritas sosial, atau memenubhi



23

kebutuhan tertentu yang dipandang mendesak. Akibatnya, pengangkatan
anak dalam hukum adat sering kali dilakukan tanpa prosedur administratif
dan tanpa penetapan lembaga hukum negara, serta bergantung pada
kesepakatan sosial dan legitimasi kultural masyarakat.

Perbedaan mendasar ketiga sistem hukum tersebut terletak pada
derajat formalitas dan konsekuensi hukum yang ditimbulkan. Hukum positif
menekankan legalitas dan kepastian hukum, hukum Islam menekankan
kejelasan nasab dan tanggung jawab moral, sementara hukum adat lebih
menekankan penerimaan sosial dan nilai-nilai lokal. Perbedaan inilah yang
sering kali melahirkan ketegangan normatif ketika praktik pengangkatan
anak adat, seperti Kalamatan, dijalankan di luar mekanisme hukum formal
namun tetap memiliki implikasi sosial dan psikologis yang signifikan.

Pemahaman terhadap perbedaan konseptual ini menjadi landasan
penting untuk menilai praktik pengangkatan anak adat secara lebih kritis.
Dengan memahami batas dan karakter masing-masing sistem hukum,
praktik adat dapat dibaca secara lebih jernih, mana yang masih sejalan
dengan prinsip perlindungan anak dan mana yang berpotensi menimbulkan

persoalan normatif sehingga memerlukan penataan lebih lanjut.
B. Sadd ad-Dzari’ah

1. Konsep Sadd ad-Dzari’ah
Dalam kajian Hukum Islam, para ulama memiliki pandangan yang
berbeda terkait dengan sumber-sumber hukum. Di antara dalil hukum yang
telah disepakati oleh para Ulama Madzhab adalah al-Quran, Sunnah, ijma’

dan Qiyas. Sedangkan dalil lainnya seperti ‘Urf, Istihsan, Istishab,



24

Mashlahah Mursalah, dan Sadd ad-Dzari’ah masih menjadi perdebatan di
kalangan Ulama karena perbedaan pemahaman terhadap hadis Nabi Saw
yang diterima oleh ulama di berbagai wilayah.*> Hal ini menyebabkan
adanya perbedaan cara berpikir dalam menggunakan sumber hukum dalam
proses istinbath hukum. Ulama yang berada jauh dari pusat turunnya wahyu
dan sunnah cenderung lebih kontekstual dan sering mengandalkan nalar.
Sementara itu, ulama Hijaz lebih condong kepada pendekatan tekstual
terhadap teks al-Qur’an dan sunnah.*

Salah satu landasan hukum yang digunakan sebagai rujukan
istinbath adalah Sadd ad-Dzari 'ah yang sering dipakai oleh Ulama madzhab
Hanafi dan Maliki.** Namun saat ini, banyak pula digunakan sebagai
istinbath hukum oleh kalangan Syafi’iyah yang dapat diamati dalam proses
penyusunan  Undang-Undang di Indonesia, keputusan-keputusan
pengadilan Agama, serta dalam Fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh Majelis

Ulama Indonesia.
2. Pengertian Sadd ad-Dzari’ah
Secara etimologi, kata Sadd ad-Dzari 'ah berarti “jalan yang menuju

kepada sesuatu,” yang secara bahasa memiliki makna sebagai sarana atau

42 Sunoto Sunoto, “Menelisik Sumber-Sumber Hukum Islam,” Jurnal Cerdas Hukum 2, no. 1
(2023): 37-44.

43 Muhammad Yazidi Rahman, “Studi Komparatif Aliran Besar Metode Sunnah Bil-Wus’a Ahmad
Bin Hanbal Dan Metode Mashlahah Mursalah Malik Bin Anas Dalam Metodologi Studi Hukum
Islam,” Indonesian Journal of Islamic Jurisprudence, Economic and Legal Theory 2, no. 4 (2024):
2298-312, https://doi.org/10.62976/ijijel.v2i4.834.

4 Agustin Agustin dkk., “Tinjauan Sadd Al-Dzari’ah terhadap Meningkatnya Pernikahan Dini
Akibat Media Sosial di Era DigitalL (Studi Kasus Kecamatan Binduriang Kabupaten Rejang
Lebong)” (undergraduate, Institut Agama Islam Negeri Curup, 2025), 9.



25

jalan menuju suatu tujuan.®® Sadd ad-Dzari’ah atau bahaya-bahaya menurut
IImu Ushul Figh adalah:

bt Jai ) G ogitg sty oe el )
Artinya:“Satu masalah yang tampaknya mubabh, tetapi (kemungkinan) bisa
menyampaikan kepada perkara yang terlarang (haram).”#

Para ulama memberikan pengertian tentang dzari’'ah dengan redaksi
dan penekanan yang bervariasi. Menurut Ibn Rusyd, dzari’ah adalah sesuatu
yang pada dasarnya diperbolehkan, namun menjadi jalan atau penghubung
menuju perbuatan yang dilarang, seperti transaksi jual beli yang dapat
mengarah pada riba.*” Seperti contoh dapat dikemukakan persoalan
menjalin pergaulan atau persahabatan dengan individu yang berperilaku
buruk. Dalam hal ini terdapat dua kemungkinan konsekuensi.

Pertama, orang-orang yang memiliki perilaku buruk tersebut dapat
berubah menjadi pribadi yang lebih baik karena pengaruh persahabatan
dengan kita. Kedua, justru sebaliknya, ada kemungkinan kita yang
terpengaruh dan akhirnya ikut terjerumus ke dalam perilaku buruk akibat
hubungan pergaulan tersebut. Padahal, pada dasarnya menjalin pertemanan
merupakan perbuatan yang hukumnya mubah. Namun, persahabatan
tersebut dapat menjadi terlarang apabila secara nyata berpotensi

menimbulkan kejahatan atau mendatangkan mudarat dan bahaya.*®

4 Ervina Suwandi dkk., “Ijtihad Method as an Innovation in Exploring Islamic Law,” Al-Ahkam
Addariyah 1, no. 1 (2024): 89-103.

4 Kawakib Kawakib dkk., “Sadd Al-Dzari’ah Sebagai Hukum Islam: Studi Komparatif Ibnu Al-
Qayyim Al-Jauziyah Dan Ibnu Hazm,” Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur’an Dan Hadist 4, no. 1
(2021): 78-104., https://doi.org/10.35132/albayan.v4i1.103.

47 |bn Rusd, Al-Mugaddimabh, juz I, Kitab al- Bay’ (Dar al-Fikr, t.t.), 524.

8 Annisa Solihah Nurjannah dkk., “Konsep Friendship Perspektif Wahbah Az-Zuhaili Dalam Tafsir
Al-Munir,” Ta 'wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam 6, no. 2 (2025): 42-55.



26

Sadd ad-Dzari’ah sendiri tersusun dari dua kata, yaitu Sadd dan ad-
Dzari’ah. Kata Sadd secara etimologi berasal dari masdar “Sadda-yasuddu-
Saddan”, yang berarti menutup atau menghalangi, yaitu upaya menutup atau
mengunci sesuatu yang rusak atau cacat. Dalam pengertian istilah, kata Sadd
berarti mengunci (al-ghalq), sementara ad-Dzari’ah merupakan kata benda
bentuk tunggal yang berarti jalan atau perantara (wasilah), dengan bentuk
jamaknya adalah al-dzara’i. Hal ini sesuai dengan pendapat al-Syatibi
dalam kitabnya al-Muwafaqat, bahwa: °

giada ) islias 58 G s

Artinya : “Melakukan atau menjadikan sesuatu yang pada asalnya

merupakan maslahat sebagai sarana yang mengantarkan kepada mafsadat
(kerusakan).”

Imam Syatibi menyatakan bahwa Sadd ad-Dzari ’ah adalah menolak
sesuatu yang boleh (jaiz) agar tidak mengantarkan kepada sesuatu yang
dilarang (mamnu’). Secara keseluruhan, Sadd ad-Dzari’ah adalah konsep
yang menekankan perlunya pencegahan terhadap potensi kerusakan atau
bahaya yang bisa timbul melalui sarana yang tampak mubah, tetapi bisa
membawa pada yang dilarang atau merugikan.* Menurut Abdullah al-Jadi’,
ad-Dzari’ah adalah perantara yang menghubungkan pada suatu perkara.®

Sementara Ibnu Qayyim mengartikan ad-Dzari’ah sebagai segala hal yang

dapat menjadi sarana atau jalan menuju sesuatu yang lain.

49 Annisa Solihah Nurjannah dkk., “Konsep Friendship Perspektif Wahbah Az-Zuhaili Dalam Tafsir
Al-Munir,” Ta 'wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam 6, no. 2 (2025): 42-55.
%0 Meidinie Maulida dkk., “Sadd Al-Dzari’ah : Prinsip-Prinsip Pencegahan Dalam Hukum Islam,”
Jurnal Cendikia ISNU SU 1, no. 3 (2024): 21-26.

51 Rokhana Khalifah Al Amin dan Muhammad Chairul Huda, “The Legality of Interfaith Marriage
in Salatiga: A Perspective from Structural Functional Theory and Sadd al-Dzari’ah,” Sakina:
Journal of Family Studies 8, no. 4 (2024): 55-67.



27

Secara terminologi, ad-Dzari’ah merujuk pada perantara yang
mengarah pada hal yang terlarang, yang mengandung mafsadat, atau yang
mengarah pada yang mubah yang mengandung mashlahah. Al-Qarafi
memberikan definisi bahwa ad-Dzari’ah adalah wasilah (pengantar) untuk
mencapai tujuan tertentu, yang mana wasilah kepada hal yang haram adalah
haram, sementara wasilah kepada yang wajib adalah wajib. Sebagai contoh,
berusaha untuk pergi salat Jum'at atau mengerjakan ibadah haji merupakan
contoh wasilah yang menuju pada kewajiban. 2

Lebih lanjut, Basiq Djalil menjelaskan bahwa ad-dzari‘ah
merupakan suatu perbuatan atau keadaan yang secara lahiriah tampak
mubah, namun memiliki potensi kuat untuk mengantarkan kepada
perbuatan yang diharamkan. Dalam pandangan ini, fokus utama ad-dzari ‘ah
tidak terletak pada hukum asal perbuatan tersebut, melainkan pada
kemungkinan akibat dan dampak lanjutan yang ditimbulkannya. Dengan
kata lain, suatu perbuatan yang secara normatif tidak dilarang dapat berubah
status hukumnya apabila dalam praktiknya membuka jalan menuju
terjadinya pelanggaran terhadap ketentuan syariat.

Penekanan Basiq Djalil terhadap aspek “kemungkinan
mengantarkan pada perkara yang haram”, menunjukkan bahwa hukum
Islam tidak hanya bersifat tekstual dan formal, tetapi juga bersifat antisipatif
dan preventif. Syariat islam tidak menunggu sampai kerusakan benar-benar
terjadi, melainkan berupaya mencegah sejak tahap awal melalui penutupan

sarana yang berpotensi menimbulkan mafsadat. Dalam kerangka ini, ad-

52 Kawakib dkk., “Sadd Al-Dzari’ah Sebagai Hukum Islam.”



28

dzari‘ah dipahami sebagai jembatan antara perbuatan yang secara lahir
diperbolehkan dengan akibat yang secara substansi dilarang.

Lebih jauh, pandangan tersebut menegaskan bahwa penetapan
hukum dalam Islam tidak dapat dilepaskan dari pertimbangan realitas sosial
dan dampak empiris suatu perbuatan. Apabila suatu perbuatan yang tampak
mubah secara konsisten mengarah pada terjadinya pelanggaran syariat,
maka perbuatan tersebut tidak lagi dipandang netral, melainkan harus dikaji
ulang dengan mempertimbangkan tujuan hukum Islam secara menyeluruh.
Oleh karena itu, ad-dzari‘ah menjadi instrumen penting dalam menjaga
kehati-hatian  hukum  (iktiyar), agar celah-celah yang berpotensi
menimbulkan kerusakan tidak dibiarkan terbuka.

Dengan demikian, pemahaman Basiq Djalil mengenai ad-dzari‘ah
menegaskan bahwa hukum Islam tidak hanya menilai perbuatan dari sisi
kebolehannya secara asal, tetapi juga dari arah, tujuan, dan konsekuensi
yang mungkin ditimbulkan. Konsep ini memperlihatkan bahwa syariat
Islam sangat memperhatikan perlindungan terhadap kemaslahatan dan
pencegahan terhadap mafsadat, sehingga hukum tidak berhenti pada aspek
formal, tetapi juga menyentuh dimensi substantif dari perilaku manusia.*

Dari beberapa pengertian ini, sebagian ulama ushul memberikan
definisi ad-Dzari’ah secara netral seperti yang dikemukakan oleh Ibnu
Qayyim, sementara yang lainnya mengartikan secara khusus seperti yang
disampaikan oleh Abdullah al-Jadi' dan al-Qarafi. Hal ini tidak

mengherankan, karena dalam kajian ushul figh, ad-Dzari’ah terbagi

58 Muhammad Idris Sarumpaet dan Dhiauddin Tanjung, “Al-Adillah Al-Mukhtalaf Fiha : Sadd Al-
Zari’ah,” Jurnal Hukum, Politik Dan Ilmu Sosial 3, no. 4 (2024): 42-57.



29

menjadi dua konsep, yaitu Sadd ad-Dzari 'ah dan fath ad-Dzari’ah. Namun,
kata ad-Dzari’ah ketika disebut secara tunggal, bukan dalam bentuk kalimat
majemuk, lebih sering merujuk pada pengertian Sadd ad-Dzari’ah, dan
dalam hal ini, ad-Dzari’ah lebih populer merujuk pada pengertian Sadd ad-
Dzari’ah >*
3. Macam-macam Sadd ad-Dzari’ah
Untuk mempermudah pemahaman, penerapan Sadd ad-Dzari’ah
sebagai salah satu dalil dalam istinbath hukum Islam, para ulama ushul
membagi perbuatan atau perkara yang berfungsi sebagai perantara (ad-
Dzari’ah) dari berbagai sudut pandang. Abdullah al-Jadi’ membagi ad-
Dzari’ah berdasarkan keberadaannya sebagai perantara menjadi dua jenis:*
a. Perantara yang diperbolehkan adalah perantara yang merujuk pada yang
disyariatkan. Contohnya: berjalan menuju Jumat adalah “ad-Dzari’ah”
sebab menjadi perantara pada sampainya syariat. Oleh karena itu,
berjalan dalam hal ini adalah “fath ad-Dzari’ah.%®
b. Perantara yang dilarang adalah perantara yang merujuk pada hal-hal
yang diharamkan. Contohnya, berduaan dengan lawan jenis yang bukan

mahram merupakan “al-dzari ‘ah” yang bisa mengarah pada perbuatan

54 Miftahul Jannah, “Pemberian Dispensasi Nikah karena faktor hubungan erat kedua belah pihak
perspektif Saddu Al Dzari’ah dan Undang-Undang Perlindungan Anak: Studi Putusan Nomor
0054/pdt.P/2017/PAMLG” (undergraduate, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim,
2021).

55 Muhaemin, “Adopsi Anak Tanpa Izin Ibu Kandung Perspektif Sadd Al-Dzart ‘Ah Dan Hukum
Perlindungan Anak.”

% Hasniati Hasni dkk., “Disrupsi Keagamaan di Masa Pandemi Covid-19: Tinjauan Sadd al-
Dzari’ah terhadap Sikap Masyarakat Kota Parepare dalam Menanggapi Peniadaan Shalat Berjamaah
di Masjid,” DIKTUM: Jurnal Syariah dan Hukum 19, no. 2 (2021): 75-87.



30

zina, sehingga perbuatan tersebut dilarang. Dengan demikian, larangan
ini disebut dengan “Sadd al-dzari ‘ah”.®’

Pembagian ini menunjukkan bahwa perantara yang mengarah pada
sesuatu yang dibolehkan, maka itu disyariatkan, dan perbuatan yang
membawa pada larangan, maka itu dilarang; dengan kata lain, “hukum yang
berlaku pada perantara (wasilah) mengikuti hukum magasid”.

Namun demikian, menurut al-Jadi’, istilah al-dzari ‘ah lebih sering
digunakan dengan pengertian yang mengarah pada kerusakan ( mafsadat).
Inilah yang menjadi asal mula dari Sadd al-dzari ‘ah. Selain itu, Abdullah
al-Jadi’ juga mengklasifikasikan ad-Dzari’ah berdasarkan ada atau tidak
adanya Nash (al-Qur’an dan Sunah) sebagai berikut:

a. Perbuatan ad-Dzari’ah yang dinyatakan dalam nash sebagai sarana
pengantar untuk larangan, seperti pada larangan berkhalwat (berdua-
duaan) dengan perempuan yang bukan mahram.

b. Perbuatan ad-Dzari’ah yang dinyatakan dalam nash sebagai sarana
pengantar perintah, seperti pada perintah pergi ke masjid untuk salat
Jumat.

c. Perbuatan ad-Dzari’ah yang dinyatakan dalam nash sebagai sesuatu
yang ditinggalkan; nash tidak memerintahkan maupun melarangnya.
Dengan demikian, suatu perbuatan yang dinyatakan dalam nash sebagai
perantara, maka dasar hukumnya mengikuti hukum yang diungkap
dalam nash tersebut. Sementara itu, perkara atau perbuatan yang tidak

digolongkan sebagai bagian dari sarana perantara (ad-Dzari’ah)

5" Mulyono Mulyono dkk., “Iddah Perempuan Hamil karena Zina Menurut Madzhab Hanbali dan
Kompilasi Hukum Islam (Analisis Sadd Dzari’ah)” (undergraduate, IAIN Curup, 2021).



31

menurut nash, juga tidak termasuk dalam masalah Sadd ad-Dzari’ah ,
sehingga masuk dalam kategori yang ketiga. Sebagian ulama Ushul
mengartikan bagian ini sebagai "masalah yang tampaknya mubabh,
namun dijadikan sarana untuk melakukan perbuatan yang dilarang."
Di sisi lain, Ibnu Qayyim membagi ad-Dzari’ah menjadi empat
macam, yaitu:*

a. Sesuatu yang sejak awal dapat mengarah kepada mafsadat, seperti
minum khamr yang dapat menyebabkan mabuk, menuduh zina yang
dapat mengarah pada kebohongan, dan berzina yang dapat
menyebabkan tercampurnya nasab.

b. Sesuatu yang pada dasarnya merupakan perantara dari hal yang mubah,
namun digunakan sebagai jalan untuk mencapai mafsadat, seperti
perbuatan tahlil, atau jual beli dengan tujuan riba.

c. Sesuatu yang pada dasarnya merupakan perantara dari hal yang mubah
tanpa ada tujuan untuk mencapai mafsadat, tetapi lebih cenderung
mengarah kepada mafsadat, contohnya salat sunnah pada waktu yang
terlarang, mencaci tuhan orang musyrik di depan mereka, salat di depan
kuburan, atau berhiasnya wanita pada masa ‘iddah karena kematian
suami.

d. Sesuatu yang pada dasarnya merupakan perantara yang mubah tanpa
disertai tujuan untuk mencapai mafsadat, tetapi ada kemungkinan

mengarah pada mafsadat, meskipun maslahatnya lebih dominan, seperti

% Kawakib dkk., “Sadd Al-Dzari’ah Sebagai Hukum Islam.”



32

memandang perempuan yang sedang dipinang, melihat perempuan saat
bertransaksi, atau berkata jujur di hadapan penguasa yang zalim.
Abdullah al-Jadi” memiliki pandangan yang sama dengan Ibnu

Qoyyim dalam membagi tingkatan perkara mubah yang dapat mengarah

pada kerusakan. Al-Jadi’ membaginya menjadi 3 jenis:®

a. Perbuatan yang jarang atau sedikit dampaknya terhadap kerusakan,
maka hukumnya tetap pada kemubahannya berdasarkan hukum asal,
seperti menanam anggur yang tidak dilarang karena merupakan ad-
Dzari’ah dengan alasan ada sebagian orang yang menjadikannya
sebagai khamr; Lelaki yang mengajar perempuan ketika diperlukan,
maka tidak dilarang karena ad-Dzari’ah dengan alasan dapat mengarah
pada perbuatan zina.

b. Perbuatan yang banyak mengarah pada kerusakan. Menurut pendapat
yang lebih kuat, hukumnya termasuk bagian dari mafsadat, karena itu
harus dicegah dengan alasan (Sadd ad-Dzari’ah) untuk menghindari
mafsadat, contohnya menjual senjata pada masa terjadinya fitnah
peperangan di antara kaum muslimin.

c. Perkara haram yang dilakukan manipulasi untuk menjadi mubabh,
dimana tampilan hilah tersebut pada asalnya diizinkan. Contohnya:
manipulasi riba dengan menjual sampel; yaitu menjual komoditas

kepada seorang pria dengan harga yang sudah disepakati tanpa batas

% Khoirul Arsyad Abdullah Widodo dan Dzulkifli Hadi Imawan, “Analisis Metodologi Istinbath
Hukum Tekstual Ibn Hazm Dalam Kitab Al-Muhalla Bi Al-Atsar,” Al-Madzhab 2, no. 1 (2025): 17-
36.



33

waktu, lalu membeli darinya dengan harga yang lebih rendah dari harga
yang dia jual.
Atas dasar pemikiran tersebut, al-Qarafi membagi ad-Dzari’ah
menjadi tiga kategori sebagai berikut:

a. Ad-Dzari’ah yang disepakati tidak ada larangan terhadapnya, artinya
hukumnya dibiarkan. Ad-Dzari’ah jenis ini adalah tindakan yang
mungkin menyebabkan mafsadat, namun dengan kemungkinan yang
sangat kecil, seperti halnya tidak dilarangnya menanam anggur
meskipun ada kemungkinan untuk mengolahnya menjadi khamr.

b. Ad-Dzari’ah yang disepakati harus dihindari dengan menerapkan
hukum atasnya. Hal ini disepakati oleh umat karena dipastikan akan
menimbulkan kemafsadatan. Contohnya adalah larangan mencela
berhala kaum musyrik karena bisa berakibat Allah dicela oleh mereka;
menggali sumur di jalan umum jika diyakini ada orang yang bisa terjatuh
ke dalamnya.

c. Ad-Dzari’ahyang diperselisihkan oleh ulama. Jenis ketiga ini mencakup
segala bentuk tindakan yang berpotensi menimbulkan mafsadat, tetapi
dengan kemungkinan yang tidak pasti. Misalnya, melihat perempuan
yang bukan mahram karena dapat memicu terjadinya perzinaan,
sebagaimana yang dikatakan al-adawi kepada al-harasyi; yakni melihat
tanpa syahwat, yang juga disetujui oleh Imam Malik. Sementara mereka
yang lainnya melarangnya. Adapun memandang dengan syahwat, para

ulama sepakat untuk melarangnya.

60 Maulida dkk., “Sadd Al-Dzari’ah.”



34

Ad-Dzari’ah jika dilihat dari tingkat kerusakan yang ditimbulkan,

Abu Ishaq al-Syatibi, membaginya menjadi empat jenis, yaitu:5:

a. Ad-Dzari’ah yang mengarah pada kerusakan secara pasti. Contohnya
menggali lubang di halaman rumah seseorang dekat pintu saat malam
hari, sehingga setiap orang yang keluar dari pintu tersebut pasti akan
terjatun ke dalam lubang itu. Pada dasarnya menggali lubang itu
diperbolehkan, namun penggalian seperti ini akan menimbulkan bahaya
atau kerusakan.

b. Ad-Dzari’ah yang dapat menyebabkan kerusakan menurut kebiasaan,
yaitu jika ad-Dzari’ah tersebut dilakukan, kemungkinan besar akan
menimbulkan kerusakan atau perbuatan yang dilarang. Contohnya
menjual anggur kepada produsen minuman keras, atau menjual senjata
tajam kepada orang yang berniat jahat.

c. Ad-Dzari’ah yang mengarah pada perbuatan yang terlarang, artinya jika
ad-Dzari’ah itu tidak dihindari, maka akan mengarah pada perbuatan
yang terlarang. Contohnya jual beli dengan sistem kredit (angsuran),
meskipun tidak selalu berujung pada riba, namun dalam praktiknya
sering kali menjadi jalan menuju perbuatan riba.

4. Kaidah-kaidah dalam Sadd ad-Dzari’ah
Kaidah dalam Sadd ad-Dzari’ah berfungsi sebagai instrumen
preventif dalam hukum Islam untuk mencegah terjadinya kemudaratan

(mafsadat) sebelum benar-benar terjadi. Secara prinsip, Sadd ad-Dzari’ah

1 Muhammad Nur Khaliq dan Aji Pangestu, “Teori Maqasid Syari’ah Klasik (Asy-Syatibi),”
Risalah Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 11, no. 1 (2025): 149-162.



35

tidak memandang suatu perbuatan hanya dari sisi kebolehannya secara asal,
tetapi juga mempertimbangkan akibat dan dampak lanjutan yang mungkin
timbul dari perbuatan tersebut.®> Dengan demikian, kaidah ini berfungsi
sebagai mekanisme kehati-hatian (ihtiyat) dalam penetapan hukum.

Fungsi utama kaidah Sadd ad-Dzari’ah adalah menutup jalan yang
secara potensial dapat mengantarkan pada perbuatan terlarang, meskipun
perbuatan tersebut pada dasarnya bersifat mubah. Dalam konteks ini, hukum
Islam tidak hanya bersifat reaktif terhadap pelanggaran, tetapi juga bersifat
antisipatif dengan mencegah sebab-sebab yang dapat mengarah pada
kerusakan.®® Hal ini menunjukkan bahwa hukum Islam sangat
memperhatikan perlindungan terhadap kemaslahatan manusia secara
menyeluruh. Selain itu, kaidah Sadd ad-Dzari’ah berfungsi sebagai penjaga
tujuan-tujuan syariat (Maqashid al-Syari’ah), khususnya dalam menjaga
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dengan menutup celah yang
berpotensi menimbulkan mafsadat, kaidah ini memastikan bahwa
penerapan hukum tetap sejalan dengan tujuan utama syariat, bukan sekadar
berpegang pada teks hukum secara literal.

Dalam praktik hukum Islam, kaidah Sadd ad-Dzari’ah juga
berfungsi sebagai alat penyeimbang antara teks dan realitas sosial. Kaidah
ini memungkinkan ulama atau hakim mempertimbangkan kondisi sosial,
budaya, dan dampak empiris suatu perbuatan dalam menetapkan hukum.

Oleh karena itu, Sadd ad-Dzari’ah menjadikan hukum Islam lebih fleksibel,

62 Irwan Nurdiyanto dkk., “Kaidah Terkait Mafsadat Yang Saling Berhadapan,” Socius: Jurnal
Penelitian IImu-Ilmu Sosial 3, no. 1 (2025).
83 Sarumpaet dan Tanjung, “Al-Adillah Al-Mukhtalaf Fiha.”



36

kontekstual, dan responsif terhadap dinamika masyarakat, tanpa keluar dari
prinsip dasar syariat. Dengan demikian, fungsi kaidah Sadd ad-Dzari’ah
tidak hanya terbatas pada pelarangan, tetapi juga sebagai instrumen
perlindungan dan pencegahan demi menjaga kemaslahatan umat dan
mencegah terjadinya kerusakan yang lebih besar di masa depan. Adapun
kaidah-kaidah yang dimaksud antara lain :
a. Kaidah Cabang Kelima

A e pihig J5 ez gy

Artinya : “Jika sesuatu yang halal dan yang haram bercampur, maka
yang dimenangkan adalah yang haram.”

Kaidah ini menegaskan sikap kehati-hatian (i4tiyay) dalam
hukum Islam. Apabila suatu perbuatan memiliki kemungkinan
mengandung unsur yang dilarang, maka sikap yang lebih aman adalah
menghindarinya. Prinsip ini bertujuan untuk menutup peluang
terjadinya pelanggaran hukum dan menjaga kemurnian amal perbuatan.
Para ulama menyepakati bahwa kaidah ini merupakan bentuk
pencegahan agar manusia tidak terjerumus ke dalam perbuatan yang
meragukan (syubhat).®*

b. Kaidah Cabang Kesembilan
G e gt

Artinya : “Yang mengelilingi (sesuatu) hukumnya sama dengan yang
dikelilinginya.”

Kaidah ini menegaskan bahwa syariat tidak hanya menetapkan

hukum pada inti suatu perkara, tetapi juga pada hal-hal yang berada di

8 Nurdiyanto dkk., “Kaidah Terkait Mafsadat Yang Saling Berhadapan.”



37

sekitarnya (harim) karena kedekatannya dapat menjadi batas penjaga
atau jalan menuju perkara tersebut. Dengan demikian, jika sesuatu
dihukumi haram atau wajib, maka area atau hal yang mengitarinya
sebagai pengaman dan pencegah celah ikut mendapatkan konsekuensi
hukum yang sejalan. Kaidah ini menunjukkan kehati-hatian Islam dalam
menjaga tujuan hukum, yakni menutup jalan yang dapat mengantarkan
kepada pelanggaran serta memastikan sebuah ketentuan dijalankan
secara utuh, bukan parsial.
c. Cabang dari Kaidah Induk Keempat

Al s g pias i s
Artinya : “Menolak mafsadat lebih diutamakan ketimbang menarik
maslahat. ”

Kaidah ini menegaskan bahwa apabila suatu perbuatan yang
pada asalnya mubah ternyata lebih dominan menimbulkan kerusakan
dibandingkan manfaat yang dihasilkan, maka perbuatan tersebut
sebaiknya ditinggalkan. Prinsip ini menunjukkan bahwa syariat Islam
sangat mengedepankan perlindungan dari dampak negatif, meskipun
harus mengorbankan sebagian manfaat. Al-Qarafi menjelaskan bahwa
ketika maslahat dan mafsadat bertemu, maka perhatian utama syariat
adalah mencegah kerusakan yang lebih besar, karena mafsadat
memiliki dampak yang lebih luas dan destruktif bagi kehidupan
manusia.®®

d. Cabang dari Kaidah Induk Kelima

8 Irwan Nurdiyanto dkk., “Kaidah Terkait Mafsadat Yang Saling Berhadapan,” Socius: Jurnal
Penelitian IImu-I1lmu Sosial 3, no. 1 (2025).



38

Sgp 0 s d e
Artinya : “Yang mengelilingi larangan hukumnya sama dengan yang
dikelilingi. %

Kaidah ini menegaskan bahwa perbuatan yang secara langsung
atau tidak langsung menjadi jalan menuju perbuatan terlarang dapat
dihukumi sama dengan perbuatan terlarang tersebut. Dalam pandangan
Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, sarana dan tujuan memiliki keterkaitan yang
erat, sehingga hukum sarana mengikuti hukum tujuan apabila hubungan
antara keduanya bersifat kuat dan nyata.®” Oleh karena itu, suatu
perbuatan yang tampak netral dapat berubah hukumnya apabila secara
faktual menjadi pengantar kepada kemaksiatan.

e. Cabang Langsung dari Kaidah Induk Pertama
Lol 3821 d gl
Artinya : “Hukum wasilah tergantung pada tujuan-fujuannya.

Kaidah ini menegaskan bahwa penilaian hukum terhadap suatu
perbuatan tidak dapat dilepaskan dari tujuan yang hendak dicapai.
Apabila tujuan dari suatu perbuatan adalah sesuatu yang diperbolehkan
dan tidak bertentangan dengan syariat, maka sarana yang digunakan
juga diperbolehkan. Sebaliknya, apabila tujuan tersebut dilarang, maka

sarana menuju tujuan tersebut juga menjadi terlarang.®® Ibnu Qayyim

menyatakan, “Al-wasa’il laha ahkam al-magasid.” (sarana memiliki

% Ibrahim Duski, Al-Qawd’id Al-Fighiyah (Kaidah-Kaidah Figih) Edisi Revisi, no. 1, 2 ed.
(Noerfikri Offset, 2024).

67 Rizal Darwis, “Pemikiran Ibnu Qayyim Al-Jauziyah Terhadap Paradigma Perubahan Hukum,”
Adzkiya : Jurnal Hukum dan Ekonomi Syariah 5, no. 1 (2017): 67-86.

8 Duski, Al-Qawad’id Al-Fighiyah (Kaidah-Kaidah Figih) Edisi Revisi.

89 Chamim Tohari, Teori Perubahan Hukum Islam: Implementasi Magashid Al-Syari’ah Al-’Ammah
Sebagai Metode Penetapan Hukum Islam Dalam Konteks Reformulasi Hukum Islam Di Indonesia
(UMMPress, 2025).



39

hukum yang mengikuti tujuan).”® Pernyataan ini menegaskan bahwa
hukum Islam tidak hanya melihat bentuk lahir perbuatan, tetapi juga

maksud dan arah perbuatan tersebut.

5. Kerangka Sadd ad-Dzari’ah dalam mafsadat

Untuk menentukan bagaimana Sadd ad-Dzari’ah dirasa pantas
digunakan dalam penelitian yang berbasis mafsadat, maka perlu adanya
suatu kerangka yang dapat dipakai sebagai pedoman untuk menentukan
sikap atas suatu tindakan hukum yang bisa menimbulkan mafsadat sehingga
dzari’ah dalam tindakan tersebut bisa dibatasi bahkan ditutup sepenuhnya.
Pertama-tama, perlu ditelisik terlebih dahulu tentang posisi Tindakan
hukum tersebut, apakah berada dalam koridor yang akan berpotensi
menimbulkan mafsadat atau tidak. Penentuan posisi tersebut bisa
digambarkan melalui parameter atau tolak ukur terhadap suatu tindakan
hukum.™

Parameter mafsadat dalam suatu tindakan hukum bisa dilihat
terlebih dahulu tujuan apa yang mendasari dari pelaksanaannya.
Melaksanakan tujuan utama yang berupa maslahat adalah hal prioritas yang
dalam islam dikenal dengan istilah Figh al-Awlawiyyat. Abu Hanifah
sendiri memaparkan secara gambling terkait Figh al-Awlawiyyat dalam

kitabnya yang berjudul “Figh al-Akbar”.”? Figh al-Awlawiyyat sendiri

0 Abidin Nurdin dkk., “Tujuan Hukum Islam Untuk Kemaslahatan Manusia: Penerapan Kaidah
Fighiyah Dalam Bidang Ekonomi Dan Hukum Keluarga,” El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga 5, no.
1 (2022): 41-55.

"t Anggraini Fatimah dkk., Qawa ‘id Al-Fighiyyah sebagai Tolak Ukur Penentuan Skala Prioritas
Fighiyyah dalam Kehidupan Sehari-hari, 2, no. 6 (2025).

2 Achmad Sopian, “Kitab Figh Al-Akbar Karya Imam Abu Hanifah,” An-Nawa: Jurnal Studi Islam
3, no. 2 (2021): 179-191.



40

berfungsi sebagai himbauan untuk melaksanakan suatu hukum yang
memiliki kedudukan paling tinggi. Kondisi tersebut terjadi atas suatu
bahaya atau mudarat yang timbul jika hukum utama ditinggalkan.”™

Perihal bagaimana cara mengetahui posisi atau letak kebutuhan
suatu hukum, terdapat 2 cara yang dapat dilaksanakan; Metode tekstual (at-
Tanshih al-Aulawi) dan Metode ljtihad (al-ljtihad al-Aulawi). Metode
tekstual sendiri merujuk pada sumber hukum islam utama berupa al-Qur’an
dan Hadis. Sedangkan metode ijitihad sendiri terpecah menjadi 2; teks
(nushush) dan dalil (adillah).” Al-Qardhawi sendiri membagi fikih prioritas
menjadi :

a. Mendahulukan daruriyyat atas hajjiyat, apalagi terhadap tahsinat
b. Mendahulukan hajjiyyat atas tahsinat dan kamaliyyat.”

Menurut al-Qardhawi, kaidah-kaidah pertimbangan mempunyai
peran yang sangat penting dalam kehidupan manusia secara nyata, terutama
dalam bidang siyasah syar’iyah (politik hukum). Kaidah-kaidah tersebut
menjadi dasar dalam pembinaan umat, yang selanjutnya dapat dipahami
sebagai prinsip dalam menentukan skala prioritas. Seluruh kaidah tersebut
juga memiliki nilai yang sangat strategis dalam kehidupan umat manusia,
khususnya dalam ranah politik hukum Islam. Kaidah-kaidah ini berfungsi
sebagai fondasi dalam membangun tatanan masyarakat yang adil, seimbang,

dan selaras dengan magqasid al-syari‘ah, serta menjadi pedoman penting

73 Sopian, “Kitab Figh Al-Akbar Karya Imam Abu Hanifah.”

4 Fatimah dkk., Qawd ‘id Al-Fighiyyah sebagai Tolak Ukur Penentuan Skala Prioritas Fighiyyah
dalam Kehidupan Sehari-hari.

> Budi Rahmat Hakim dkk., “Tinjauan Fikih Awlawiyah Terhadap Praktik Penyaluran Zakat Pada
Baznas Provinsi Kalimantan Selatan,” Interdisciplinary Explorations in Research Journal 2, no. 2
(2024): 539-554.



41

dalam merumuskan prioritas kebijakan sosial-keagamaan umat Islam di
masa kini.”
C. Kriteria Mafsadat dalam Praktik Pengangkatan Anak Adat

Dalam perspektif Sadd ad-Dzari’ah, penilaian terhadap suatu praktik
sosial tidak cukup berhenti pada niat awal atau tujuan subjektif pelakunya,
melainkan harus memperhatikan dampak yang ditimbulkan oleh praktik
tersebut. Mafsadat dalam kerangka ini tidak dipahami secara abstrak, tetapi
diukur melalui indikator-indikator konkret yang menunjukkan adanya potensi
kerusakan terhadap tujuan-tujuan pokok syariat.”” Oleh karena itu, dalam
konteks pengangkatan anak adat, diperlukan kriteria yang jelas untuk
menentukan pada titik mana suatu praktik yang semula dimaksudkan sebagai
ikhtiar kebaikan justru membuka jalan bagi kemudaratan.

Pertama, mafsadat dalam pengangkatan anak adat dapat diidentifikasi
apabila praktik tersebut mengganggu perlindungan Maqasid al-Syari ah,
khususnya hifz al-nasl dan hifz al-nafs.”® Kejelasan nasab dan status anak
merupakan prinsip fundamental dalam hukum Islam. Apabila suatu praktik adat
menyebabkan kaburnya status anak, ketidakjelasan relasi pengasuhan, atau
pertentangan klaim tanggung jawab antara orang tua kandung dan pihak yang
mengasuh, maka kondisi tersebut dapat dikategorikan sebagai mafsadat karena

berpotensi merusak perlindungan keturunan dan kesejahteraan jiwa anak.”

6 Fatimah dkk., Qawd ‘id Al-Fighiyyah sebagai Tolak Ukur Penentuan Skala Prioritas Fighiyyah
dalam Kehidupan Sehari-hari.

" Maulida dkk., “Sadd Al-Dzari’ah.”

8 Khaliq dan Pangestu, “Teori Maqasid Syari’ah Klasik (Asy-Syatibi).”

" Khaliq dan Pangestu, “Teori Maqasid Syari’ah Klasik (Asy-Syatibi).”



42

Kedua, mafsadat dinilai dari dominasi dampak negatif yang ditimbulkan.
Dalam pandangan Imam Malik, suatu perbuatan yang pada asalnya mubah dapat
dicegah apabila berdasarkan pengalaman sosial dan kebiasaan yang terjadi lebih
sering mengantarkan pada kerusakan daripada kemaslahatan. Dengan demikian,
mafsadat tidak harus bersifat pasti atau mutlak, tetapi cukup didasarkan pada
dugaan kuat (ghalabat al-zann) bahwa praktik tersebut secara dominan
melahirkan konflik, ketegangan relasi, atau ketidakadilan sosial.®*® Dalam
peristiwa pengangkatan anak adat, indikasi ini tampak ketika praktik tersebut
berulang kali memicu perselisihan keluarga, kecemburuan, atau perasaan
kehilangan dari pihak-pihak yang terlibat.

Ketiga, mafsadat juga ditentukan oleh sifat keberlanjutan dampaknya.
Apabila suatu praktik adat memberikan manfaat awal, seperti kesembuhan anak,
namun diikuti oleh dampak psikologis dan sosial yang berkelanjutan akibat
ketidakjelasan status dan relasi pengasuhan, maka praktik tersebut patut dinilai
bermasalah. Dalam hal ini, Sadd ad-Dzari’ah berfungsi untuk menutup jalan
menuju kerusakan yang berkembang secara gradual dan sulit dikendalikan di
kemudian hari.8* Keempat, mafsadat dalam pengangkatan anak adat dapat
muncul akibat ketiadaan pengaturan hukum yang jelas. Al-Qarafi menjelaskan
bahwa hukum sarana mengikuti hukum tujuan, sehingga apabila suatu sarana
tidak diatur dan dibiarkan terbuka, padahal berpotensi mengantarkan pada

pelanggaran hak dan ketidakadilan, maka sarana tersebut harus dibatasi.®

8 Nizaita Omar, “Ijtihad Dan Kesannya Dalam Pembangunan Sosial,” Al-Hikmah 1, no. 1 (2025):
1-20.

81 Sarumpaet dan Tanjung, “Al-Adillah Al-Mukhtalaf Fiha.”

8 Nurdin dkk., “Tujuan Hukum Islam Untuk Kemaslahatan Manusia.”



43

Pengangkatan anak yang dilakukan tanpa mekanisme hukum formal
berpotensi menempatkan anak dalam posisi rentan, baik dari segi perlindungan
hak, kepastian pengasuhan, maupun jaminan kesejahteraan di masa depan.
Kelima, mafsadat menjadi relevan dalam kerangka Sadd ad-Dzari’ah apabila
kerugian yang ditimbulkan sebenarnya dapat dicegah tanpa harus menghapus
praktik adat secara keseluruhan. Prinsip ini menegaskan bahwa tujuan utama
Sadd ad-Dzari’ah bukanlah menolak adat, melainkan menyaring dan membatasi
aspek-aspek yang berpotensi merusak.®

Dengan demikian, praktik adat pengangkatan anak dapat tetap
dipertahankan pada sisi spiritual dan solidaritas sosialnya, sepanjang tidak
membuka jalan bagi kerugian yang lebih besar dan diselaraskan dengan prinsip

perlindungan anak dalam hukum Islam dan hukum positif.

8 Sarumpaet dan Tanjung, “Al-Adillah Al-Mukhtalaf Fiha.”



