
BAB II 

LANDASAN TEORI 

A. Teori Maqashid Syari’ah 

1. Pengertian Maqashid Syari’ah 

Kata pertama, maqashid , merupakan jamak dari kata maqshad, yaitu 

merupakan masdar mini dari kata qasada-yaqshudu-maqshadan. Menurut ibn al- 

Manshur (w. 711 H), kata ini secara bahasa dapat berarti istiqamah al-thariqal- Hadits, 

(keteguhan pada satu jalan) dan al-‘itimad (sesuatu yang menjadi tumpuan), misalnya 

allah menjelaskan jalan yang lurus dan mengajak manusia untuk mengikuti jalan 

tersebut, sebagaimana terdapat QS. An-nahl [16]: 9 yang berbunyi: 

اۤءه لَههدٰىكُمْ اهجْْهعِيْ  رٌ ۗوهلهوْ شه اۤىِٕ ا جه هه مِن ْ بِيْلِ وه  وهعهلهى اللِّٰٰ قهصْدُ السَّ

Artinya: dan hak bagi Allah (menerangkan) jalan yang lurus, dan diantara jalan-jalan 

ada yang bengkok. Dan jikalau di menghendaki, tentulah dia menunjuk kamu semuanya 

(kepada jalan yang benar). (QS. An-Nahl [16]:9). 

Disamping itu, kata ini juga bermakna al-‘adl (keadilan) dan al-tawassuth 

‘adam al-iftrath wa al-tafrith (mengambil jalan tengah, tidak terlalu longgar dan tidak 

pula terlalu sempit), seperti pernyataan seseorang, “kamu harus berlaku qasd (adil) 

dalam setiap urusanmu, baik dalam berbuat dan berkata-kata”, artinya mengambil jalan 

tengah (al-wasath) dalam dua hal yang berbeda. Kata ini terpakai dengan arti di atas, 

sesuai dengan QS. Luqman [31]:19 yang berbunyi: 

كَ وَ  ْ مَشْيِِّ دْ فِِّّ نْ صَوْتِّكََۗ اِِّنَّ انَْكَرَ الْصْوَاتِِّ لَصَوْتُ وَاقْصِِّ يِِّْ اغْضُضْ مِِّ مِّ  الَْْ

Artinya: “Dan sederhanalah kamu dalam berjalan dan rendahkanlah suaramu 

sesungguhnya seburuk-buruk suara ialah suara keledai”. (QS. Luqman [31]:19). 

 Demikian juga dalam hadits Nabi SAW, seperti Hadis Nabi SAW:  

 )مسلم رواه( قَصْدًا وَخُطْبَ تهُُ  ,قَصْدًا صَلََتهُُ  فَكَانَتْ  ,وَسَلَّمَ  اللهُ عَلَيْهِِّ  صَلَّى اللِ ' رَسُولِِّ  مَعَ  ي'أُصَلِِّ  كُنْتُ  :قاَلَ  ,سََُرةََ  بْنِّ  جَابِِّرِّ  عَنْ 



Dari jabir ibn samrah, ia berkata, “aku shalat bersama Rasul SAW, shalat dan 

khubatnya tidak terlalu panjang dan tidak terlalu pendek”. (HR.Muslim). 

Selain dari makna diatas, ibn al-manzhur (w.711 H) menambahkan dengan al-

kasr fi ayy wajhin kana (memecahkan masalah dengan cara apapun), misalnya 

pernyataan seseorang qashadtu al-‘ud qash dan kasartuhu (aku telah menyelesaikan 

sebuah masalah, artinya aku sudah pecahkan masalah itu dengan tuntas). Berdasarkan 

makna-makna di atas dapat disimpulkan, bahwa kata al-qashd, dipakaikan untuk 

pencarian jalan yang lurus dan keharusan berpegang kepada jalan itu.kata al-qashad itu 

juga dipakaikan untuk menyatakan bahwa suatu perbuatan atau perkataan mestilah 

dilakukan dengan memakai timbangan keadilan, tidak berlebih-lebihan dan tidak pula 

terlalu sedikit, tetapi diharapkan mengambil jalan tengah. Pemakaian makna tidak 

berlebih-lebihan dan tidak terlalu longgar mungkin dimaksudkan untuk 

mengkompromikan teori-teori ulama yang kadang-kadang terlalu tekstual dalam 

melihat nash dan ada juga yang terlalu longgar dalam memakai nash. 

Dengan demikian, maqashid adalah sesuatu yang dilakukan dengan penuh 

pertimbangan dan ditunjukan untuk mencapai sesuatu yang dapat mengantarkan 

seseorang kepada jalan yang lurus (kebenaran), dan kebenaran yang di dapatkan itu 

mestilah di yakininya serta diamalkanya secara teguh. Selanjutnya dengan melakukan 

sesuatu itu diharapkan dapat menyelesaikan masalah yang dihadapinya dalam kondisi 

apapun. 

Sementara kata as-syariah secara etimologis bermakna jalan menuju mata air. 

Dalam terminologi fikih berarti hukum-hukum yang disyariatkan oleh Allah untuk 

hambaNya, baik  yang ditetapkan melalui al-Quran maupun Sunnah Nabi saw yang 

berupa  perkataan,  perbuatan dan  ketetapan  Nabi  saw. Ar-Raisyuni memberikan 

definisi  yang  lebih  umum, beliau  menjelaskan  syariah bermakna sejumlah hukum 

amaliyyah yang dibawa oleh agama Islam, baik  yang berkaitan dengan konsepsi aqidah 



maupun legislasi hukumnya.  

‘Alal  al-Fasi mendefinisikan maqashid  syariah  sebagai  tujuan  yang 

dikehendaki  syara‟  dan  rahasia-rahasia yang ditetapkan oleh syari‟ (Allah) pada 

setiap  hukum.  Dengan  demikian  dapat dikatakan  bahwa  yang  dimaksud dengan  

maqashid  syariah  adalah  tujuan Allah sebagai pembuat hukum yang menetapkan 

hukum terhadap hambaNya.  Inti  dari maqashid  syariah adalah dalam rangka 

mewujudkan kebaikan  sekaligus  menghindarkan keburukan atau untuk menarik 

manfaat dan menolak madharat.  

Abdullah Darraz dalam komentarnya  terhadap  pandangan  as-Syatibi 

menyatakan bahwa tujuan utama Allah menetapkan hukum adalah untuk terealisasinya 

kemaslahatan hidup manusia di dunia dan di akhirat. Oleh karena itu, tujuan penetapan 

hukum dalam Islam adalah untuk menciptakan kemaslahatan dalam rangka  

memelihara  tujuan-tujuan  syara itu sendiri. Dari sinilah, maka taklif (pembebanan  

hukum)  harus  mengacu kepada terwujudnya tujuan hukum atau maqashid syariah 

tersebut. 

Ulama yang mematangkan konsep maqashid al-syariah, al-syathibi (w. 790 H), 

menurut Busyro, tidak mendefinisikan maqashid al-syariah secara gamblang. 

Demikian yang tergambang dari kitabnya, al-muwafaqat, tetapi ia lebih menitik 

beratkan kepada isi dari maqashid al-syariah itu sendiri. Demikian pula ulama- ulama 

klasik lainnya. Secara umum pembahasan ulama-ulama tersebut sudah langsung 

mengacu kepada isi dari maqashid al-syariah itu, tanpa terlebih dahulu 

mendefinisikannya. Pendefinisian maqashid al-syariah baru dilakukan oleh sebagian 

ulama-ulama kontemporer. Namun setidaknya kajian utama dari maqashid al-syariah 

atau materi-materi yang menjadi inti dari semuanya sudah tergambar dalam beberapa 

ungkapan dan pembahasan ulam tersebut. Pada dasarnya mereka mengatakan bahwa 



sesungguhnya isi maqashid al-syariah itu adalah untuk mewujudkan kemaslahatan 

manusia di dunia dan akhirat.1 

Dalam terminologi ushul fiqh, menurut Wahbah al-Zuhailî, maqãshid al- 

Syari̅’ah adalah nilai-nilai dan sasaran syara’ yang tersirat dalam segenap atau sebagian 

besar dari hukum-hukumnya. Nilai-nilai dan sasaran-sasaran itu dipandang sebagai 

tujuan dan rahasia syari’at, yang ditetapkan oleh al-Syãri’ (pembuat syari’at) dalam 

setiap ketentuan hukum. Dengan demikian, Maqãshid al- Syari̅’ah merupakan suatu 

kandungan nilai yang menjadi tujuan akhir pemberlakuan hukum-hukum syara’. 

Ibnu ‘A̅syûr mengartikan maqãshid al-Syari̅’ah sebagai hikmah, dan rahasia 

serta tujuan diturunkannya syari’at secara umum dengan tanpa mengkhususkan diri 

pada satu bidang tertentu. Dari pengertian Ibnu ‘‘Ãsyûr tersebut dapat dipahami bahwa 

maqãshid al-Sya̅ri’ah terletak pada pensyariatan hukum secara luas tanpa dikhususkan 

pada hukum-hukum tertentu. Dari definisi ini dapat disimpulkan bahwa maqashid 

syari’ah merupakan nilai-nilai yang menjadi acuan penetapan hukum, dan nilai itu 

bersifat universal dalam arti tidak terkhususkan pada satu dua kasus hukum.  

2. Biografi Imam Asy-Syatibi 

Nama Asy-Syatibi hampir selalu muncul di setiap wacana pembaharuan 

pemikiran hukum Islam. Nama lengkapnya adalah Abu Ishaq Ibrahim Ibnu Musa Al-

Gharnathi dan lebih dikenal dengan sebutan Asy-Syatibi. Namanya belum populer 

ketika beliau masih hidup, mungkin disebabkan karena dia terlahir dari keluarga yang 

sederhana, dan beliau juga hidup di masa transisi Cordova, Kota Islam terakhir di 

Spanyol. Sebetulnya beliau dapat dikatakan sebagai mata rantai ilmuan terakhir dari 

ilmuan-ilmuan besar islam dari wilayah barat sesudah Ibn Rusyd, Ibnu Taymiyyah, 

                                                     
1Busyo, Maqâshid Al-Syarîah: Pengetahuan Mendasar Memahami Maslahah (Jakarta Timur: Kencana, 2019), h. 

6-8. 

 



Ibnu Khaldun, Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah. Spanyol jatuh ke tangan pemerintahan 

Kristen dalam Tahun 892H/ 1496 M.2 

Sampai sekarang tanggal kelahiran Asy-Syatibi juga belum diketahui dengan 

pasti. Karena pada umumnya orang hanya menyebutkan saat dia wafat yaitu pada 

790H/1388 M. Meski demikian, dapat diduga bahwa Asy-Syatibi lahir dan menjalani 

hidupnya di Granada pada masa kekuasaan Yusuf Abu Al-hajjaj (1333-1354 M) dan 

Sultan Muhammad V (1354-1391). Dugaan ini berdasarkan pada perbandingan antara 

tahun kewafatan Asy-Syatibi dengan periode kekuasaan dua Sultan Granada tersebut, 

Asy-syatibi juga dikenal dengan sebutan Al-Gharnathi. 

Beliau menimba ilmu pengetahuan Arab dan sebagainya dari beberapa Imam 

besar antara lain adalah Ibn-Fakhar Al-Ilbiri, Abu Abdillah Albilinsi, Abu Al-Qasim 

Al-Sabti, Abu Abdillah Al-Syarif Al-Tilimsani, Imam Al-Maqqari, Al Khatib Ibn Al-

Marzuq, Abu Ali Al-Manshur Al Masyzali, Abu Al-Abbas Al-Qabab, Dan Abu 

Abdillah Al-Hifar. 3 

Imam Asy-Syatibi termasuk ulama yang memiliki kemampuan meneliti sesuatu  

guna menemukan kesalahan, kemudian memberi solusi. Beliau sanggup menyimpulkan 

masalah dengan tepat dan jeli, serta memiliki ketelitian dalam menelaah, yang memiliki 

kekuatan untuk dijadikan dasar. Kesimpulan yang dipetik oleh beliau sangat 

berguna,semua yang dibahas oleh beliau adalah suatu yang mulia, dan segala sesuatu 

yang dijadikan dasar oleh beliau terbebas dari noda (karena telah diteliti). 

Beliau memiliki karya-karya yang agung, yang didalamnya terdapat 

pembahasan-pembahasan yang sangat bernilai, kritikan-kritikan, penelitian, dan 

koreksian yang selalu dibutuhkan karena urgensitasnya. Al-Imam Al Hafizh Bin 

                                                     
2Agung Kurniawan and Hamsah Hudaf, “Konsep Maqashid Syariah Imam Asy-Syatibi Dalam Kitab Al-

Muwafaqat,” Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam dan Sosial 15, no. 1 (2021). h. 29-38. 
3Hamka Haq, Al-Syathibi: Aspek Teologis Konsep Maslahah Dalam Kitab Al-Muwafaqat (Jakarta: Erlangga, 

2007), h. 135-59. 



Marzuq berkata tentangnya, “beliau adalah seorang Syekh, Profesor, ahli ilmu fikih, 

seorang imam, muhaqqiq dan ulama besar yang shalih, Abu Ishaq”.4 Karena 

kesungguhan yang beliau lakoni, maka tidak ada kata mustahil untuk mendapati 

kepandaian, hingga ia sanggup melampaui orang-orang yang telah menjadi besar 

sebelumnya, sehingga ia bisa masuk dalam jajaran para iman pada berbagai dimensi 

keilmuan dan pengetahuan. 

Sebagai ulama besar Asy-Syatibi tentunya pernah menduduki posisi penting di 

Granada. Namun tidak ada keterangan yang tetap mengenai jabatan apa yang telah 

dipegangnya. Asy-Syatibi memiliki sejumlah murid antara lain adalah Abu Bakr Ibnu 

Ashim, dan saudaranya Abu Yahya Ibnu Ashim, serta Abu Abdillah Al-Bayani. Abu 

Bakar Ibnu Ashim pernah menjabat sebagai Kadi di Granada, dan beliau memiliki 

karya yang terkenal Tuffah Al Hukkam, yang merupakan konpilasi hukum yang 

menjadi pegangan para hakim di granada. Berdasarkan ini dapat dikatakan bahwa asy-

syatibi pernah aktif mengajar, dan besar kemungkinan ia mengajar di universitas 

Granada. 

Selain tiga murid terkenal diatas, masih cukup banyak murid Asy-Syatibi. 

Diantaranya ada Abu Abdullah Al-Mijari Dan Abu Ja’far Ahmad Al-Qisar Al-

Gharnati.Abu Ja’far adalah murid Asy-Syatibi yang cerdas. Didepan Abu Ja’far ini, 

Asy-Syatibi membacakan dari sebagian masalah-masalah ketika menyusun kitab Al-

Muwafaqat. Yang terakhir ini merupakan suatu indikasi yang menarik pandangan kita 

terhadap imam Asy-Syatibi sebagai sosok ilmuan yang memiliki keterbukaan sikap 

terhadap siapapun termasuk terhadap muridnya dalam rangka pengembangan ilmu dan 

wawasan berpikirnya. 

                                                     
 

 



3. Tingkatan Maqashid Syari’ah 

Abu Ishaq al-Syatibi melaporkan  hasil  penelitian  para  ulama terhadap ayat-

ayat Al-Qur‟an  dan Sunnah Rasulullah bahwa hukum-hukum disyariatkan Allah untuk 

mewujudkan kemaslahatan umat manusia, baik di dunia  maupun  akhirat kelak. 

Kemaslahatan yang akan diwujudkan itu menurut as-Syatibi terbagi menjadi tiga 

tingkatan, yaitu tingkatan kebutuhan dharuriyat, kebutuhan hajiyat  dan kebutuhan 

tahsiniyat.5 

a. Tingkatan Dharuriyat  

Tingkatan dharuriyat ialah tujuan atau  tingkat  kebutuhan  yang  harus  ada atau 

disebut dengan kebutuhan primer. Bila tingkat kebutuhan ini tidak terpenuhi,  akan  

terancam keselamatan umat manusia baik di dunia maupun di akhirat  kelak.  

Menurut  as-Syatibi  ada lima  hal  yang  termasuk  dalam  kategori ini, yaitu 

memelihara agama, memelihara jiwa, memelihara  akal, memelihara kehormatan 

dan keturunan, serta memelihara harta. 

b. Tingkatan Hajiyyat  

Tingkatan hajiyat ialah tujuan atau  kebutuhan-kebutuhan sekunder,  dimana 

bilamana tidak terwujudkan tidak sampai mengancam keselamatannya, namun akan 

mengalami kesulitan. Syariat Islam menghilangkan segala kesulitan itu. Adanya  

hukum rukhshah (keringanan)  seperti  dijelaskan  Abd  al-Wahhab Khallaf, adalah 

sebagai contoh dari  kepedulian  syariat  Islam  terhadap kebutuhan ini. 

 

                                                     
5Abu Ishaq Al-Syatibi, Al-Muwafaqat (Beirut: Darul Ma’rifah, 1997), jilid 1-2, h. 324. 



c. Tingkatan Tahshiniyyat  

Tingkatan tahsiniyati alah  tujuan atau tingkat kebutuhan yang apabila tidak 

terpenuhi  tidak mengancam eksistensi salah satu dari lima pokok di atas dan tidak 

pula  menimbulkan kesulitan. Tingkat kebutuhan ini berupa kebutuhan pelengkap, 

seperti dikemukakan as-Syatibi, hal-hal yang merupakan kepatutan menurut adat 

istiadat, menghindarkan hal-hal yang tidak enak dipandang mata, dan berhias 

dengan  keindahan  yang  sesuai  dengan tuntutan moral dan akhlak. 

4. Tujuan Maqāṣid al-Sharī’ah  

Adapun menurut Imam Al-Syathibi, tujuan maqāṣid alsharī’ah terbagi menjadi dua 

kelompok yakni maqāṣid syari’ dan maqāṣid al-mukallaf ialah sebagaimana berikut: 

a. Maqāṣid shari’ ialah tujuan syari’ menurut pembuat hukumnya (syari’ yang 

dimaksud dengan syari’ ialah Allah) yang meliputi empat hal, yakni: 1) tujuan 

utama dari syari’at Islam ialah untuk kemaslahatan manusia baik di dunia dan di 

akhirat; 2) Syari’at menjadi sesuatu yang harus dipahami; 3) Syari’at dijadikan 

sebagai hukum taklifi (kewajiban) yang wajib untuk dijalankan; 4) Tujuan syari’at 

ialah untuk membawa manusia agar selalu berada di bawah naungan hukum.6 

Empat hal tersebut memiliki keterkaitan satu sama lain yang mana hal tersebut juga 

berhubungan dengan syari’ yakni Allah sebagai pembuat hukum. Sehingga dapat 

dipastikan bahwasanya Allah dalam menetapkan hukum ini ialah untuk 

kepentingan manusia, jadi tidak mungkin Allah menetapkan suatu hukum yang 

tujuannya ialah untuk mempersulit atau memberi beban diluar batas kemampuan 

manusia.7 Akan tetapi untuk mencapai tujuan tersebut manusia wajib memahami 

aturan yang ditetapkan Allah dan dibarengi dengan bukti kesediaan untuk 

                                                     
6Paryadi, “Maqashid Syariah: Definisi Dan Pendapat Para Ulama,” Cross-border 4, no. 2 (2021). 
7Abdul Helim, Maqāṣid Al-Sharī ‘Ah Versus Uṣūl Al-Fiqh (Konsep Dan Posisinya Dalam Metodologi Hukum 

Islam) (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2019). 



melaksanakan aturan tersebut. 

b. Maqāṣid Mukallaf, yakni maksud atau tujuan yang diinginkan oleh pelakunya 

(mukallaf) yang meliputi segala aspek dalam kehidupan baik terkait itikad, 

perkataan maupun perbuatan, mukallaf yang dimaksud ialah manusia.8 

Tujuan ini dapat terwujud apabila ada taklif hukum dan manusia harus paham 

dan mengerti agar dapat menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari.9 Kemudian, 

faedah atau hikmah mempelajari maqāṣid al-sharī’ah ialah sebagaimana berikut:10 

1) untuk dapat meletakkan dasar kaidah-kaidah yang harapannya dapat membantu 

para mujtahid untuk mengistinbatkan sebuah hukum (syar’i) serta mengetahui 

kemaslahatan yang Allah hendaki. 2) membantu mempermudah mujtahid dalam 

melakukan tarjih terhadap perbedaan pendapat para ulama’ serta mampu memilih 

yang lebih kuat. 3) dengan ilmu maqāṣid alsharī’ah menjadikan seorang mujtahid 

dapat memahami ketentuan syariat Islam baik secara global (kulli) maupun parsial 

(juz’i). 4) dengan ilmu maqāṣid al-sharī’ah para mujtahid dapat dengan mudah 

mengaplikasikan qiyas dalam menghadapi persoalan-persoalan baru serta dapat 

pula menolak orang-orang yang menolak berdalil dengan qiyas atau mengingkari 

kehujjahan qiyas. 5) membantu para mujtahid untuk dapat menyelesaikan ta’arudh 

(pertentangan) yang terjadi antara ayat Al-Qur’an dan Sunnah dengan ilmu maqāṣid 

al-syarī’ah. 

5. Hikmah Maqashid Syariah 

Hikmah dari adanya maqashid syariah membuat lebih paham tentang tujuan-

tujuan dari sistem syariah. Kelima komponen yang telah dijelaskan sebetulnya 

memberikan gambaran kehidupan secara keseluruhan. Komponen tersebut lengkap dan 

                                                     
8Ibid. 
9Paryadi, “Maqashid Syariah: Definisi Dan Pendapat Para Ulama.” 
10Busyo, Maqâshid Al-Syarîah: Pengetahuan Mendasar Memahami Maslahah. 



maqashid syariah menjadi panduan untuk mengarahkan rangkaian kehidupan ke arah 

yang lebih maslahah. Selain itu, maqashid syariah memiliki peran dalam kehidupan 

insan manusia. 

Ilmu maqashid syariah adalah suatu disiplin ilmu yang memiliki peranan 

penting dalam kehidupan manusia, tanpa ilmu ini manusia akan kehilangan arah dalam 

menentukan tujuan disyari’atkan suatu hukum dalam kehidupan mereka. Tentunya 

akan mengalami kesulitan diantara peran  maqashid syari’ah dalam kehidupan tersebut 

adalah sebagai berikut : 

a. Maqashid Maqashid syari’ah dapat membantu mengetahui hukum hukum 

(kuliyyah) maupun khusus (juz’iyyah) 

b. Memahami nash nash syar’i secara benar dalam tataran praktek  

c. Membatasi makna lafadz yang dimaksud secara benar, karena nash yang berkaitan 

dengan hukum sangatlah variatif baik lafadz maupun maknanya berperan dalam 

membatasi makna tersebut  

d. Ketika tidak terdapat dalil dalam Al Qur’an maupun Sunnah dalam perkara perkara 

yang kontemporer, maka para mujtahid menggunakan maqashid syari’ah dalam 

istinbath hukum setelah mengkombinasikan dengan ijtihad, istihsan, istihlah, dan 

sebagainya  

e. Maqashid syari’ah membantu mujtahid untuk mentarjih sebuah hukum yang terkait 

dengan perbuatan seorang hamba sehingga menghasilkan hukum yang sesuai 

dengan kondisi masyarakat.11 

6. Ketentuan Dalam Memahami Maqashid Syari’ah Menurut Al Syatibi  

Sumber utama ajaran Islam adalah al-Quran, dan maqashid syari'ah sendiri 

                                                     
11Ahmad Sainul, “Maqashid Asy-Syariah Tinjauan Filsafat Hukum Islam,” Al-Maqasid: jurnal Ilmu Kesyariahan 

dan Keperdataan 6, no. 1 (2020). 



dalam perumusannya berkaitan dan bersumber langsung dari ayat-ayat al-Qur’an . 

Untuk memahami dan menggali konsep maqashid syari'ah, diperlukan beberapa 

persyaratan bagi seseorang yang hendak memahami lebih lanjut terutama berkaitan 

dengan esensi dari maqashid syari'ah.  

Sesuai dengan yang disampaikan oleh Al-Syatibi, untuk memahami maqashid 

syari'ah setidaknya diperlukan tiga persyaratan sebagai berikut :12 

a. Memiliki Penguasaan dan Keahlian dalam Bahasa Arab 

Penguasaan dan keahlian dalam Bahasa Arab ini, menurut Al-Syatibi sesuai 

dengan Q.s al-Syu’ara ayat 192, 193, 194, dan 195, yang berbunyi :13 

ِ الْعٰلَمِيْنَ   وَاِنَّهٗ لَتنَْزِيْلُ رَب 

Sesungguhnya ia (Al-Qur’an ) benar-benar diturunkan Tuhan semesta alam,” (Q.s 

al-Syu’ara ayat 192) 

 

وْحُ الْْمَِيْنُ   نزََلَ بهِِ الرُّ

“Ia (Al-Qur’an ) dibawa turun oleh Ruhulamin (Jibril)”. (Q.s al-Syu’ara ayat 193). 

 

 عَلٰى قلَْبكَِ لِتكَُوْنَ مِنَ الْمُنْذِرِيْنَ 

Diturunkan ke dalam hatimu (Nabi Muhammad) agar engkau menjadi salah 

seorang pemberi peringatan”. (Q.s al-Syu’ara 194). 

 

بِيْنٍ  ٍ مُّ   بلِِسَانٍ عَرَبيِ 

“(Diturunkan) dengan bahasa Arab yang jelas”. (Q.s al-Syu’ara 195). 

Seseorang yang akan memahami isi al-Qur’an dan kandungan yang ada dalam 

konsep maqashid syari’ah, Al-Syatibi menyampaikan bahwa seseorang tersebut 

memiliki keharusan dalam mempelajari tentang bahasa Arab. Kemudian beliau juga 

                                                     
12Afsafri Jaya Bakri and Nasarudin Umar, Konsep Maqashid Syari’ah Menurut Al-Syatibi (Jakarta: Jakarta Raja 

Grafindo Persada 1996, 2016). 
13Q.S Al-Syu’ara (Bandung: Penerbit Jabal). 



menekankan selain mempelajari bahasa Arab secara umum, diikuti dengan 

mengetahui kebiasaan-kebiasaan dan budaya dari bangsa Arab.14 

b. Memiliki Pengetahuan dalam Memahami Sunnah 

Setelah mempelajari bahasa Arab, untuk selanjutnya Al-Syatibi menyampaikan 

bahwa dalam usaha untuk memahami maqashid syari’ah, diikuti dengan 

mempelajari Sunnah yang menjadi pedoman Islam setelah al-Qur’an. Pemahaman 

atas Sunnah, menggunakan metode rasional dan tekstual. 

c. Mendalami Sebab-sebab Turunnya Ayat 

Ayat-ayat al-Qur’an yang turun dalam konteks tertentu memerlukan 

pemahaman yang menyeluruh terhadap latar belakang yang menjadi penyebab 

turunnya ayat tersebut. Menurut Al-Syatibi, pemahaman yang komprehensif 

terhadap konteks turunnya ayat-ayat ini adalah suatu keharusan, karena latar 

belakang turunnya ayat dapat memberikan pemahaman yang signifikan terhadap 

substansi dan implikasi teks al-Qur’an. Sebab-sebab turunnya ayat, menurut Al-

Syatibi, merupakan faktor eksternal yang secara substansial memengaruhi 

pemahaman dan tafsir dari ayat tersebut. 

7. Cara Memahami Maqashid Syari’ah Menurut Al-Syatibi 

Untuk memahami maqashid syari'ah, Al-Syatibi menggabungkan dua 

pendekatan, yaitu pendekatan zahir al-lafdz yang mengacu pada makna yang jelas tanpa 

memerlukan penjelasan tambahan,dan pertimbangan makna atau 'illah. Berdasarkan 

pendekatan ini, Al-Syatibi merumuskan kembali beberapa metode untuk memahami 

maqashid syari'ah melalui tiga cara:15  

a. Analisis Terhadap Lafal Perintah dan Larangan  

                                                     
14Bakri and Umar, Konsep Maqashid Syari’ah Menurut Al-Syatibi. 
15Ibid. h. 92 

 



Fokusnya adalah memeriksa dengan seksama lafadz al-amr (perintah) dan al-

nahy (larangan) yang terdapat dalam Al-Quran dan Hadist sebelum menafsirkannya 

dalam konteks masalah lainnya.  

b. Penelusuran Melalui ‘Illah Al-Amr dan Al-Nahy  

Pemahaman maqashid syari'ah dapat diperoleh dengan meneliti 'illah hukum 

yang terdapat dalam ayat-ayat al-Qur’an atau Hadist. 'Illah hukum ini kadang-

kadang dinyatakan secara eksplisit dan jelas, dan kadang-kadang tidak. Jika 'illah 

tersebut jelas, maka harus diikuti sesuai dengan apa yang tertuang dengan jelas 

tersebut.  

c. Analisis Terhadap Al-Sukut 'An Syari'iyyah Al-'Amal Ma'a Qiyam Al-Ma'na  

Al-Muqt adalah Al-Sukut 'An Syari'iyyah Al-'Amal Ma'a Qiyam Al-Ma'na Al-

Muqt adalah secara harfiah memiliki makna sikap diam al-Syari' dari pensyariatan 

sesuatu. Pendekatan ketiga yang diterapkan oleh Al-Syatibi dalam memahami 

maqashid syari'ah adalah menelaah masalah-masalah hukum yang tidak diatur 

secara langsung oleh hukum syari'. 

B. Maqashid Syariah Dalam Perspektif Imam Syatibi 

Teori maqasid adalah merupakan salah satu teori yang dibahas Imam Syatibi dalam 

bukunya al-Muwafaqat, dan disinggung juga dalam kitabnya yang lain yang berjudul al-

I’tisham. Kitab al-Muwafakat terdiri dari lima bagian dan dua bagian buku tersebut 

membahas tentang konsep Maqashid. Teori inilah yang membuat kitab al-Muwafaqat 

menjadi popular dan fenomenal. Jika ditilik secara kebahasaan, Maqashid syariah terdiri 

dari dua kata yaitu Maqashid dan syari’ah. Maqashid (مقاصد ) adalah bentuk plural dari ( 

 qasd, maqsh atau qushud yang berasal dari kata kerja qasada yaqsudu yang berarti ( قصد

tujuan, arah, tengah-tengah, adil dan lain sebagainya.16 Sedangkan syariah adalah jalan 

                                                     
16Ahmad Imam Mawardi, Fiqh Al-Aqalliyyât Dan Evolusi Maqâshid Al-Syarî‘ah Dari Konsep Ke Pendekatan 



menuju mata air yang dapat dimaknai sebagai jalan menuju sumber kehidupan karena 

setiap orang hidup butuh air. Syariah yang dimaksudkan di sini adalah hukum Allah yang 

secara terminologi bermakna teks-teks suci yang berasal dari Alquran dan al-Sunnah. 

Dalam arti ini cakupan syariah adalah aqidah, mu‘amalah dan akhlak.17 

Dari kedua kata yang digabungkan tersebut Maqashid syariah bermakna nilai dan 

tujuan-tujuan yang hendak direalisasikan oleh pembuat Syariah yaitu Allah swt dibalik 

pembuatan syariah dan hukum yang diteliti oleh para ulama mujtahid dari teks-teks 

syariah.18 Al-Shathibi membagi maqâshid menjadi dua: yaitu pertama: tujuan Allah sebagai 

pembuat syari‘ah (qashdu al-Syâri‟) dan kedua: tujuan mukallaf (qashdu al-mukallaf). 

Tujuan Allah (qashdu al- Syâri‟) terbagi menjadi empat bagian Sedangkan yang 

berhubungan dengan tujuan mukallaf (qashdu al-mukallaf) Shathibi hanya membahas 

beberapa masalah saja: 

1. Qashdu Asy-Syari’ 

a. Qasdu al-syari’ fi wad’i al-Shari’ah 

Menurut Imam Syatibi Allah menurunkan syariat (aturan hukum) tiada lain 

untuk menjaga tujuan-tujuannya dalam kehidupan manusia, yakni kemaslahatan 

dunia dan akhirat. Singkatnya, diturunkannya syari’at itu hanyalah untuk 

mendatangkan mashlahah dan menjauhkan madharat bagi kehidupan manusia. 

Adapun kriteria maslahat itu sendiri adalah tegaknya kehidupan dunia demi 

tercapainya kehidupan akhirat. Syatibi kemudian membagi maqashid ini menjadi 

tiga bagian penting yaitu dharuriyyah, hajiyyah dan tahsiniyyah kehidupan dunia 

demi tercapainya kehidupan akhirat. Syatibi kemudian membagi maqashid ini 

menjadi tiga bagian penting yaitu dharuriyyah, hajiyyah dan tahsiniyyah. 

                                                     
(Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 2010), h. 178-179. 
17Bakri and Umar, Konsep Maqashid Syari’ah Menurut Al-Syatibi, h. 61. 
18Jasser Auda, Fiqh Al-Maqâshid Ināṭat Al-Ahkām Bi Maqâshidihā (Herndon: IIIT, 2007). 



b. Qasdu al-Shari’ fi al-Shari’ah li al-Ifham  

Inti dari pembahasan ini adalah bahwasanya Syari‘ dalam menetapkan 

shari’ahnya bertujuan agar syari’at tersebut mudah dipahami. maksudnya, syari’at 

harus dapat dipahami dengan mudah oleh manusia secara umum, karena jika 

syari’at sulit dipahami maka Allah telah membebani hamba-Nya dengan sesuatu di 

luar daya dan kemampuan, padahal ini tidak mungkin. Ada dua hal penting yang 

dibahas dalam bagian ini. Pertama, bahwa syari‘ah ini diturunkan dalam bahasa 

arab sebagaimana firman Allah dalam surah Yusuf ayat 2 :  

لُوْنَ  ٓ انَْ زَلْنٰهُ قُ رْاٰنًَّ عَرَبِّيًّا لَّعَلَّكُمْ تَ عْقِّ  اِّنََّّ

Artinya: “Sesungguhnya Kami menurunkannya berupa Al Quran dengan berbahasa 

Arab, agar kamu memahaminya.”  

(Q.S Yusuf:2). 

 

Oleh karena itu, untuk dapat memahami syari’at harus terlebih dahulu 

mempelajari ilmu-ilmu yang menjadi perantara untuk memahami syari’at tersebut, 

yakni ilmu tata bahasa arab. Dalam hal ini Imam Syatibi memberikan penegasan 

bahwa siapa orang yang hendak memahaminya, maka dia seharusnya memahami 

bahasa Arab terlebih dahulu sesuai dengan kaidah dan lidah orang Arab, karena 

tanpa ini tidak mungkin dapat memahaminya secara mantap. Inilah yang menjadi 

pokok dari pembahasan masalah ini. 

Kedua, bahwa syari’at ini ummiyyah. Maksudnya, untuk memahami syari’at 

harus didasarkan pada kondisi pengetahuan manusia secara umum, sebagaimana 

kondisi manusia yang dilahirkan oleh ibunya (umm), bukan kondisi keilmuan 

orang-orang khusus yang telah mengetahui berbagai disiplin ilmu. Hal ini 

dimaksudkan agar shari‘ah mudah dipahami oleh semua kalangan manusia. Apabila 

untuk memahami syari’at ini harus lewat bantuan pengetahuan yang tidak umum, 

paling tidak ada dua kendala besar yang akan dihadapi manusia umumnya, yaitu 



kendala dalam hal pemahaman dan dalam pelaksanaan. Syari‘at mudah dipahami 

oleh siapa saja dan dari bidang ilmu apa saja karena ia berpangkal kepada konsep 

maslahah. 19 

c. Qasdu al-Syari’ fi wad’I al-shari’ah li al-Taklif bi Muqtadaha 

Seperti yang telah dipahami, bahwa dasar utama pemberlakuan taklif adalah 

daya manusia. Maka tidak mungkin Allah swt membebani manusia di luar 

kemampuan yang telah diberikan Allah swt kepadanya. Jika ada taklif yang diluar 

batas kemampuan manusia maka tidak sah meskipun secara akal membolehkannya. 

Apabila dalam takaran akal, ada taklif yang nampak memerintahkan sesuatu yang 

di luar daya manusia, maka menurut Syatibi harus dikembalikan pada hal-hal yang 

berkaitan dengannya, sebelumnya atau sesudahnya. Seperti firman Allah : 

ٖ   وَلَّ  تََوُْتُنَّ  اِّلَّّ  وَانَْ تُمْ  مُّسْلِّمُوْنَ  َ حَقَّ تُ قٰىتِّه يْنَ اٰمَنُوا ات َّقُوا اللِٰ يَ ُّهَا الَّذِّ  يٰٰٓ

Artinya: “hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah sebenar-benar 

takwa kepada-Nya dan janganlah sekali-sekali kamu mati melainkan dalam 

beragama islam”. (Q.S. Ali-Imran [3]:102). 

Maksud ayat ini bukanlah memerintahkan kematian itu sendiri, tetapi perbuatan 

sebelum kematian, yakni keislaman. Demikian juga, perbuatan-perbuatan yang 

samar, termasuk perbuatan yang masuk kategori taklif atau perbuatan yang berada 

di luar daya manusia. Maka harus dikembalikan kepada hal-hal yang berkaitan 

dengan perbuatan itu. Seperti perintah untuk saling mencintai. Perintah ini tidak 

memerintahkan cinta itu sendiri, karena yang bisa memberikan rasa cinta hanya 

Allah. Akan tetapi maksud perintah ini adalah mengusahakan perbuatan-perbuatan 

yang dapat mendatangkan perasaan cinta. 

d. Qasdu al-Syari’ fi Dukhul al-Mukallaf Tahta Ahkam al-Syari’ah  

                                                     
19Milhan, “Maqashid Syari ‘ah Menurut Imam Syatibi Dan Dasar Teori Pembentukannya,” Al-Usrah: Jurnal Al 

Ahwal As Syakhsiyah 9, no. 2 (2022). 



Pembahasan bagian terakhir ini merupakan pembahasan paling panjang. Namun 

semuanya mengacu kepada pertanyaan: Mengapa mukallaf melaksanakan hukum 

shariah, tujuan Syari’ mengharuskan mukallaf bernaung dan tunduk dibawah 

hukum syara’ adalah agar manusia dapat menghindarkan diri dari tuntutan hawa 

nafsu sehingga menjadi hamba yang sesungguhnya. Menurut syatibi dalam upaya 

mewujudkan mashlahah, manusia harus terbebas dari hawa nafsu karena 

kemaslahatan yang menjadi tujuan syari’at itu tidak diukur berdasarkan nafsu, 

tetapi syara’. Prinsip ini didasarkan atas nash yang banyak mengungkapkan tentang 

kewajiban semua manusia untuk beribadah secara mutlak dan mengecam orang 

orang yang lari dari ibadah dan mengikuti hawa nafsu. 

2. Maqashid al-mukallaf fi al-taklif 

Bagian kedua dari maqashid ini berkaitan dengan perbuatan manusia, maksud dan 

niat manusia melakukan perbuatan itu. Perbuatan mukallaf sendiri dibagi menjadi dua, 

yakni perbuatan yang disyari’atkan dan yang tidak disyari’atkan. Adapun yang 

disyari’atkan adalah perbuatan yang dalam kesahihannya menuntut adanya niat dan 

qasd. Sedangkan yang gairu mashru’, adalah perbuatan yang tidak akan menjadi sah 

meskipun diniatkan, semisal maksiyat. Pembahasan kali ini difokuskan pada perbuatan 

yang pertama, yakni alaf’alal-mashrua’h.20 

Di dalam mengawali pembahasan ini, al- Syatibi mengatakan bahwa suatu 

perbuatan dinilai oleh syara’ apabila dilakukan dengan niat dan tujuan yang jelas. 

Karena, maksud seseorang dalam melakukan sebuah perbuatan akan menjadikan 

perbuatan itu sah atau batil, ibadah atau hanya riya’, fardlu atau sunnah, bahkan bisa 

jadi iman atau kufur. Setiap perbuatan yang mempunyai maksud dan tujuan, tentunya 

                                                     
20 Fathurrahman, “Maqasid Al-Syariah Dalam Perspektif Al-Syatibi,” ISTI’DAL: Jurnal Studi Hukum Islam 4, 

no. 2 (2017), h. 173. 



akan selalu berhubungan dengan taklif, sebaliknya, jika tidak maka telah terlepas dari 

taklif, seperti perbuatan orang yang sedang terlelap. 

Atas dasar itu, Syatibi kemudian mengungkapkan ketentuan bahwa setiap maksud 

mukallaf dalam melakukan perbuatan harus sesuai dengan maksud Syari‘, yakni untuk 

menjaga kemaslahatan. Jika Allah bermaksud menjaga kemaslahatan untuk manusia 

lewat syari’atnya, maka manusia harus melaksanakan syari’at itu demi kemaslahatan.21 

Ada beberapa cara menurut Syatibi untuk memastikan bahwa tujuan perbuatannya telah 

relevan dengan apa yang digariskan oleh syari‘, yakni:  

a. Hendaknya mukallaf menentukan tujuan sebagaimana ia pahami tentang tujuan 

syari‘ dalam pensyari’atan itu. Selain itu, ia juga harus meniatkan perbuatannya 

untuk ta’abbud, agar tujuannya dalam berbuat tidak keluar dari tujuan syari‘ yang 

tidak ia ketahui.  

b. Menentukan tujuan sebagaimana digariskan oleh syari‘ tanpa membatasi tujuan 

tersebut. hal ini lebih luas ketercakupannya daripada yang pertama.  

c. Bertujuan untuk melakukan perintah Allah dan tunduk kepada hukumnya semata. 

Ini adalah level yang paling tinggi. 

Ketiga cara di atas, jika benar-benar dilakukan, menurut Syatibi akan membawa 

mukallaf pada kondisi dimana ia telah menyesuaikan tujuannya dengan tujuan Syari‘ 

atau minimal tidak bertentangan dengan tujuan Syari‘.22  

C. Isbat Nikah 

1. Pengertian Isbat Nikah  

Isbat nikah berasal dari bahasa arab yang terdiri dari isbat dan nikah. Kata “اثباب” 

                                                     
21Ahmad Al-Raisuni, Nazariyyat Al-Maqasid ‘Inda Al-Syatibi (Beirut: Muassasah al-Jami’ah, 1992), h. 164. 
22 Ibid. 



yang merupakan masdar atau asal kata dari “اثبت” yang memiliki arti “menetapkan”,  

dan dari kata "نكاح" yang berasal dari kata "نكح" yang memiliki arti “saling menikah”, 

dengan demikian kata “itsbat nikah” memiliki arti yaitu “penetapan pernikahan”. Itsbat 

nikah dalam bahasa Indonesia dikenal dengan sebutan itsbat nikah yang diartikan 

dengan pengukuhan dan penetapan perkawinan melalui pencatatan dalam upaya 

mendapatkan pengesahan suatu perkawinan menurut hukum yang berlaku. Isbat nikah 

merupakan penetapan dari pernikahan yang dilakukan oleh sepasang suami istri, yang 

telah menikah sesuai dengan hukum Islam dengan memenuhi rukun dan syarat 

pernikahan, sehingga secara hukum fiqh pernikahan itu telah sah.23 

Sebagaimana yang dituliskan didalam Buku Pedoman Pelaksanaan Tugas dan 

Administrasi Pengadilan adalah “pengesahan atas perkawinan yang telah dilangsungkan 

menurut syariat agama Islam, akan tetapi tidak dicatat oleh KUA atau PPN yang 

berwenang” Itsbat nikah juga mengandung arti suatu metode atau cara dalam 

menetapkan sahnya suatu perkawinan yang belum tercatat di KUA setempat, sesuai 

dengan ketentuan-ketentuan hukum yang berlaku terkait dengan hal perkawinan yang 

dilaksanakan di pengadilan.24  

Selanjutnya menurut Endang Ali Ma’sum ada kesamaan persepsi di kalangan 

praktisi hukum, khususnya hakim Pengadilan Agama, bahwa yang dimaksud dengan 

itsbat nikah merupakan produk hukum declarative sekadar untuk menyatakan sahnya 

perkawinan yang dilaksanakan menurut hukum agama namun tidak dicatatkan, dengan 

implikasi hukum setelah perkawinan tersebut diisbatkan menjadi memiliki kepastian 

                                                     
23Faizah Bafadhal, “Itsbat Nikah Dan Implikasinya Terhadap Status Perkawinan Menurut Peraturan Perundang-

Undangan Indonesia,” Jurnal Ilmu Hukum Jambi 5, no. 1 (2014).  
24Meita Djohan Oelangan, “Isbat Nikah Dalam Hukum Islam Dan Perundang-Undangan Di Indonesia,” 

Pranata Hukum 8, no. 2 (2013). 



hukum (rechtszekerheid).25 

2. Dasar Isbat Nikah  

Isbat nikah yang menjadi pokok pembahasan ialah landasan yuridisnya mengenai 

penjelasan yang terdapat dalam pasal 49 ayat (2) angka 22 Undang-undang Nomor 7 

Tahun 1989 tentang Peradilan Agama. Meski demikian, dalam Undang-undang 

tersebut dan Peraturan Pemerintah Nomor 9 Tahun 1975 tidak memberikan penjelasan 

yang jelas mengenai isbat nikah. 

Menurut Amir Nuruddin dan Azhari Akmal Tarigan mengatakan bahwa pencatatan 

perkawinan tidak diberi perhatian oleh fiqhi walaupun ada ayat Al-Qur’an yang 

menganjurkan untuk mencatat segala bentuk transaksi muamalah disebabkan oleh 

beberapa hal diantaranya adalah pertama, adanya larangan untuk menulis sesuatu 

selain Al-Qur’an, kedua, mengandalkan hafalan (ingatan), ketiga, tradisi walimat al-

urusy, keempat ada kesan perkawinan di masa awal Islam belum terjadi antar wilayah 

negara yang berbeda. Sehingga alat bukti kawin selain saksi belum dibutuhkan. Akan 

tetapi dalam kondisi seperti sekarang ini, pencatatan perkawinan menjadi sebuah 

keharusan bagi seseorang. Hal ini disebabkan karena banyak sekali mudarat yang 

akan ditimbulkan jika tidak dilakukan pencatatan. Islam menggariskan bahwa 

setiap kemudaratan itu sedapat mungkin harus dihindari, sebagaimana ungkapan 

sebuah kaidah fikih yang berbunyi: 

 يزال الضرر

“Kemudaratan harus dihilangkan”26  

Pengaturan tentang itsbat nikah ini terdapat di dalam pasal 7 kompilasi hukum islam 

yang menyatakan: 

                                                     
25Bafadhal, “Itsbat Nikah Dan Implikasinya Terhadap Status Perkawinan Menurut Peraturan Perundang-

Undangan Indonesia.”, h. 3-4. 
26Ahmad Sanusi, “Pelaksanaan Isbat Nikah Di Pengadilan Agama Pandeglang,” Ahkam XVI, no. 6 (2016). h. 115 



a. Perkawinan hanya dapat dibuktikan dengan akta nikah yang dibuat oleh pegawai 

pencatat nikah. 

b. Dalam hal perkawinan tidak dapat dibuktikan dengan akta nikah, dapat diajukan 

itsbat nikah ke Pengadilan Agama. 

c. Itsbat nikah yang dapat diajukan Pengadilan Agama terbatas mengenai hal-hal 

yang berkenan dengan : 

1) Adanya perkawinan dalam rangka penyelesaian perceraian. 

2) Hilangnya akta nikah. 

3) Adanya keraguan tentang sah atau tidaknya salah satu syarat perkawinan. 

4) Adanya perkawinan yang terjadi sebelum berlakunya Undang-Undang No. 1 

tahun 1974. 

5) Perkawinan yang dilakukan oleh mereka yang tidak mempunyai halangan 

perkawinan menurut Undang-Undang No. 1 Tahun 1974.27  

3. Tujuan Isbat Nikah 

 Isbat nikah merupakan sebuah solusi tepat yang dapat ditempuh dengan 

mengajukan permohonan isbat nikah di Pengadilan Agama. dengan begitu, seseorang 

yang semula pernikahannya belum dicatatkan akan mendapat kepastian hukum untuk 

melegalkan perkawinannya baik ditinjau dari segi administrasi maupun segi sosial 

masyarakat. Yang artinya, tujuan dari isbat nikah ialah untuk melegalkan 

perkawinannya serta mendapat bukti secara autentik yang berupa Kutipan Akta 

Nikah.28 

Karena suatu perkawinan menimbulkan hak dan kewajiban. Oleh karena itu, 

tujuan dari pencatatan isbat nikah ialah untuk menjadikan perkawinan tersebut menjadi 

                                                     
27KHI Pasal 7. 
28 Oelangan, “Isbat Nikah Dalam Hukum Islam Dan Perundang-Undangan Di Indonesia.”, 26718 



tertib di masyarakat yang nantinya berdampak pula pada implementasi perlindungan 

terhadap hak dan kewajiban yang bersangkutan.29 

Tujuan isbat nikah di Pengadilan Agama juga sebagai bentuk dari pelayanan 

dibidang hukum serta membantu masyarakat terutama yang tidak mampu dalam 

memperoleh hak atas akta perkawinan, buku nikah dan akta kelahiran yang dilakukan 

secara sederhana, cepat dan biaya ringan.30 

4. Tata Cara Pengajuan Itsbat Nikah 

Tata cara pengajuan isbat nikah sama dengan sidang setelah pengajuan perkara 

perdata. Calon pengantin harus mengikuti prosedur berikut: 

a. Datang dan daftar di Pengadilan Agama utama setempat. 

1) Pemohon menghadap ke kantor Pengadilan Agama setempat. 

2) Pemohon mengajukan permohonan pencatatan perkawinan. Aplikasi dapat 

diselesaikan sendiri. Jika anda tidak dapat mengajukan permohonan, anda dapat 

meminta bantuan gratis dari pos bakum (kantor pos bantuan hukum) di 

Pengadilan setempat. 

3) Ada dua jenis surat lamaran isbat menurut tujuannya, yaitu pertama, surat 

lamaran isbat yang digabungkan dengan akta cerai dan kedua, surat lamaran 

batman. 

4) Salin formulir pencatatan perkawinan sebanyak 5 rangkap, kemudian lengkapi 

dan tanda tangani formulir yang telah diisi. Pejabat Pengadilan menerima empat 

salin permohonan, salah satunya disimpan oleh pemohon. 

5) Melampirkan dokumen yang dipersyaratkan termasuk surat keterangan dari 

KUA yang menyatakan bahwa perkawinan tersebut tidak dicatatkan. 

                                                     
29 Ibid. h. 141. 
30 Ramdani Wahyu Sururie, “Isbat Nikah Terpadu Sebagai Solusi Memperoleh Hak Identitas Hukum,” Ijtihad : 

Jurnal Wacana Hukum Islam dan Kemanusiaan 17, no. 1 (June 30, 2017): 113, 

http://ijtihad.iainsalatiga.ac.id/index.php/ijtihad/article/view/1361.sh. 113-133. 



b. Membayar Panjar Biaya Perkara 

1) Membayar panjar biaya perkara. Apabila pemohon tidak mampu membayar 

biaya perkara, pemohon dapat mengajukan permohonan untuk berperkara 

secara Cuma-Cuma Cuma (Prodeo). 

2) Jika penggugat memperoleh manfaat dari fasilitas prodeo, maka semua biaya 

yang berkaitan dengan perkara penggugat di Pengadilan akan ditanggung oleh 

Pengadilan, kecuali biaya pengangkutan penggugat dari rumah ke Pengadilan. 

Jika pemohon menganggap biayanya masih belum stabil, ia dapat mengajukan 

permohonan ke Pengadilan Negeri. 

3) Setelah menyerahkan jaminan biaya administrasi, pemohon harus ingat untuk 

meminta bukti pembayaran 

4) yang akan digunakan untuk mengklaim sisa jaminan untuk biaya 

administrasi. 

c. Menunggu Panggilan Sidang Dari Pengadilan\ Pengadilan akan mengirimkan surat 

panggilan dengan tanggal dan tempat sidang kepada penggugat dan termohon 

langsung ke alamat yang tertera pada banding. 

d. Menghadiri Persidangan 

1)  Melaporkan kepada Pengadilan sesuai dengan tanggal dan waktu yang tercantum 

dalam surat panggilan. Usahakan tepat waktu dan jangan terlambat. 

2)  Untuk sidang awal, bawalah dokumen-dokumen seperti panggilan Pengadilan, 

salinan dari aplikasi yang telah diisi. Dalam sidang perdana ini, hakim akan 

menanyakan identitas para pihak, seperti tanda pengenal atau tanda pengenal 

lainnya. Dalam kondisi tertentu, hakim dapat meninjau isi permintaan. 

3)  Untuk sidang berikutnya, hakim akan memberitahukan tanggal dan waktu sidang 

berikutnya kepada penggugat/tergugat yang hadir dalam sidang tersebut. Bagi 



penggugat/tergugat yang tidak hadir dalam sidang, untuk sidang berikutnya surat 

panggilan akan dikirimkan kepada yang berkepentingan melalui surat. 

4)  Untuk sidang kedua dan seterusnya, penggugat dapat menyiapkan dokumen dan 

bukti atas permintaan hakim. Dalam kondisi tertentu, hakim akan meminta 

pemohon untuk menghadirkan saksi, yaitu orang-orang yang mengetahui tentang 

pernikahan pemohon, termasuk wali nikah dan saksi nikah, pasangan, atau orang-

orang terdekatnya yang tahu tentang pernikahan berulang pemohon. 

e. Putusan/Penetapan Pengadilan 

1) Jika permohonan pemohon dikabulkan, Pengadilan akan mengeluarkan 

putusan-putusan untuk menerbitkan akta nikah. 

2) Salinan keputusan / aturan pernikahan anda akan siap untuk dikirimkan dalam 

waktu 1 hari sejak sidang terakhir. 

3) Salinan akta/aturan perkawinan anda dapat dibawa sendiri ke kantor 

pendaftaran atau diwakili oleh orang lain dengan surat kuasa. 

4) Setelah menerima salinan putusan-putusan, penggugat dapat mengajukan 

permohonan kepada KUA setempat untuk mendaftarkan perkawinan penggugat 

dengan menunjukkan bukti salinan putusan-putusan Pengadilan.  

 


