BAB Il

LANDASAN TEORI

A. Teori Maqashid Syari’ah
1. Pengertian Magashid Syari’ah
Kata pertama, magashid , merupakan jamak dari kata magshad, yaitu
merupakan masdar mini dari kata gasada-yagshudu-magshadan. Menurut ibn al-
Manshur (w. 711 H), kata ini secara bahasa dapat berarti istigamah al-tharigal- Hadits,
(keteguhan pada satu jalan) dan al- ‘itimad (sesuatu yang menjadi tumpuan), misalnya
allah menjelaskan jalan yang lurus dan mengajak manusia untuk mengikuti jalan

tersebut, sebagaimana terdapat QS. An-nahl [16]: 9 yang berbunyi:
G G 5 33 e ey ot Kiab i g

Artinya: dan hak bagi Allah (menerangkan) jalan yang lurus, dan diantara jalan-jalan
ada yang bengkok. Dan jikalau di menghendaki, tentulah dia menunjuk kamu semuanya
(kepada jalan yang benar). (QS. An-Nahl [16]:9).

Disamping itu, kata ini juga bermakna al-‘adl (keadilan) dan al-tawassuth
‘adam al-iftrath wa al-tafrith (mengambil jalan tengah, tidak terlalu longgar dan tidak
pula terlalu sempit), seperti pernyataan seseorang, “kamu harus berlaku gasd (adil)
dalam setiap urusanmu, baik dalam berbuat dan berkata-kata”, artinya mengambil jalan

tengah (al-wasath) dalam dua hal yang berbeda. Kata ini terpakai dengan arti di atas,

sesuai dengan QS. Lugman [31]:19 yang berbunyi:

0 P o o Gw &4 R S w2
R Sl Sigall S0 g o3 Galaely ki §

Artinya: “Dan sederhanalah kamu dalam berjalan dan rendahkanlah suaramu
sesungguhnya seburuk-buruk suara ialah suara keledai”. (QS. Lugman [31]:19).

Demikian juga dalam hadits Nabi SAW, seperti Hadis Nabi SAW:

H I TR DI O SER SR DR i, ’,“J“ e aX wo wis o-
(VL“"" ) b wﬁ e Dl LIS ’V'L”J @ o a J)“”) ¢ ‘:53‘" S8T6 g g )‘L"u’



Dari jabir ibn samrah, ia berkata, “aku shalat bersama Rasul SAW, shalat dan
khubatnya tidak terlalu panjang dan tidak terlalu pendek”. (HR.Muslim).

Selain dari makna diatas, ibn al-manzhur (w.711 H) menambahkan dengan al-
kasr fi ayy wajhin kana (memecahkan masalah dengan cara apapun), misalnya
pernyataan seseorang gashadtu al- ‘ud gash dan kasartuhu (aku telah menyelesaikan
sebuah masalah, artinya aku sudah pecahkan masalah itu dengan tuntas). Berdasarkan
makna-makna di atas dapat disimpulkan, bahwa kata al-qashd, dipakaikan untuk
pencarian jalan yang lurus dan keharusan berpegang kepada jalan itu.kata al-gashad itu
juga dipakaikan untuk menyatakan bahwa suatu perbuatan atau perkataan mestilah
dilakukan dengan memakai timbangan keadilan, tidak berlebih-lebihan dan tidak pula
terlalu sedikit, tetapi diharapkan mengambil jalan tengah. Pemakaian makna tidak
berlebih-lebihan dan tidak terlalu longgar mungkin dimaksudkan untuk
mengkompromikan teori-teori ulama yang kadang-kadang terlalu tekstual dalam
melihat nash dan ada juga yang terlalu longgar dalam memakai nash.

Dengan demikian, magashid adalah sesuatu yang dilakukan dengan penuh
pertimbangan dan ditunjukan untuk mencapai sesuatu yang dapat mengantarkan
seseorang kepada jalan yang lurus (kebenaran), dan kebenaran yang di dapatkan itu
mestilah di yakininya serta diamalkanya secara teguh. Selanjutnya dengan melakukan
sesuatu itu diharapkan dapat menyelesaikan masalah yang dihadapinya dalam kondisi
apapun.

Sementara kata as-syariah secara etimologis bermakna jalan menuju mata air.
Dalam terminologi fikih berarti hukum-hukum yang disyariatkan oleh Allah untuk
hambaNya, baik yang ditetapkan melalui al-Quran maupun Sunnah Nabi saw yang
berupa perkataan, perbuatan dan ketetapan Nabi saw. Ar-Raisyuni memberikan
definisi yang lebih umum, beliau menjelaskan syariah bermakna sejumlah hukum

amaliyyah yang dibawa oleh agama Islam, baik yang berkaitan dengan konsepsi agidah



maupun legislasi hukumnya.

‘Alal al-Fasi mendefinisikan magashid syariah sebagai tujuan yang
dikehendaki syara® dan rahasia-rahasia yang ditetapkan oleh syari® (Allah) pada
setiap hukum. Dengan demikian dapat dikatakan bahwa yang dimaksud dengan
magashid syariah adalah tujuan Allah sebagai pembuat hukum yang menetapkan
hukum terhadap hambaNya. Inti dari magashid syariah adalah dalam rangka
mewujudkan kebaikan sekaligus menghindarkan keburukan atau untuk menarik
manfaat dan menolak madharat.

Abdullah Darraz dalam komentarnya terhadap pandangan as-Syatibi
menyatakan bahwa tujuan utama Allah menetapkan hukum adalah untuk terealisasinya
kemaslahatan hidup manusia di dunia dan di akhirat. Oleh karena itu, tujuan penetapan
hukum dalam Islam adalah untuk menciptakan kemaslahatan dalam rangka
memelihara tujuan-tujuan syara itu sendiri. Dari sinilah, maka taklif (pembebanan
hukum) harus mengacu kepada terwujudnya tujuan hukum atau magashid syariah
tersebut.

Ulama yang mematangkan konsep magashid al-syariah, al-syathibi (w. 790 H),
menurut Busyro, tidak mendefinisikan magashid al-syariah secara gamblang.
Demikian yang tergambang dari kitabnya, al-muwafagat, tetapi ia lebih menitik
beratkan kepada isi dari magashid al-syariah itu sendiri. Demikian pula ulama- ulama
klasik lainnya. Secara umum pembahasan ulama-ulama tersebut sudah langsung
mengacu kepada isi dari maqgashid al-syariah itu, tanpa terlebih dahulu
mendefinisikannya. Pendefinisian magashid al-syariah baru dilakukan oleh sebagian
ulama-ulama kontemporer. Namun setidaknya kajian utama dari magashid al-syariah
atau materi-materi yang menjadi inti dari semuanya sudah tergambar dalam beberapa

ungkapan dan pembahasan ulam tersebut. Pada dasarnya mereka mengatakan bahwa



sesungguhnya isi magashid al-syariah itu adalah untuk mewujudkan kemaslahatan
manusia di dunia dan akhirat.

Dalam terminologi ushul figh, menurut Wahbah al-Zuhaili, magashid al-
Syari’ah adalah nilai-nilai dan sasaran syara’ yang tersirat dalam segenap atau sebagian
besar dari hukum-hukumnya. Nilai-nilai dan sasaran-sasaran itu dipandang sebagai
tujuan dan rahasia syari’at, yang ditetapkan oleh al-Syari’ (pembuat syari’at) dalam
setiap ketentuan hukum. Dengan demikian, Magashid al- Syarz’ah merupakan suatu
kandungan nilai yang menjadi tujuan akhir pemberlakuan hukum-hukum syara’.

Ibnu ‘Asylr mengartikan magashid al-Syarz’ah sebagai hikmah, dan rahasia
serta tujuan diturunkannya syari’at secara umum dengan tanpa mengkhususkan diri
pada satu bidang tertentu. Dari pengertian Ibnu ‘* Asyr tersebut dapat dipahami bahwa
magashid al-Syari ‘ah terletak pada pensyariatan hukum secara luas tanpa dikhususkan
pada hukum-hukum tertentu. Dari definisi ini dapat disimpulkan bahwa magashid
syari’ah merupakan nilai-nilai yang menjadi acuan penetapan hukum, dan nilai itu
bersifat universal dalam arti tidak terkhususkan pada satu dua kasus hukum.

Biografi Imam Asy-Syatibi

Nama Asy-Syatibi hampir selalu muncul di setiap wacana pembaharuan
pemikiran hukum Islam. Nama lengkapnya adalah Abu Ishaqg Ibrahim Ibnu Musa Al-
Gharnathi dan lebih dikenal dengan sebutan Asy-Syatibi. Namanya belum populer
ketika beliau masih hidup, mungkin disebabkan karena dia terlahir dari keluarga yang
sederhana, dan beliau juga hidup di masa transisi Cordova, Kota Islam terakhir di
Spanyol. Sebetulnya beliau dapat dikatakan sebagai mata rantai ilmuan terakhir dari

ilmuan-ilmuan besar islam dari wilayah barat sesudah Ibn Rusyd, Ibnu Taymiyyah,

'Busyo, Magashid Al-Syariah: Pengetahuan Mendasar Memahami Maslahah (Jakarta Timur: Kencana, 2019), h.

6-8.



Ibnu Khaldun, Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah. Spanyol jatuh ke tangan pemerintahan
Kristen dalam Tahun 892H/ 1496 M.?

Sampai sekarang tanggal kelahiran Asy-Syatibi juga belum diketahui dengan
pasti. Karena pada umumnya orang hanya menyebutkan saat dia wafat yaitu pada
790H/1388 M. Meski demikian, dapat diduga bahwa Asy-Syatibi lahir dan menjalani
hidupnya di Granada pada masa kekuasaan Yusuf Abu Al-hajjaj (1333-1354 M) dan
Sultan Muhammad V (1354-1391). Dugaan ini berdasarkan pada perbandingan antara
tahun kewafatan Asy-Syatibi dengan periode kekuasaan dua Sultan Granada tersebut,
Asy-syatibi juga dikenal dengan sebutan Al-Gharnathi.

Beliau menimba ilmu pengetahuan Arab dan sebagainya dari beberapa Imam
besar antara lain adalah lbn-Fakhar Al-1lbiri, Abu Abdillah Albilinsi, Abu Al-Qasim
Al-Sabti, Abu Abdillah Al-Syarif Al-Tilimsani, Imam Al-Maqqgari, Al Khatib Ibn Al-
Marzug, Abu Ali Al-Manshur Al Masyzali, Abu Al-Abbas Al-Qabab, Dan Abu
Abdillah Al-Hifar. 3

Imam Asy-Syatibi termasuk ulama yang memiliki kemampuan meneliti sesuatu
guna menemukan kesalahan, kemudian memberi solusi. Beliau sanggup menyimpulkan
masalah dengan tepat dan jeli, serta memiliki ketelitian dalam menelaah, yang memiliki
kekuatan untuk dijadikan dasar. Kesimpulan yang dipetik oleh beliau sangat
berguna,semua yang dibahas oleh beliau adalah suatu yang mulia, dan segala sesuatu
yang dijadikan dasar oleh beliau terbebas dari noda (karena telah diteliti).

Beliau memiliki karya-karya yang agung, yang didalamnya terdapat
pembahasan-pembahasan yang sangat bernilai, Kritikan-kritikan, penelitian, dan

koreksian yang selalu dibutuhkan karena urgensitasnya. Al-lmam Al Hafizh Bin

2Agung Kurniawan and Hamsah Hudaf, “Konsep Magqashid Syariah Imam Asy-Syatibi Dalam Kitab Al-
Muwafaqat,” Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam dan Sosial 15, no. 1 (2021). h. 29-38.

SHamka Haqg, Al-Syathibi: Aspek Teologis Konsep Maslahah Dalam Kitab Al-Muwafagat (Jakarta: Erlangga,
2007), h. 135-59.



Marzuq berkata tentangnya, “beliau adalah seorang Syekh, Profesor, ahli ilmu fikih,
seorang imam, muhaqqiq dan ulama besar yang shalih, Abu Ishaq”.* Karena
kesungguhan yang beliau lakoni, maka tidak ada kata mustahil untuk mendapati
kepandaian, hingga ia sanggup melampaui orang-orang yang telah menjadi besar
sebelumnya, sehingga ia bisa masuk dalam jajaran para iman pada berbagai dimensi
keilmuan dan pengetahuan.

Sebagai ulama besar Asy-Syatibi tentunya pernah menduduki posisi penting di
Granada. Namun tidak ada keterangan yang tetap mengenai jabatan apa yang telah
dipegangnya. Asy-Syatibi memiliki sejumlah murid antara lain adalah Abu Bakr Ibnu
Ashim, dan saudaranya Abu Yahya Ibnu Ashim, serta Abu Abdillah Al-Bayani. Abu
Bakar Ibnu Ashim pernah menjabat sebagai Kadi di Granada, dan beliau memiliki
karya yang terkenal Tuffah Al Hukkam, yang merupakan konpilasi hukum yang
menjadi pegangan para hakim di granada. Berdasarkan ini dapat dikatakan bahwa asy-
syatibi pernah aktif mengajar, dan besar kemungkinan ia mengajar di universitas
Granada.

Selain tiga murid terkenal diatas, masih cukup banyak murid Asy-Syatibi.
Diantaranya ada Abu Abdullah Al-Mijari Dan Abu Ja’far Ahmad Al-Qisar Al-
Gharnati.Abu Ja’far adalah murid Asy-Syatibi yang cerdas. Didepan Abu Ja’far ini,
Asy-Syatibi membacakan dari sebagian masalah-masalah ketika menyusun kitab Al-
Muwafagat. Yang terakhir ini merupakan suatu indikasi yang menarik pandangan kita
terhadap imam Asy-Syatibi sebagai sosok ilmuan yang memiliki keterbukaan sikap
terhadap siapapun termasuk terhadap muridnya dalam rangka pengembangan ilmu dan

wawasan berpikirnya.




3. Tingkatan Maqgashid Syari’ah
Abu Ishaq al-Syatibi melaporkan hasil penelitian para ulama terhadap ayat-
ayat Al-Qur“an dan Sunnah Rasulullah bahwa hukum-hukum disyariatkan Allah untuk
mewujudkan kemaslahatan umat manusia, baik di dunia maupun akhirat kelak.
Kemaslahatan yang akan diwujudkan itu menurut as-Syatibi terbagi menjadi tiga
tingkatan, yaitu tingkatan kebutuhan dharuriyat, kebutuhan hajiyat dan kebutuhan
tahsiniyat.®
a. Tingkatan Dharuriyat
Tingkatan dharuriyat ialah tujuan atau tingkat kebutuhan yang harus ada atau
disebut dengan kebutuhan primer. Bila tingkat kebutuhan ini tidak terpenuhi, akan
terancam keselamatan umat manusia baik di dunia maupun di akhirat kelak.
Menurut as-Syatibi ada lima hal yang termasuk dalam Kkategori ini, yaitu
memelihara agama, memelihara jiwa, memelihara akal, memelihara kehormatan
dan keturunan, serta memelihara harta.
b. Tingkatan Hajiyyat
Tingkatan hajiyat ialah tujuan atau kebutuhan-kebutuhan sekunder, dimana
bilamana tidak terwujudkan tidak sampai mengancam keselamatannya, namun akan
mengalami kesulitan. Syariat Islam menghilangkan segala kesulitan itu. Adanya
hukum rukhshah (keringanan) seperti dijelaskan Abd al-Wahhab Khallaf, adalah

sebagai contoh dari kepedulian syariat Islam terhadap kebutuhan ini.

5Abu Ishag Al-Syatibi, Al-Muwafagat (Beirut: Darul Ma’rifah, 1997), jilid 1-2, h. 324.



c. Tingkatan Tahshiniyyat
Tingkatan tahsiniyati alah tujuan atau tingkat kebutuhan yang apabila tidak
terpenuhi tidak mengancam eksistensi salah satu dari lima pokok di atas dan tidak
pula menimbulkan kesulitan. Tingkat kebutuhan ini berupa kebutuhan pelengkap,
seperti dikemukakan as-Syatibi, hal-hal yang merupakan kepatutan menurut adat
istiadat, menghindarkan hal-hal yang tidak enak dipandang mata, dan berhias
dengan keindahan yang sesuai dengan tuntutan moral dan akhlak.
4. Tujuan Magqasid al-SharT’ah

Adapun menurut Imam Al-Syathibi, tujuan magasid alshari’ah terbagi menjadi dua

kelompok yakni magasid syari’ dan magasid al-mukallaf ialah sebagaimana berikut:

a. Magasid shari’ ialah tujuan syari’ menurut pembuat hukumnya (syari’ yang
dimaksud dengan syari’ ialah Allah) yang meliputi empat hal, yakni: 1) tujuan
utama dari syari’at Islam ialah untuk kemaslahatan manusia baik di dunia dan di
akhirat; 2) Syari’at menjadi sesuatu yang harus dipahami; 3) Syari’at dijadikan
sebagai hukum taklifi (kewajiban) yang wajib untuk dijalankan; 4) Tujuan syari’at
ialah untuk membawa manusia agar selalu berada di bawah naungan hukum.®
Empat hal tersebut memiliki keterkaitan satu sama lain yang mana hal tersebut juga
berhubungan dengan syari’ yakni Allah sebagai pembuat hukum. Sehingga dapat
dipastikan bahwasanya Allah dalam menetapkan hukum ini ialah untuk
kepentingan manusia, jadi tidak mungkin Allah menetapkan suatu hukum yang
tujuannya ialah untuk mempersulit atau memberi beban diluar batas kemampuan
manusia.” Akan tetapi untuk mencapai tujuan tersebut manusia wajib memahami

aturan yang ditetapkan Allah dan dibarengi dengan bukti kesediaan untuk

bParyadi, “Maqashid Syariah: Definisi Dan Pendapat Para Ulama,” Cross-border 4, no. 2 (2021).
"Abdul Helim, Magqasid Al-Shari ‘Ah Versus Usil Al-Figh (Konsep Dan Posisinya Dalam Metodologi Hukum
Islam) (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2019).



melaksanakan aturan tersebut.

b. Magasid Mukallaf, yakni maksud atau tujuan yang diinginkan oleh pelakunya
(mukallaf) yang meliputi segala aspek dalam kehidupan baik terkait itikad,
perkataan maupun perbuatan, mukallaf yang dimaksud ialah manusia.®

Tujuan ini dapat terwujud apabila ada taklif hukum dan manusia harus paham
dan mengerti agar dapat menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari.® Kemudian,
faedah atau hikmah mempelajari magasid al-shari’ah ialah sebagaimana berikut:°
1) untuk dapat meletakkan dasar kaidah-kaidah yang harapannya dapat membantu
para mujtahid untuk mengistinbatkan sebuah hukum (syar’i) serta mengetahui
kemaslahatan yang Allah hendaki. 2) membantu mempermudah mujtahid dalam
melakukan tarjih terhadap perbedaan pendapat para ulama’ serta mampu memilih
yang lebih kuat. 3) dengan ilmu magqasid alshari’ah menjadikan seorang mujtahid
dapat memahami ketentuan syariat Islam baik secara global (kulli) maupun parsial
(juz’i). 4) dengan ilmu magqgasid al-shari’ah para mujtahid dapat dengan mudah
mengaplikasikan giyas dalam menghadapi persoalan-persoalan baru serta dapat
pula menolak orang-orang yang menolak berdalil dengan giyas atau mengingkari
kehujjahan giyas. 5) membantu para mujtahid untuk dapat menyelesaikan ta ‘arudh
(pertentangan) yang terjadi antara ayat Al-Qur’an dan Sunnah dengan ilmu magqasid
al-syari’ah.

5. Hikmah Magashid Syariah

Hikmah dari adanya magashid syariah membuat lebih paham tentang tujuan-

tujuan dari sistem syariah. Kelima komponen yang telah dijelaskan sebetulnya

memberikan gambaran kehidupan secara keseluruhan. Komponen tersebut lengkap dan

81bid.
%Paryadi, “Magqashid Syariah: Definisi Dan Pendapat Para Ulama.”
Busyo, Magashid Al-Syariah: Pengetahuan Mendasar Memahami Maslahah.



magashid syariah menjadi panduan untuk mengarahkan rangkaian kehidupan ke arah
yang lebih maslahah. Selain itu, magashid syariah memiliki peran dalam kehidupan
insan manusia.

IImu magashid syariah adalah suatu disiplin ilmu yang memiliki peranan
penting dalam kehidupan manusia, tanpa ilmu ini manusia akan kehilangan arah dalam
menentukan tujuan disyari’atkan suatu hukum dalam kehidupan mereka. Tentunya
akan mengalami kesulitan diantara peran magashid syari’ah dalam kehidupan tersebut
adalah sebagai berikut :

a. Maqashid Magqgashid syari’ah dapat membantu mengetahui hukum hukum
(kuliyyah) maupun khusus (juz iyyah)

b. Memahami nash nash syar’i secara benar dalam tataran praktek

c. Membatasi makna lafadz yang dimaksud secara benar, karena nash yang berkaitan
dengan hukum sangatlah variatif baik lafadz maupun maknanya berperan dalam
membatasi makna tersebut

d. Ketika tidak terdapat dalil dalam Al Qur’an maupun Sunnah dalam perkara perkara
yang kontemporer, maka para mujtahid menggunakan maqashid syari’ah dalam
istinbath hukum setelah mengkombinasikan dengan ijtihad, istihsan, istihlah, dan
sebagainya

e. Magqashid syari’ah membantu mujtahid untuk mentarjih sebuah hukum yang terkait
dengan perbuatan seorang hamba sehingga menghasilkan hukum yang sesuai
dengan kondisi masyarakat.'!

6. Ketentuan Dalam Memahami Magashid Syari’ah Menurut Al Syatibi

Sumber utama ajaran Islam adalah al-Quran, dan magashid syari‘ah sendiri

1 Ahmad Sainul, “Maqashid Asy-Syariah Tinjauan Filsafat Hukum Islam,” Al-Magasid: jurnal llmu Kesyariahan
dan Keperdataan 6, no. 1 (2020).



dalam perumusannya berkaitan dan bersumber langsung dari ayat-ayat al-Qur’an .
Untuk memahami dan menggali konsep magashid syari'ah, diperlukan beberapa
persyaratan bagi seseorang yang hendak memahami lebih lanjut terutama berkaitan
dengan esensi dari magashid syari‘ah.
Sesuai dengan yang disampaikan oleh Al-Syatibi, untuk memahami magashid
syari‘ah setidaknya diperlukan tiga persyaratan sebagai berikut :'?
a. Memiliki Penguasaan dan Keahlian dalam Bahasa Arab
Penguasaan dan keahlian dalam Bahasa Arab ini, menurut Al-Syatibi sesuai
dengan Q.s al-Syu’ara ayat 192, 193, 194, dan 195, yang berbunyi :13
Sesungguhnya ia (Al-Qur’an ) benar-benar diturunkan Tuhan semesta alam,” (Q.s
al-Syu’ara ayat 192)
Gl #3504 O35

“Ia (Al-Qur’an ) dibawa turun oleh Ruhulamin (Jibril)”. (Q.s al-Syu’ara ayat 193).

Diturunkan ke dalam hatimu (Nabi Muhammad) agar engkau menjadi salah
seorang pemberi peringatan”. (Q.s al-Syu’ara 194).
“(Diturunkan) dengan bahasa Arab yang jelas”. (Q.s al-Syu’ara 195).

Seseorang yang akan memahami isi al-Qur’an dan kandungan yang ada dalam
konsep magqashid syari’ah, Al-Syatibi menyampaikan bahwa seseorang tersebut

memiliki keharusan dalam mempelajari tentang bahasa Arab. Kemudian beliau juga

L2Afsafri Jaya Bakri and Nasarudin Umar, Konsep Magqashid Syari’ah Menurut Al-Syatibi (Jakarta: Jakarta Raja
Grafindo Persada 1996, 2016).
13Q.S Al-Syu’ara (Bandung: Penerbit Jabal).



b.

menekankan selain mempelajari bahasa Arab secara umum, diikuti dengan
mengetahui kebiasaan-kebiasaan dan budaya dari bangsa Arab.*
Memiliki Pengetahuan dalam Memahami Sunnah

Setelah mempelajari bahasa Arab, untuk selanjutnya Al-Syatibi menyampaikan
bahwa dalam usaha untuk memahami maqashid syari’ah, diikuti dengan
mempelajari Sunnah yang menjadi pedoman Islam setelah al-Qur’an. Pemahaman
atas Sunnah, menggunakan metode rasional dan tekstual.
Mendalami Sebab-sebab Turunnya Ayat

Ayat-ayat al-Qur’an yang turun dalam konteks tertentu memerlukan
pemahaman yang menyeluruh terhadap latar belakang yang menjadi penyebab
turunnya ayat tersebut. Menurut Al-Syatibi, pemahaman yang komprehensif
terhadap konteks turunnya ayat-ayat ini adalah suatu keharusan, karena latar
belakang turunnya ayat dapat memberikan pemahaman yang signifikan terhadap
substansi dan implikasi teks al-Qur’an. Sebab-sebab turunnya ayat, menurut Al-
Syatibi, merupakan faktor eksternal yang secara substansial memengaruhi

pemahaman dan tafsir dari ayat tersebut.

7. Cara Memahami Magashid Syari’ah Menurut Al-Syatibi

Untuk memahami magashid syari‘ah, Al-Syatibi menggabungkan dua

pendekatan, yaitu pendekatan zahir al-lafdz yang mengacu pada makna yang jelas tanpa

memerlukan penjelasan tambahan,dan pertimbangan makna atau 'illah. Berdasarkan

pendekatan ini, Al-Syatibi merumuskan kembali beberapa metode untuk memahami

magashid syari'ah melalui tiga cara:'®

a. Analisis Terhadap Lafal Perintah dan Larangan

14Bakri and Umar, Konsep Maqashid Syari’ah Menurut AI-Syatibi.

Ibid. h. 92



Fokusnya adalah memeriksa dengan seksama lafadz al-amr (perintah) dan al-
nahy (larangan) yang terdapat dalam Al-Quran dan Hadist sebelum menafsirkannya
dalam konteks masalah lainnya.

b. Penelusuran Melalui ‘lllah Al-Amr dan Al-Nahy

Pemahaman maqgashid syari'ah dapat diperoleh dengan meneliti ‘illah hukum
yang terdapat dalam ayat-ayat al-Qur’an atau Hadist. 'lllah hukum ini kadang-
kadang dinyatakan secara eksplisit dan jelas, dan kadang-kadang tidak. Jika ‘illah
tersebut jelas, maka harus diikuti sesuai dengan apa yang tertuang dengan jelas
tersebut.

c. Analisis Terhadap Al-Sukut 'An Syari‘iyyah Al-'Amal Ma'a Qiyam Al-Ma'na

Al-Mugt adalah Al-Sukut 'An Syari‘iyyah Al-'Amal Ma'a Qiyam Al-Ma'na Al-
Mugqt adalah secara harfiah memiliki makna sikap diam al-Syari' dari pensyariatan
sesuatu. Pendekatan ketiga yang diterapkan oleh Al-Syatibi dalam memahami
magashid syari‘ah adalah menelaah masalah-masalah hukum yang tidak diatur
secara langsung oleh hukum syari'.

B. Magashid Syariah Dalam Perspektif Imam Syatibi
Teori magasid adalah merupakan salah satu teori yang dibahas Imam Syatibi dalam
bukunya al-Muwafagat, dan disinggung juga dalam kitabnya yang lain yang berjudul al-
I'tisham. Kitab al-Muwafakat terdiri dari lima bagian dan dua bagian buku tersebut
membahas tentang konsep Magashid. Teori inilah yang membuat kitab al-Muwafagat

menjadi popular dan fenomenal. Jika ditilik secara kebahasaan, Magashid syariah terdiri

dari dua kata yaitu Magashid dan syari’ah. Magashid (=<l ) adalah bentuk plural dari (

128 ) gasd, magsh atau qushud yang berasal dari kata kerja gasada yagsudu yang berarti

tujuan, arah, tengah-tengah, adil dan lain sebagainya.'® Sedangkan syariah adalah jalan

¥Ahmad Imam Mawardi, Figh Al-Agalliyyat Dan Evolusi Maqgashid Al-Syari‘ah Dari Konsep Ke Pendekatan



menuju mata air yang dapat dimaknai sebagai jalan menuju sumber kehidupan karena
setiap orang hidup butuh air. Syariah yang dimaksudkan di sini adalah hukum Allah yang
secara terminologi bermakna teks-teks suci yang berasal dari Alguran dan al-Sunnah.
Dalam arti ini cakupan syariah adalah agidah, mu‘amalah dan akhlak.’

Dari kedua kata yang digabungkan tersebut Magashid syariah bermakna nilai dan
tujuan-tujuan yang hendak direalisasikan oleh pembuat Syariah yaitu Allah swt dibalik
pembuatan syariah dan hukum yang diteliti oleh para ulama mujtahid dari teks-teks
syariah.'® Al-Shathibi membagi magashid menjadi dua: yaitu pertama: tujuan Allah sebagai
pembuat syari‘ah (gashdu al-Syéari) dan kedua: tujuan mukallaf (gashdu al-mukallaf).
Tujuan Allah (gashdu al- Syari*) terbagi menjadi empat bagian Sedangkan yang
berhubungan dengan tujuan mukallaf (qashdu al-mukallaf) Shathibi hanya membahas
beberapa masalah saja:

1. Qashdu Asy-Syari’
a. Qasdu al-syari’ fi wad’i al-Shari’ah

Menurut Imam Syatibi Allah menurunkan syariat (aturan hukum) tiada lain
untuk menjaga tujuan-tujuannya dalam kehidupan manusia, yakni kemaslahatan
dunia dan akhirat. Singkatnya, diturunkannya syari’at itu hanyalah untuk
mendatangkan mashlahah dan menjauhkan madharat bagi kehidupan manusia.
Adapun kriteria maslahat itu sendiri adalah tegaknya kehidupan dunia demi
tercapainya kehidupan akhirat. Syatibi kemudian membagi magashid ini menjadi
tiga bagian penting yaitu dharuriyyah, hajiyyah dan tahsiniyyah kehidupan dunia
demi tercapainya kehidupan akhirat. Syatibi kemudian membagi magashid ini

menjadi tiga bagian penting yaitu dharuriyyah, hajiyyah dan tahsiniyyah.

(Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 2010), h. 178-179.
Y"Bakri and Umar, Konsep Maqashid Syari’ah Menurut AI-Syatibi, h. 61.
18Jasser Auda, Figh Al-Magdshid Inatat Al-Ahkam Bi Magdéshidiha (Herndon: 11T, 2007).



b. Qasdu al-Shari’ fi al-Shari’ah li al-Ifham
Inti dari pembahasan ini adalah bahwasanya Syari‘ dalam menetapkan
shari’ahnya bertujuan agar syari’at tersebut mudah dipahami. maksudnya, syari’at
harus dapat dipahami dengan mudah oleh manusia secara umum, karena jika
syari’at sulit dipahami maka Allah telah membebani hamba-Nya dengan sesuatu di
luar daya dan kemampuan, padahal ini tidak mungkin. Ada dua hal penting yang
dibahas dalam bagian ini. Pertama, bahwa syari‘ah ini diturunkan dalam bahasa

arab sebagaimana firman Allah dalam surah Yusuf ayat 2 :
:),’:n: as} Q/éj \i}’; C’\j_}; ’45)’:/\ ﬁ[

Artinya: “Sesungguhnya Kami menurunkannya berupa Al Quran dengan berbahasa
Arab, agar kamu memahaminya.”
(Q.S Yusuf:2).

Oleh karena itu, untuk dapat memahami syari’at harus terlebih dahulu
mempelajari ilmu-ilmu yang menjadi perantara untuk memahami syari’at tersebut,
yakni ilmu tata bahasa arab. Dalam hal ini Imam Syatibi memberikan penegasan
bahwa siapa orang yang hendak memahaminya, maka dia seharusnya memahami
bahasa Arab terlebih dahulu sesuai dengan kaidah dan lidah orang Arab, karena
tanpa ini tidak mungkin dapat memahaminya secara mantap. Inilah yang menjadi
pokok dari pembahasan masalah ini.

Kedua, bahwa syari’at ini ummiyyah. Maksudnya, untuk memahami syari’at
harus didasarkan pada kondisi pengetahuan manusia secara umum, sebagaimana
kondisi manusia yang dilahirkan oleh ibunya (umm), bukan kondisi keilmuan
orang-orang khusus yang telah mengetahui berbagai disiplin ilmu. Hal ini
dimaksudkan agar shari‘ah mudah dipahami oleh semua kalangan manusia. Apabila

untuk memahami syari’at ini harus lewat bantuan pengetahuan yang tidak umum,

paling tidak ada dua kendala besar yang akan dihadapi manusia umumnya, yaitu



kendala dalam hal pemahaman dan dalam pelaksanaan. Syari‘at mudah dipahami
oleh siapa saja dan dari bidang ilmu apa saja karena ia berpangkal kepada konsep

maslahah. *°

C. Qasdu al-Syari’ fi wad’l al-shari’ah li al-Taklif bi Mugtadaha
Seperti yang telah dipahami, bahwa dasar utama pemberlakuan taklif adalah
daya manusia. Maka tidak mungkin Allah swt membebani manusia di luar
kemampuan yang telah diberikan Allah swt kepadanya. Jika ada taklif yang diluar
batas kemampuan manusia maka tidak sah meskipun secara akal membolehkannya.
Apabila dalam takaran akal, ada taklif yang nampak memerintahkan sesuatu yang
di luar daya manusia, maka menurut Syatibi harus dikembalikan pada hal-hal yang

berkaitan dengannya, sebelumnya atau sesudahnya. Seperti firman Allah :
O3tk a8 Y1 558 Vs Ol 3o 0 1,20 10 0 G40

Artinya: “hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah sebenar-benar
takwa kepada-Nya dan janganlah sekali-sekali kamu mati melainkan dalam
beragama islam”. (Q.S. Ali-Imran [3]:102).

Maksud ayat ini bukanlah memerintahkan kematian itu sendiri, tetapi perbuatan
sebelum kematian, yakni keislaman. Demikian juga, perbuatan-perbuatan yang
samar, termasuk perbuatan yang masuk kategori taklif atau perbuatan yang berada
di luar daya manusia. Maka harus dikembalikan kepada hal-hal yang berkaitan
dengan perbuatan itu. Seperti perintah untuk saling mencintai. Perintah ini tidak
memerintahkan cinta itu sendiri, karena yang bisa memberikan rasa cinta hanya

Allah. Akan tetapi maksud perintah ini adalah mengusahakan perbuatan-perbuatan

yang dapat mendatangkan perasaan cinta.

d. Qasdu al-Syari’ fi Dukhul al-Mukallaf Tahta Ahkam al-Syari’ah

¥Milhan, “Magashid Syari ‘ah Menurut Imam Syatibi Dan Dasar Teori Pembentukannya,” Al-Usrah: Jurnal Al
Ahwal As Syakhsiyah 9, no. 2 (2022).



Pembahasan bagian terakhir ini merupakan pembahasan paling panjang. Namun
semuanya mengacu kepada pertanyaan: Mengapa mukallaf melaksanakan hukum
shariah, tujuan Syari’ mengharuskan mukallaf bernaung dan tunduk dibawah
hukum syara’ adalah agar manusia dapat menghindarkan diri dari tuntutan hawa
nafsu sehingga menjadi hamba yang sesungguhnya. Menurut syatibi dalam upaya
mewujudkan mashlahah, manusia harus terbebas dari hawa nafsu karena
kemaslahatan yang menjadi tujuan syari’at itu tidak diukur berdasarkan nafsu,
tetapi syara’. Prinsip ini didasarkan atas nash yang banyak mengungkapkan tentang
kewajiban semua manusia untuk beribadah secara mutlak dan mengecam orang
orang yang lari dari ibadah dan mengikuti hawa nafsu.

2. Magqgashid al-mukallaf fi al-taklif

Bagian kedua dari magashid ini berkaitan dengan perbuatan manusia, maksud dan
niat manusia melakukan perbuatan itu. Perbuatan mukallaf sendiri dibagi menjadi dua,
yakni perbuatan yang disyari’atkan dan yang tidak disyari’atkan. Adapun yang
disyari’atkan adalah perbuatan yang dalam kesahihannya menuntut adanya niat dan
gasd. Sedangkan yang gairu mashru’, adalah perbuatan yang tidak akan menjadi sah
meskipun diniatkan, semisal maksiyat. Pembahasan kali ini difokuskan pada perbuatan
yang pertama, yakni alaf alal-mashrua’h.?°

Di dalam mengawali pembahasan ini, al- Syatibi mengatakan bahwa suatu
perbuatan dinilai oleh syara’ apabila dilakukan dengan niat dan tujuan yang jelas.
Karena, maksud seseorang dalam melakukan sebuah perbuatan akan menjadikan
perbuatan itu sah atau batil, ibadah atau hanya riya’, fardlu atau sunnah, bahkan bisa

jadi iman atau kufur. Setiap perbuatan yang mempunyai maksud dan tujuan, tentunya

20 Fathurrahman, “Magasid Al-Syariah Dalam Perspektif Al-Syatibi,” ISTI'"DAL: Jurnal Studi Hukum Islam 4,
no. 2 (2017), h. 173.



akan selalu berhubungan dengan taklif, sebaliknya, jika tidak maka telah terlepas dari

taklif, seperti perbuatan orang yang sedang terlelap.

Atas dasar itu, Syatibi kemudian mengungkapkan ketentuan bahwa setiap maksud
mukallaf dalam melakukan perbuatan harus sesuai dengan maksud Syari‘, yakni untuk
menjaga kemaslahatan. Jika Allah bermaksud menjaga kemaslahatan untuk manusia
lewat syari’atnya, maka manusia harus melaksanakan syari’at itu demi kemaslahatan.?!
Ada beberapa cara menurut Syatibi untuk memastikan bahwa tujuan perbuatannya telah
relevan dengan apa yang digariskan oleh syari‘, yakni:

a. Hendaknya mukallaf menentukan tujuan sebagaimana ia pahami tentang tujuan
syari‘ dalam pensyari’atan itu. Selain itu, ia juga harus meniatkan perbuatannya
untuk za’abbud, agar tujuannya dalam berbuat tidak keluar dari tujuan syari‘ yang
tidak ia ketahui.

b. Menentukan tujuan sebagaimana digariskan oleh syari‘ tanpa membatasi tujuan
tersebut. hal ini lebih luas ketercakupannya daripada yang pertama.

c. Bertujuan untuk melakukan perintah Allah dan tunduk kepada hukumnya semata.
Ini adalah level yang paling tinggi.

Ketiga cara di atas, jika benar-benar dilakukan, menurut Syatibi akan membawa
mukallaf pada kondisi dimana ia telah menyesuaikan tujuannya dengan tujuan Syari

atau minimal tidak bertentangan dengan tujuan Syari*.??

C. Isbat Nikah

1.

Pengertian Isbat Nikah

Isbat nikah berasal dari bahasa arab yang terdiri dari isbat dan nikah. Kata “c\”

ZLAhmad Al-Raisuni, Nazariyyat Al-Magasid ‘Inda Al-Syatibi (Beirut: Muassasah al-Jami’ah, 1992), h. 164.

22 |bid.



yang merupakan masdar atau asal kata dari “c.” yang memiliki arti “menetapkan”,

dan dari kata "z'S" yang berasal dari kata "zS3" yang memiliki arti “saling menikah”,

dengan demikian kata “itsbat nikah” memiliki arti yaitu “penetapan pernikahan”. Itsbat
nikah dalam bahasa Indonesia dikenal dengan sebutan itsbat nikah yang diartikan
dengan pengukuhan dan penetapan perkawinan melalui pencatatan dalam upaya
mendapatkan pengesahan suatu perkawinan menurut hukum yang berlaku. Isbat nikah
merupakan penetapan dari pernikahan yang dilakukan oleh sepasang suami istri, yang
telah menikah sesuai dengan hukum Islam dengan memenuhi rukun dan syarat
pernikahan, sehingga secara hukum figh pernikahan itu telah sah.

Sebagaimana yang dituliskan didalam Buku Pedoman Pelaksanaan Tugas dan
Administrasi Pengadilan adalah “pengesahan atas perkawinan yang telah dilangsungkan
menurut syariat agama Islam, akan tetapi tidak dicatat oleh KUA atau PPN yang
berwenang” Itsbat nikah juga mengandung arti suatu metode atau cara dalam
menetapkan sahnya suatu perkawinan yang belum tercatat di KUA setempat, sesuai
dengan ketentuan-ketentuan hukum yang berlaku terkait dengan hal perkawinan yang
dilaksanakan di pengadilan.?

Selanjutnya menurut Endang Ali Ma’sum ada kesamaan persepsi di kalangan
praktisi hukum, khususnya hakim Pengadilan Agama, bahwa yang dimaksud dengan
itsbat nikah merupakan produk hukum declarative sekadar untuk menyatakan sahnya
perkawinan yang dilaksanakan menurut hukum agama namun tidak dicatatkan, dengan

implikasi hukum setelah perkawinan tersebut diisbatkan menjadi memiliki kepastian

Z3Faizah Bafadhal, “Itsbat Nikah Dan Implikasinya Terhadap Status Perkawinan Menurut Peraturan Perundang-
Undangan Indonesia,” Jurnal llmu Hukum Jambi 5, no. 1 (2014).

2*Meita Djohan Oelangan, “Isbat Nikah Dalam Hukum Islam Dan Perundang-Undangan Di Indonesia,”
Pranata Hukum 8, no. 2 (2013).



hukum (rechtszekerheid).?
2. Dasar Isbat Nikah

Isbat nikah yang menjadi pokok pembahasan ialah landasan yuridisnya mengenai
penjelasan yang terdapat dalam pasal 49 ayat (2) angka 22 Undang-undang Nomor 7
Tahun 1989 tentang Peradilan Agama. Meski demikian, dalam Undang-undang
tersebut dan Peraturan Pemerintah Nomor 9 Tahun 1975 tidak memberikan penjelasan
yang jelas mengenai isbat nikah.

Menurut Amir Nuruddin dan Azhari Akmal Tarigan mengatakan bahwa pencatatan
perkawinan tidak diberi perhatian oleh fighi walaupun ada ayat Al-Qur’an yang
menganjurkan untuk mencatat segala bentuk transaksi muamalah disebabkan oleh
beberapa hal diantaranya adalah pertama, adanya larangan untuk menulis  sesuatu
selain Al-Qur’an, kedua, mengandalkan hafalan (ingatan), ketiga, tradisi walimat al-
urusy, keempat ada kesan perkawinan di masa awal Islam belum terjadi antar wilayah
negara yang berbeda. Sehingga alat bukti kawin selain saksi belum dibutuhkan. Akan
tetapi dalam kondisi seperti sekarang ini, pencatatan perkawinan menjadi sebuah
keharusan bagi seseorang. Hal ini disebabkan karena banyak sekali mudarat yang
akan ditimbulkan jika tidak dilakukan pencatatan. Islam menggariskan bahwa
setiap kemudaratan itu sedapat mungkin harus dihindari, sebagaimana ungkapan

sebuah kaidah fikih yang berbunyi:

Jip )

“Kemudaratan harus dihilangkan”?®
Pengaturan tentang itsbat nikah ini terdapat di dalam pasal 7 kompilasi hukum islam

yang menyatakan:

%Bafadhal, “Itsbat Nikah Dan Implikasinya Terhadap Status Perkawinan Menurut Peraturan Perundang-
Undangan Indonesia.”, h. 3-4.
26 Ahmad Sanusi, “Pelaksanaan Isbat Nikah Di Pengadilan Agama Pandeglang,” Ahkam X VI, no. 6 (2016). h. 115



a. Perkawinan hanya dapat dibuktikan dengan akta nikah yang dibuat oleh pegawai
pencatat nikah.
b. Dalam hal perkawinan tidak dapat dibuktikan dengan akta nikah, dapat diajukan
itsbat nikah ke Pengadilan Agama.
c. lItsbat nikah yang dapat diajukan Pengadilan Agama terbatas mengenai hal-hal
yang berkenan dengan :
1) Adanya perkawinan dalam rangka penyelesaian perceraian.
2) Hilangnya akta nikah.
3) Adanya keraguan tentang sah atau tidaknya salah satu syarat perkawinan.
4) Adanya perkawinan yang terjadi sebelum berlakunya Undang-Undang No. 1
tahun 1974.
5) Perkawinan yang dilakukan oleh mereka yang tidak mempunyai halangan
perkawinan menurut Undang-Undang No. 1 Tahun 19742
3. Tujuan Isbat Nikah
Isbat nikah merupakan sebuah solusi tepat yang dapat ditempuh dengan
mengajukan permohonan isbat nikah di Pengadilan Agama. dengan begitu, seseorang
yang semula pernikahannya belum dicatatkan akan mendapat kepastian hukum untuk
melegalkan perkawinannya baik ditinjau dari segi administrasi maupun segi sosial
masyarakat. Yang artinya, tujuan dari isbat nikah ialah untuk melegalkan
perkawinannya serta mendapat bukti secara autentik yang berupa Kutipan Akta
Nikah.?®
Karena suatu perkawinan menimbulkan hak dan kewajiban. Oleh karena itu,

tujuan dari pencatatan isbat nikah ialah untuk menjadikan perkawinan tersebut menjadi

2'KHI Pasal 7.
28 Oelangan, “Ishat Nikah Dalam Hukum Islam Dan Perundang-Undangan Di Indonesia.”, 26718



tertib di masyarakat yang nantinya berdampak pula pada implementasi perlindungan
terhadap hak dan kewajiban yang bersangkutan.?

Tujuan isbat nikah di Pengadilan Agama juga sebagai bentuk dari pelayanan
dibidang hukum serta membantu masyarakat terutama yang tidak mampu dalam
memperoleh hak atas akta perkawinan, buku nikah dan akta kelahiran yang dilakukan
secara sederhana, cepat dan biaya ringan.°

4. Tata Cara Pengajuan Itsbat Nikah

Tata cara pengajuan isbat nikah sama dengan sidang setelah pengajuan perkara
perdata. Calon pengantin harus mengikuti prosedur berikut:
a. Datang dan daftar di Pengadilan Agama utama setempat.

1) Pemohon menghadap ke kantor Pengadilan Agama setempat.

2) Pemohon mengajukan permohonan pencatatan perkawinan. Aplikasi dapat
diselesaikan sendiri. Jika anda tidak dapat mengajukan permohonan, anda dapat
meminta bantuan gratis dari pos bakum (kantor pos bantuan hukum) di
Pengadilan setempat.

3) Ada dua jenis surat lamaran isbat menurut tujuannya, yaitu pertama, surat
lamaran isbat yang digabungkan dengan akta cerai dan kedua, surat lamaran
batman.

4) Salin formulir pencatatan perkawinan sebanyak 5 rangkap, kemudian lengkapi
dan tanda tangani formulir yang telah diisi. Pejabat Pengadilan menerima empat
salin permohonan, salah satunya disimpan oleh pemohon.

5) Melampirkan dokumen yang dipersyaratkan termasuk surat keterangan dari

KUA yang menyatakan bahwa perkawinan tersebut tidak dicatatkan.

29 |bid. h. 141.

30 Ramdani Wahyu Sururie, “Isbat Nikah Terpadu Sebagai Solusi Memperoleh Hak Identitas Hukum,” jtihad :
Jurnal Wacana Hukum Islam dan Kemanusiaan 17, no. 1 (June 30, 2017): 113,
http://ijtihad.iainsalatiga.ac.id/index.php/ijtihad/article/view/1361.sh. 113-133.



b. Membayar Panjar Biaya Perkara

1) Membayar panjar biaya perkara. Apabila pemohon tidak mampu membayar
biaya perkara, pemohon dapat mengajukan permohonan untuk berperkara
secara Cuma-Cuma Cuma (Prodeo).

2) Jika penggugat memperoleh manfaat dari fasilitas prodeo, maka semua biaya
yang berkaitan dengan perkara penggugat di Pengadilan akan ditanggung oleh
Pengadilan, kecuali biaya pengangkutan penggugat dari rumah ke Pengadilan.
Jika pemohon menganggap biayanya masih belum stabil, ia dapat mengajukan
permohonan ke Pengadilan Negeri.

3) Setelah menyerahkan jaminan biaya administrasi, pemohon harus ingat untuk
meminta bukti pembayaran

4) yang akan digunakan untuk mengklaim sisa jaminan untuk biaya
administrasi.

c. Menunggu Panggilan Sidang Dari Pengadilan\ Pengadilan akan mengirimkan surat
panggilan dengan tanggal dan tempat sidang kepada penggugat dan termohon
langsung ke alamat yang tertera pada banding.

d. Menghadiri Persidangan
1) Melaporkan kepada Pengadilan sesuai dengan tanggal dan waktu yang tercantum

dalam surat panggilan. Usahakan tepat waktu dan jangan terlambat.

2) Untuk sidang awal, bawalah dokumen-dokumen seperti panggilan Pengadilan,
salinan dari aplikasi yang telah diisi. Dalam sidang perdana ini, hakim akan
menanyakan identitas para pihak, seperti tanda pengenal atau tanda pengenal
lainnya. Dalam kondisi tertentu, hakim dapat meninjau isi permintaan.

3) Untuk sidang berikutnya, hakim akan memberitahukan tanggal dan waktu sidang

berikutnya kepada penggugat/tergugat yang hadir dalam sidang tersebut. Bagi



penggugat/tergugat yang tidak hadir dalam sidang, untuk sidang berikutnya surat
panggilan akan dikirimkan kepada yang berkepentingan melalui surat.

4) Untuk sidang kedua dan seterusnya, penggugat dapat menyiapkan dokumen dan
bukti atas permintaan hakim. Dalam kondisi tertentu, hakim akan meminta
pemohon untuk menghadirkan saksi, yaitu orang-orang yang mengetahui tentang
pernikahan pemohon, termasuk wali nikah dan saksi nikah, pasangan, atau orang-
orang terdekatnya yang tahu tentang pernikahan berulang pemohon.

e. Putusan/Penetapan Pengadilan

1) Jika permohonan pemohon dikabulkan, Pengadilan akan mengeluarkan

putusan-putusan untuk menerbitkan akta nikah.

2) Salinan keputusan / aturan pernikahan anda akan siap untuk dikirimkan dalam

waktu 1 hari sejak sidang terakhir.

3) Salinan akta/aturan perkawinan anda dapat dibawa sendiri ke kantor

pendaftaran atau diwakili oleh orang lain dengan surat kuasa.

4) Setelah menerima salinan putusan-putusan, penggugat dapat mengajukan

permohonan kepada KUA setempat untuk mendaftarkan perkawinan penggugat

dengan menunjukkan bukti salinan putusan-putusan Pengadilan.



