
 

13 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

 

A. Pernikahan 

1. Pengertian Pernikahan 

Perkawinan atau pernikahan dalam literatur fiqh berbahasa Arab 

disebut dengan dua kata, yaitu نکاح dan زواج.  Kedua kata ini yang terpakai 

dalam kehidupan sehari-hari orang Arab dan banyak terdapat dalam al-

Qur'an dan hadits Nabi.11 Kata na-ka-ha banyak terdapat dalam al-Qur'an 

dengan arti kawin, seperti dalam surah: 

سَاءِۤ  ِ
الن  نَ  م ِ مْ 

ُ
ك
َ
ل طَابَ  مَا  فَانكِْحُوْا  يَتٰمٰى 

ْ
ال فِى  تُقْسِطُوْا  ا 

َّ
ل
َ
ا خِفْتُمْ  وَاِنْ 

مْۗ   
ُ
يْمَانكُ

َ
ا تْ 

َ
ك
َ
وْ مَا مَل

َ
ا وْا فَوَاحِدَةً 

ُ
تَعْدِل ا 

َّ
ل
َ
ثَ وَرُبٰعَۚ  فَاِنْ خِفْتُمْ ا

ٰ
مَثْنٰى وَثُل

وْاۗ  
ُ
ا تَعُوْل

َّ
ل
َ
دْنٰٓى ا

َ
 ذٰلِكَ ا

Artinya : “Jika kamu khawatir tidak akan mampu berlaku adil 

terhadap (hak-hak) perempuan yatim (bilamana kamu menikahinya), 

nikahilah perempuan (lain) yang kamu senangi: dua, tiga, atau 

empat. Akan tetapi, jika kamu khawatir tidak akan mampu berlaku 

adil, (nikahilah) seorang saja atau hamba sahaya perempuan yang 

kamu miliki. Yang demikian itu lebih dekat untuk tidak berbuat 

zalim.” 

 

Secara etimologis, kata "nikah" memiliki beberapa makna, di 

antaranya adalah "bergabung" atau "berkumpul" (ضم), juga bisa merujuk 

pada "hubungan seksual" (وطء), serta dapat berarti "akad" ( عقد). Perbedaan 

makna ini muncul karena dalam Al-Qur'an, istilah "nikah" digunakan 

dengan variasi pengertian tersebut. Sementara itu, menurut istilah dalam 

ajaran Islam, pernikahan adalah sebuah ikatan lahir dan batin antara pria 

 
11 Wafa Moh. Ali, Hukum Perkawinan Di Indonesia Sebuah Kajian Dalam Hukum Islam Dan 

Hukum Materil, Yayasan Asy-Syari’ah Modern Indonesia, 2018, 29. 



14 

 

dan wanita yang dijalin untuk membangun kehidupan bersama sebagai 

suami istri, dengan berpegang pada ketentuan syariat berupa syarat dan 

rukun yang telah ditetapkan.12 

Dalam sebuah pernikahan, pasangan suami dan istri seharusnya 

membentuk kesatuan yang serasi dan saling melengkapi. Masing-masing 

pihak diharapkan mampu menutupi kekurangan pasangannya, serta 

memberikan dukungan dalam menghadapi kelemahan yang ada. Lebih dari 

sekadar hubungan formal, pernikahan merupakan perjanjian sakral yang 

disaksikan oleh Allah, dan karena itu harus dilandasi oleh rasa cinta dan 

kasih sayang yang tulus, disertai kehangatan emosional dalam membina 

kehidupan bersama.13 Perkawinan bukan hanya merupakan ibadah, tetapi 

juga termasuk sunnatullah dan sunnah Rasul. Sunnatullah berarti bahwa 

pernikahan sesuai dengan ketetapan dan kehendak Allah dalam 

menciptakan alam ini. Sementara itu, sunnah Rasul berarti bahwa 

pernikahan adalah ajaran yang telah dicontohkan oleh Rasulullah bagi 

dirinya sendiri dan umatnya. Oleh karena itu, menikah adalah sunnah bagi 

hamba-Nya, dan melalui pernikahan, Allah menghendaki agar manusia 

dapat menjalani bahtera kehidupan dengan baik.14Perkawinan merupakan 

cara yang dipilih Allah sebagai jalan bagi manusia untuk 

berkembang biak, dan melestarikan hidupnya setelah masing-masing 

pasangan siap melakukan perannya yang positif dalam mewujudkan 

tujuan perkawinan 

Dalam sebuah pernikahan, nilai-nilai kasih sayang antara suami dan 

 
12 A. Ma`ruf Asrori M. Afnan Chafidh, ‘Tradisi Islami’, jakarta: khalista, 2009, p. 71. 
13 Asiva Noor Rachmayani, Hukum Perkawinan Islam Indonesia (prenadamedia groub, 2019). 
14 Muhammad Ali, Fiqh Munakahat, (CV. laduny alifatama, 2009),26. 



15 

 

istri harus senantiasa ditumbuhkan sebagai fondasi hubungan yang kokoh. 

Masing-masing memiliki peran esensial yang tidak dapat diwakilkan oleh 

pihak lain, sehingga pelaksanaannya menjadi tanggung jawab pribadi dari 

kedua belah pihak. Dalam menjalani kehidupan rumah tangga, pasangan 

suami istri dituntut untuk saling berbagi peran serta saling melengkapi demi 

terciptanya keharmonisan. Tujuan utama dari ikatan pernikahan ini adalah 

membentuk keluarga yang diliputi ketenteraman (sakinah), penuh cinta 

(mawaddah), dan kasih sayang (rahmah), serta memperoleh keturunan yang 

saleh dan salehah. Anak keturunan ini dipandang sebagai penerus generasi 

yang diharapkan menjadi kebanggaan dan amanah berharga bagi kedua 

orang tua.15 

2. Hukum Pernikahan 

Para ulama fikih terdahulu memiliki kesamaan pandangan dalam 

merumuskan definisi perkawinan, tanpa adanya perbedaan pendapat yang 

mencolok. Meskipun terdapat variasi dalam pernyataan mereka, unsur-

unsur utama dalam pengertian perkawinan tetap serupa. Pelaksanaan 

perkawinan sendiri disesuaikan dengan kondisi individu yang hendak 

menikah.16 

Hukum pernikahan terdapat 4 macam ,yaitu: 

a. Wajib 

Pernikahan menjadi sebuah kewajiban bagi orang yang khawatir 

terjerumus dalam perbuatan zina apabila tidak menikah, baik ia memiliki 

 
15 Ahmad Rafi Baihaqi, Membangun Surga Rumah Tangga (Surabaya: Gita Media 

Press, 2006), 44. 
16 Aunur Rahim Sanjaya, Umar Haris, Faqih, ‘Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia’, Buku 

Materi Pokok Hukum Islam, Yogyakarta: Gama Media 2017, P. 9. 



16 

 

keinginan untuk menikah maupun tidak. Kewajiban ini tetap berlaku 

meskipun pernikahan tersebut berpotensi mengurangi intensitas 

pelaksanaan ibadah-ibadah sunnah. Hal yang sama juga berlaku bagi 

perempuan yang tidak mampu menjaga dirinya dari kemungkinan 

pelanggaran syariat, dan tidak memiliki perlindungan lain kecuali 

melalui ikatan pernikahan.17 

b. Sunnah 

Bagi seseorang yang telah memiliki kemampuan untuk 

melangsungkan pernikahan, namun tidak terdapat kekhawatiran akan 

terjerumus dalam perbuatan zina apabila ia tidak menikah, maka hukum 

menikah bagi individu tersebut adalah sunnah, yakni dianjurkan namun 

tidak bersifat wajib.18 

c. Makruh 

Pernikahan akan menjadi makruh bagi orang yang tidak ingin 

memiliki keturunan dan tidak ingin menikah, serta pernikahannya dapat 

memutuskan ibadah yang wajib. 

d. Mubah 

Pernikahan hukumnya mubah bagi orang yang tidak khawatir 

akan melakukan perbuatan zina, tidak mengharapkan keturunan, dan 

tidak memutuskan ibadah yang wajib 

e. Haram 

Pernikahan hukumnya haram bagi orang yang mebahayakan 

wanita, karena tidak bisa melakukan senggama (hubungan seks), tidak 

 
17 Abd. Rahman Ghazaly, fiqh munakahat (jakarta: kencana prenada media groub, 2006), 10-11. 
18 Sulaiman rasjid, fiqh islam( sinar baru algesindo,2004)h. 46 



17 

 

mampu memberikan nafkah atau memiliki pekerjaan haram,meskipun ia 

ingin menikah dan ingin memiliki keturunan,dan tidak khawatir berbuat 

zina.19 

3. Rukun dan Syarat Sah Pernikahan 

Sebuah perbuatan atau amalan dianggap sah jika telah memenuhi 

semua rukun dan syarat yang ditetapkan, serta tidak terdapat halangan yang 

dapat membatalkannya. Jika salah satu rukun atau syarat tidak terpenuhi, 

atau terdapat sesuatu yang menyebabkan keabsahannya hilang, maka 

perbuatan tersebut dianggap tidak sah atau batal,20 seperti membasuh muka 

untuk wudhu dan takbirotul ihram untuk sholat. Atau adanya calon 

membepali laki-laki/perempuan dalam perkawinan. 

Jumhur lama sepakat bahwa terdapat sejumlah rukun dalam 

pernikahan yang ditetapkan oleh syariat Islam sebagai landasan sahnya 

suatu akad pernikahan adalah :21 

a. Adanya kedua calon mempelai, yaitu laki-laki dan perempuan, yang 

akan menjalani akad pernikahan. 

b. kehadiran wali dari pihak mempelai perempuan merupakan salah satu 

syarat sahnya akad nikah. Suatu pernikahan dinyatakan sah apabila wali, 

atau pihak yang mewakilinya, melaksanakan akad dengan menikahkan 

mempelai wanita. 

c. Sighat akad nikah merujuk pada pernyataan ijab kabul yang diucapkan 

oleh wali atau wakil dari pihak perempuan, yang kemudian diterima oleh 

 
19 Abdul Aziz Muhammad Azzam,et. Al., Fiqh munakahat (jakarta:amzah,2015),45. 
20 Mesta Wahyu Nita M.H, Hukum Perkawinan Di Indonesia, CV. Laduny Alifatama (2021). 
21 M.Hum Prof. Dr, Jamaluddin, SH, M.Hum Nanda Amalia, SH, Buku Ajar Hukum Perkawinan, 

ed. by MH Dr. Faisal, S.Ag, SH (unimal press, 2016). 



18 

 

calon mempelai laki-laki sebagai bagian dari sahnya akad pernikahan. 

d. Adanya dua saksi yang menyaksikan pelaksanaan akad nikah 

e. Mahar 

Adapun syarat-syarat perkawinan adalah: 

a. Bagi calon suami 

1) Beragama Islam. 

2) Terang bahwa ia laki-laki. 

3) Tidak dipaksa. 

4) Tidak beristri empat orang. 

5) Bukan termasuk mahram dari calon mempelai wanita, baik 

berdasarkan hubungan nasab, persusuan, atau pernikahan. 

6) Tidak mempunyai istri yang haram untuk di madu dengan calon 

istrinya 

7) Mengetahui bahwa calon istrinya itu tidak haram baginya 

8) Tidak sedang ihram haji atau umrah 

9) Mengetahui nama dan keadaan calon istrinya 

b. Bagi calon istri 

1) Beragama Islam atau ahli kitab 

2) Terang bahwa ia seorang perempuan 

3) Terang mendapat izin dari walinya 

4) Tidak bersuami/ tidak dalam masa iddah 

5) Bukan mahromnya calon suami 

6) Belum pernah dili’an oleh calon suami 

7) Jelas orangnya 



19 

 

8) Tidak sedang haji atau umroh 

c. Bagi saksi 

1) Beragama Islam 

2) Dua orang saksi 

3) Hadir dalam upacara akad nikah 

4) Sudah dewasa 

5) Dapat mengerti maksut dari akad nikah 

6) Adil 

7) Tidak dipaksa 

8) Tidak sedang haji atau umrah 

9) Dapat mendengar dan melihat 

10) Berakal 

d. Bagi wali 

1) Beragama Islam. 

2) Laki-laki. 

3) Sudah dewaa. 

4) Mempunyai hak atas perkawinan. 

5) Tidak terdapat halangnya perwalian.22 

6) Tidak dipaksa. 

7) Merdeka. 

8) Tidak fasik. 

9) Tidak sedang ihram haji atau umroh. 

10) Berakal 

 
22 Soraya Devy, Wali Nikah : Urutan Dan Kewenangannya Dalam Perspektif Imam Mazhab, 

Sahifah, 2017. 



20 

 

e. Bagi ijab qobul 

1) Ada ijab( penyerahan dari wali) 

2) Ada qobul (penerima dari calon suami) 

3) Ijab harus menggunakan kata katan nikah tazwij atau terjemahannya. 

4) Antara ijab dan qobul harus jelas dan saling berkaitan. 

5) Antara ijab dan qobul dalam suatu majlis. 

6) Orang yang ijab qobul tidak sedang ihram. 

7) Orang yang berakal sudah tamyiz 

8) Tidak dibatasi dengan waktu tertentu. 

4. Tujuan Penikahan 

Secara umum, tujuan pernikahan dalam Islam adalah untuk 

memenuhi kebutuhan hidup antara pria dan wanita, serta untuk membentuk 

keluarga yang harmonis sesuai dengan prinsip-prinsip ajaran Islam. Dalam 

Undang-Undang No. 1 Tahun 1974, Bab 1 Pasal 1, dijelaskan bahwa 

"pernikahan adalah suatu ikatan yang mencakup aspek lahir dan batin 

antara seorang laki-laki dan perempuan, sebagaimana hubungan suami istri, 

dengan tujuan membangun keluarga yang bahagia dan abadi, yang 

didasarkan pada nilai-nilai ketuhanan yang Maha Esa.".23hal ini 

menunjukan bahwa pernikahan tidak hanya berfokus pada hubungan fisik 

(seksual) atau emosional, tapi pada juga hubungan spiritual  dengan tujuan 

untuk mencapai keluarga yang harmonis. 

Sedangkan di dalam KHI dijelaskan tentang tujuan pernijahan 

dalam pasal 3 “perkawinan bertujuan untuk mewujudkan kehidupan rumah 

 
23 Indonesia, ‘Undang Undang No. 11 Tahun 1974 Tentang Perkawinan’. 



21 

 

tangga yang sakinah mawaddahdan rohmah”. Maka dari itu tujuan 

perkawinan dalam Islam adalah untuk membangun keluarga yang 

harmonis, sejahtera, dan bahagia sesuai dengan ajaran agama. Harmonis 

berarti setiap anggota keluarga menjalankan hak dan kewajibannya dengan 

baik. Sejahtera berarti keluarga merasakan ketenangan lahir dan batin 

karena kebutuhan hidupnya terpenuhi. Dari situ, muncullah kebahagiaan 

berupa kasih sayang di antara anggota keluarga. Perkawinan dalam Islam 

harus dijalani sesuai tuntunan agama, sehingga tujuannya adalah untuk 

memenuhi naluri manusia sekaligus mengikuti ajaran Islam. 

Tujuan perkawinan adalah membentuk keluarga dan memiliki 

keturunan yang sah, serta menjalani kehidupan bersama dengan rukun dan 

harmonis. Jadi dapat di simbulkan bahwa tujuan perkawinan adalah: 

a. Dalam rangka mendirikan dan memelihara kehidupan rumah tangga 

yang tenteram serta terstruktur. 

b. Untuk memenui kebutuhan biologis yang halal. 

c. Untuk memperoleh keturunan yang sah secara syariat islam. 

d. Perkawinan adalah perintah Allah SWT yang harus ditaati, dengan 

tujuan membangun hubungan lahir dan batin antara pria dan wanita 

sebagai suami istri, agar dapat menjalani rumah tangga yang 

bahagia dan langgeng. 

e. Menikah dapat menjaga garis keturunan ,sehingga asal usul di ketahui 

dengan jelas 

 



22 

 

5. Keluarga Sakinah  

Dalam kamus besar bahasa indonesia, keluarga berarti sanak 

saudara/kerabat.24 Sedangkan sakinah dalam kamus besar bahasa indonesia 

adalah damai/tentram, tempat yang aman dan damai. 

Sedangkan menurut M. Quraish Shihab, sakinah bermakna 

ketenangan atau kediaman dari sesuatu yang sebelumnya bergejolak. Oleh 

karena itu, keluarga sakinah dapat diartikan sebagai keluarga yang mampu 

menghadirkan suasana kehidupan yang damai, harmonis, penuh kasih 

sayang, saling mendidik, dan saling menjaga, namun tetap dinamis dan 

aktif dalam menjalani kehidupan.25 

Firman Allah dalam QS. Ar-Rum (30) : 21  

وَدَّةً  ا اِليَْهَا وَجَعَلَ بيَْنكَُمْ مَّ نْ انَْفسُِكُمْ ازَْوَاجًا لِِّتسَْكُنوُْٖٓ ٖٓ انَْ خَلقََ لكَُمْ مِِّ وَمِنْ اٰيٰتِه 

يٰتٍ لِِّقَوْمٍ يَّتفَكََّرُوْنَ   اِنَّ فيِْ ذٰلِكَ لََٰ
رَحْمَةًًۗ  وَّ

Artinya: Di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah bahwa Dia 

menciptakan pasangan-pasangan untukmu dari (jenis) dirimu sendiri 

agar kamu merasa tenteram kepadanya. Dia menjadikan di antaramu 

rasa cinta dan kasih sayang. Sesungguhnya pada yang demikian itu 

benar-benar terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang 

berpikir. 

 

Di dalam ayat tersebut menjelaskan tentang keluarga sakinah 

merupakan suatu harapan umat muslim dalam melangsungkan pernikahan 

dalam rangkan membangun kealitas keluarga yang tentram. Begitu pula 

dalam kehidupan keluarga, terdapat berbagai aturan, baik yang bersifat 

umum maupun spesifik, yang mengatur perilaku setiap anggota serta 

keluarga secara keseluruhan sebagai satu kesatuan. 

 
24 Muhammad Ali, Kamus Lengkap Bahasa Modern, Pustaka Amani. 
25 Asrofi dan M. Thohir, ‘Keluarga Sakinah Dalam Tradisi Islam Jawa’ (Arindo Nusa Media, 

2006). H. 3 



23 

 

Selaras dengan pengertian tersebut, keluarga sakinah dipahami 

sebagai keluarga yang dibentuk melalui ikatan pernikahan yang sah, 

mampu mencukupi kebutuhan hidup baik secara spiritual maupun material 

secara seimbang dan layak, serta hidup dalam suasana penuh kasih sayang 

di antara anggota keluarga dan lingkungan sekitar secara harmonis. Selain 

itu, keluarga ini juga mampu menghayati serta mengamalkan nilai-nilai 

keimanan, ketakwaan, dan akhlak mulia dalam kehidupan sehari-hari.26 

6. Tujuan Keluarga Sakinah  

Keluarga harmonis merupakan kondisi di mana terjalin komunikasi 

yang baik (ma’ruf) antar anggota keluarga serta adanya sikap saling 

menjaga dan melindungi satu sama lain, semuanya merupakan idaman bagi 

orang yang telah menikah. Rumah tangga yang ideal harus dibangun di atas 

fondasi keagamaan (spiritual) sekaligus fondasi material. Kedua dasar ini 

sejatinya saling menyatu dan tidak dapat dipisahkan. Oleh karena itu, 

tidaklah tepat jika hanya mengandalkan salah satunya saja. 

Rumah tangga yang sakinah, baik dari sisi lahir maupun batin, akan 

merasakan ketenangan dan kedamaian, di mana seluruh kebutuhan jasmani 

dan rohani terpenuhi secara seimbang, harmonis, dan selaras. Kebutuhan 

batin mencakup hadirnya nuansa religius dalam keluarga, pengamalan 

akhlak yang mulia oleh setiap anggota keluarga, serta terjalinnya 

komunikasi yang baik antara suami, istri, dan anak-anak. Sementara itu, 

kebutuhan lahir meliputi terpenuhinya keperluan seperti sandang, pangan, 

papan, dan kebutuhan materi lainnya. 

 
26 Thohir, ‘Keluarga Sakinah Dalam Tradisi Islam Jawa’. H. 11 



24 

 

Dalam perjalanan membangun rumah tangga yang harmonis damai 

dan tentram tidak hanya berisikan  senyum dan tawa, tetapi sesekali pasti 

ada pertikaian antara suami istri. Oleh karena itu, Ketika akan menginjak ke 

jenjang pernikahan di anjurkan memilah dam memilih pasangan yang baik ( 

Sholeh dan sholehah) hal ini bertujuan untuk membimbing pekawinan yang 

Sakinah mawaddah warohmah. Dalam membangun keluarga yang sakinah, 

perlu memperhatikan berbagai aspek secara menyeluruh, termasuk peran 

masing-masing suami dan istri, baik dalam kapasitas pribadi maupun 

tanggung jawab yang dijalankan secara bersama.27 

B. Tradisi/’Urf 

1. Pengertian ‘Urf 

Kata ‘urf secara etimologi merujuk pada sesuatu yang sudah dikenal 

luas dan dianggap baik oleh masyarakat. Sementara itu, secara terminologi, 

menurut Abdul Karim Zaidan, ‘urf adalah sesuatu yang sudah tidak asing 

bagi suatu komunitas karena telah menjadi Kebiasaan atau Tradisi yang 

melekat dalam kehidupan mereka, baik dalam bentuk tindakan maupun 

ucapan.28sebagian ulama ushul mendefinisikan ‘urf dan adat dengan makna 

yang serupa, yaitu sesuatu yang sudah dikenal luas oleh masyarakat dan 

telah menjadi kebiasaan mereka. Hal ini bisa berupa ucapan, perbuatan, 

atau kebiasaan meninggalkan sesuatu. Contohnya adalah kesepakatan tidak 

tertulis dalam transaksi jual beli yang tetap dianggap sah tanpa harus 

diungkapkan secara eksplisit dalam bentuk kata-kata.29 'Urf menurut ulama' 

 
27 Dedi Junaedi, ‘Perkawinan Membina Keluarga Sakinah Menurut Al-Qur’an Dan As- Sunnah’ 

(Akademika Pressindo, Edisi Pertama, 2003). 
28 Abd al Karim Zaidan, ‘Al Wajiz Fi Ushul Al Fiqh : Abd Al Karim Zaidan’, 1994, p. 435. 
29 Abdul Wahhab Khallaf, Ilmu Ushul Fiqh, ed. by Terj. Moh. Zuhri dan Ahmad Qarib (Toha 



25 

 

fikih dianggap sama dengan adat, sedangkan pengrtian adat merupakan 

istilah yang digunakan untuk merujuk pada aturan, norma, kebiasaan, atau 

tradisi yang diwariskan dari generasi ke generasi. 

Adat mencakup berbagai aspek kehidupan, termasuk hukum, etika, 

perilaku sosial, upacara, dan tata cara kehidupan sehari-hari. Dalam konteks 

masyarakat tradisional, adat berfungsi sebagai pedoman dalam mengatur 

hubungan antara individu, keluarga, serta masyarakat. Aturan adat sering 

kali berkaitan dengan nilai-nilai budaya setempat dan dipegang erat dalam 

masyarakat yang masih menjunjung tinggi warisan leluhur. Adat berbeda 

dari hukum formal atau negara, tetapi dalam beberapa masyarakat, adat 

memiliki kekuatan yang sangat besar dan dihormati setara dengan hukum 

formal. Perbedaan antara 'urf dan adat telah dibahas oleh beberapa ulama 

dalam ilmu ushul fiqh, di mana mereka berupaya mengklarifikasi kedua 

konsep ini agar lebih mudah dipahami dalam konteks syariah dan 

kehidupan sosial. Berikut adalah penjelasan mengenai pandangan beberapa 

ulama terkait dengan perbedaan antara 'urf dan adat: 

a. Al-Jurjaniy, seorang ulama yang dikenal dalam disiplin ilmu logika dan 

ushul fiqh, dalam bukunya "At-Ta'rifaat" menjelaskan perbedaan antara 

'urf dan adat. Menurut Al-Jurjaniy, 'Urf adalah segala sesuatu yang 

diterima dan dikenal oleh masyarakat luas sebagai kebiasaan yang baik, 

diterima secara umum, dan memiliki pengakuan yang lebih luas. 

Sedaangkan Adat menurut Al-Jurjaniy, lebih merupakan kebiasaan yang 

dilakukan oleh kelompok tertentu yang mungkin tidak diterima atau 

 
Putra Group, 1994). 



26 

 

dikenal oleh masyarakat luas. Dengan kata lain, 'urf memiliki cakupan 

yang lebih luas dan lebih diterima oleh masyarakat secara umum, 

sedangkan adat lebih bersifat lokal atau spesifik kepada kelompok 

tertentu. Kedua konsep ini penting dalam memahami bagaimana hukum- 

hukum syariah dapat diterapkan dalam konteks sosial yang berbeda-beda, 

di mana 'urf lebih cenderung mempengaruhi penentuan hukum 

berdasarkan kesepakatan sosial.30 

Ahmad Fahmi Abu Sunnah, seorang ulama kontemporer, 

mengutip pandangan Imam Al-Ghazali dari kitab "Al-Musthafa" dalam 

menjelaskan perbedaan antara 'urf dan adat. Menurut penjelasan ini, 

Imam Al-Ghazali dalam kitab "Al-Musthafa" menyatakan bahwa 'urf dan 

adat sering digunakan secara bergantian, tetapi sebenarnya ada perbedaan 

kecil di antara keduanya. 'Urf menurut Al-Ghazali, lebih berfokus pada 

kebiasaan yang diakui sebagai baik dan diterima oleh masyarakat secara 

umum dalam jangka waktu yang lama. Sedangkan Adat adalah kebiasaan 

yang berlaku di antara kelompok atau komunitas tertentu, tetapi belum 

tentu memiliki pengakuan yang luas atau diterima oleh masyarakat secara 

keseluruhan. Imam Al-Ghazali menekankan pentingnya 'urf dalam 

konteks hukum Islam karena dapat memengaruhi keputusan hukum 

(ijtihad) ketika tidak ada nash yang jelas dalam Al-Qur'an dan Sunnah. 

Sedangkan adat lebih berfungsi sebagai kebiasaan yang bersifat lebih 

lokal dan temporal.31 Berdasarkan pendapat Al-Jurjaniy dan Imam Al- 

Ghazali yang dikutip oleh Ahmad Fahmi Abu Sunnah, dapat disimpulkan 

 
30 Al-Jurjaniy, Al-Ta’rifat, n.d. 
31 Ahmad Fahmi Abu Sunnah, Kitab Al-Musthafa Alaa Imam Al-Ghazali (n.d). 



27 

 

bahwa 'urf dan adat meskipun sering dianggap serupa, sebenarnya 

memiliki perbedaan penting yaitu 'urf adalah kebiasaan atau tradisi yang 

diterima secara luas oleh masyarakat dan memiliki pengakuan yang 

umum sebagai sesuatu yang baik dan layak. Dengan kata lain, 'urf 

mencerminkan norma sosial yang diakui oleh mayoritas masyarakat, yang 

dapat memengaruhi penetapan hukum Islam (syariah) ketika tidak ada 

nash yang jelas. Sedangkan Adat lebih spesifik dan berkaitan dengan 

kebiasaan lokal yang berlaku di dalam kelompok atau komunitas tertentu. 

Adat mungkin tidak dikenal secara luas atau tidak memiliki pengakuan 

yang sama oleh masyarakat umum. 'Urf lebih bersifat universal dan 

berfungsi dalam konteks hukum Islam untuk menyesuaikan dengan 

kebutuhan sosial yang lebih luas, sedangkan adat lebih terbatas pada 

komunitas-komunitas kecil dan mungkin tidak selalu relevan dalam 

penetapan hukum Islam yang lebih universal. 

2. Pembagian ‘Urf 

Dalam bukunya Ushul Fiqih, Amir Syarifuddin membahas tentang 

'urf (kebiasaan atau tradisi) dan membaginya berdasarkan tiga sudut pandang 

yang berbeda. Pembagian ini membantu memahami bagaimana 'urf 

diperlakukan dalam konteks hukum Islam. Berikut adalah pembagian 'urf 

menurut Amir Syarifuddin, yaitu:32 

a. Ditinjau dari segi objeknya, ‘urf dibedakan menjadi dua, yaitu: 

1) 'Urf Lafdzi (ucapan) 

‘Urf lafdzi adalah kebiasaan masyarakat dalam menggunakan 

 
32 Amir Syarifudin, Buku Ushul Fiqih, n.d. 



28 

 

kata-kata atau istilah tertentu yang memiliki makna khusus di dalam 

komunitas tersebut yang mungkin berbeda dari makna asli atau literal 

kata tersebut, artinya 'urf Lafdzi berhubungan dengan kebiasaan 

masyarakat dalam penggunaan kata atau istilah dengan makna khusus 

di luar makna aslinya. 'Urf lafdzi berkaitan dengan kebiasaan dalam 

penggunaan bahasa atau istilah dalam masyarakat tertentu yang dapat 

memengaruhi makna suatu kata dalam konteks tertentu. Misalnya, 

istilah yang pada awalnya memiliki arti umum dalam bahasa Arab, 

tetapi karena kebiasaan penggunaan dalam suatu masyarakat, kata 

tersebut bisa memiliki arti yang lebih spesifik atau berbeda. Seperti di 

beberapa daerah, kata "dinar" dalam bahasa Arab secara umum 

merujuk pada mata uang. Namun, dalam konteks tertentu, "dinar" bisa 

berarti mata uang emas secara khusus. Contoh lainnya adalah istilah 

"daging," yang secara umum berarti semua jenis daging, tetapi di 

sebagian masyarakat, kata "daging" secara khusus merujuk pada 

daging sapi. Sedangkan dalam Implikasi Hukum pada konteks fiqh 

atau ijtihad, penggunaan 'urf lafdzi dapat memengaruhi interpretasi 

kontrak, perjanjian, atau teks agama, terutama ketika istilah tersebut 

memiliki makna khusus yang diterima dalam masyarakat tertentu. 

Ketika ulama atau hakim syariah memahami 'urf lafdzi ini, mereka 

dapat membuat keputusan hukum yang lebih relevan dengan kondisi 

masyarakat. 

 

 



29 

 

2) 'Urf amali (perbuatan/tindakan) 

'Urf amali adalah kebiasaan atau tradisi dalam bentuk tindakan 

atau perilaku yang dilakukan secara berulang-ulang oleh masyarakat 

hingga menjadi suatu kebiasaan yang diterima secara luas, artinya 'urf 

Amali merujuk pada kebiasaan dalam bentuk tindakan atau perilaku 

yang diterima dan dipraktikkan oleh masyarakat secara luas. 'Urf amali 

itu berkaitan dengan praktik-praktik atau kebiasaan yang berkaitan 

dengan tindakan atau perilaku masyarakat, yang berulang dan 

dilakukan secara kolektif. Ini mencakup hal-hal seperti kebiasaan 

dalam transaksi jual beli, tradisi pernikahan, atau adat istiadat sosial 

lainnya yang melibatkan tindakan konkret. Seperti didalam masyarakat 

tertentu, ada kebiasaan dalam praktik jual beli tanpa menyebutkan 

harga secara langsung karena sudah ada pemahaman mengenai harga 

yang berlaku di pasaran. Contoh lainnya adalah kebiasaan pembayaran 

mahar dalam bentuk tertentu (misalnya emas atau perhiasan) dalam 

upacara pernikahan, yang diterima sebagai sesuatu yang normal di 

masyarakat tersebut. Sedangkan pada Implikasi Hukumnya 'Urf amali 

sering dijadikan landasan dalam ijtihad atau penetapan hukum ketika 

syariah tidak secara detail dalam mengatur tindakan-tindakan tertentu. 

Misalnya, jika suatu kebiasaan tidak bertentangan dengan prinsip- 

prinsip syariah, 'urf amali ini dapat dijadikan rujukan dalam keputusan 

hukum. Apabila, kebiasaan tersebut bertentangan dengan syariah 

(misalnya melibatkan riba dalam transaksi) maka 'urf tersebut tidak 

dapat diterima sebagai dasar hukum. 



30 

 

b. Ditinjau dari segi cakupannya, 'urf dibedakan menjadi dua, yaitu: 

1) 'Urf 'Aam (umum) Merupakan kebiasaan yang diterima dan diakui oleh 

masyarakat secara luas, tidak terbatas pada satu kelompok atau 

wilayah tertentu. 'Urf 'aam memiliki pengaruh yang lebih besar dalam 

hukum Islam karena diterima oleh banyak orang di berbagai tempat. 

Contohnya adalah kebiasaan umum dalam transaksi komersial di 

seluruh dunia. 

2) 'Urf Khaas (khusus) Merupakan kebiasaan yang berlaku dalam 

kelompok masyarakat atau wilayah tertentu. 'Urf khaas bersifat lokal 

dan spesifik untuk komunitas atau daerah tertentu, sehingga tidak 

selalu relevan untuk diterapkan di wilayah lain. Misalnya, kebiasaan 

pernikahan di daerah pedesaan yang berbeda dari kebiasaan di kota 

besar. 

c. Ditinjau dari segi penerimaanya, ‘urf dibedakan menjadi 2, yaitu: 

1) 'Urf shahih, (kebiasaan yang sahih) yaitu kebiasaan yang tidak 

bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah dan dianggap baik atau 

tidak mengandung unsur yang dilarang. 'Urf shahih dapat diterima 

sebagai bagian dari hukum atau landasan dalam menetapkan ijtihad, 

selama tidak bertentangan dengan nash. 

2) 'Urf fasid, (kebiasaan yang rusak) yaitu kebiasaan yang bertentangan 

dengan syariah atau mengandung unsur yang dilarang dalam agama 

Islam, seperti kebiasaan transaksi yang melibatkan riba. 'Urf fasid 

tidak dapat diterima sebagai dasar hukum, karena bertentangan dengan 

prinsip-prinsip Islam. 



31 

 

3. Kehujjahan ‘Urf Menjadi Landasan Hukum 

Syariah Islam memberikan kesempatan untuk menentukan 

ketentuan hukumnya sesuai dengan adat istiadat setempat ('urf), كَمة مَحَّ ُُ  اْلعَادَةُ  

disebutkan bahwa dalam kaidah fiqhiyah adat istiadat dapat dijadikan dasar 

pertimbangan hukum, selama adat istiadat itu tidak bertentangan dengan 

syari’at Islam dan tidak semua adat istiadat manusia ('urf) dapat dijadikan 

dasar hukum.33 ‘urf dapat dijadikan dasar hukum harus memenuhi syarat 

sebagai berikut: 

a. Tidak bertentangan dengan nash Al-Qur'an dan al-Hadis. 

b. Tidak menimbulkan bahaya dan tidak kehilangan manfaat, termasuk 

tidak memberikan kesempitan dan kesulitan. 

c. Telah diterapkan pada umat Islam pada umumnya dalam arti bahwa 

kebiasaan itu bukan hanya apa yang biasanya dilakukan oleh segelintir 

orang. 

d. Tidak berlaku dalam hal ibadah mahdah 

Jadi adat istiadat dan adat istiadat dapat dianggap sebagai hukum 

selama tidak bertentangan dengan hukum Islam dan dianggap baik oleh 

masyarakat umum. 

Dalam hukum Islam, dasar hukum penggunaan `urf disandarkan 

kepada beberapa dalil diantaranya firman Allah dalam Q.S Al-A`raf ayat 

199:34 

 خُذِ الْعَفْوَ وَأمُْرْ باِلْعرُْفِ وَاعَْرِضْ عَنِ الْجٰهِلِيْنَ 
Artinya: “Jadilah kamu pemaaf, suruhlah orang mengerjakan adat 

 
33 Rusdaya Basri, Ushul Fikih 1 Al ’Urf Sebagai Dalil Hukum Islam. 
34 Ahmad Muzakki, ‘Tradisi (`Urf) Sebagai Pijakan Dalam Penetapan Hukum Islam’, 

Cariustadz.Id, 2023, pp. 1–2 <https://cariustadz.id/artikel/detail/tradisi-urf-sebagai-pijakan-

dalam-penetapan-hukum-islam>. 



32 

 

kebiasaan yang baik dan berpalinglah dari orang-orang bodoh. (QS. 

Al-A`raf: 199).” 

 

Selain dalil dari tersebut, Allah SWT juga menetapkan syariat dan 

hukum Islam yang mempertimbangkan `urf (tradisi atau kebiasaan 

masyarakat) sebagai dasar dalam menetapkan hukum. Misalnya, dalam 

perdagangan, kebiasaan masyarakat dalam mengembangkan harta dianggap 

penting untuk memenuhi kebutuhan manusia. Karena itu, Allah 

memberikan aturan-aturan yang berkaitan dengan perdagangan, termasuk 

aturan transaksi yang boleh atau dilarang. 

Pada masa sahabat dan generasi setelahnya, ‘urf sering kali 

dijadikan sebagai landasan hukum. Contohnya, Khalifah Umar bin al-

Khattab menggunakan ‘urf dalam memutuskan hukum talak. Sebelumnya, 

talak tiga yang diucapkan sekaligus oleh suami hanya dihitung sebagai talak 

satu, aturan ini berlaku sejak zaman Rasulullah. Tetapi, ketika kebiasaan 

masyarakat berubah dan mereka menjadi lebih mudah mengucapkan talak, 

Khalifah Umar mengeluarkan fatwa bahwa talak tiga yang diucapkan 

sekaligus akan jatuh sebagai talak tiga, untuk mencegah orang-orang 

bermain-main dengan kata talak. Dengan demikian, `urf memiliki peran 

penting dalam pembentukan hukum Islam sepanjang sejarah, selama tidak 

bertentangan dengan ketentuan Syari’at Islam. 

C. Teori Nganyari Nikah (Tajdidun Al-Nikah) 

1. Pengertian Tajdidun Al-Nikah  

Secara bahasa, Tajdid berasal dari bahasa Latin yang berarti 

pembaruan, dan dalam bahasa Arab berasal dari kata تجديدا يجدد   yang ,جدد 



33 

 

berarti memperbaru35 atau menciptakan sesuatu yang baru. Tajdid 

mengandung makna untuk membangun kembali, menghidupkan kembali, 

menyusun ulang, atau memperbaiki sesuai harapan. Secara istilah, tajdid 

memiliki dua makna. Pertama, jika dilihat dari sasaran, dasar, landasan, dan 

sumber yang tetap, tajdid berarti mengembalikan sesuatu ke 

keadaan aslinya. Kedua Tajdid dapat berarti modernisasi jika diterapkan 

pada hal-hal yang tidak memiliki dasar atau landasan tetap, sehingga dapat 

disesuaikan dengan kondisi, tempat, dan waktu yang terus berkembang.36 

Perkawinan adalah suatu akad atau perjanjian antara dua orang yang 

dilakukan atas dasar persetujuan bersama. Jika salah satu pihak tidak setuju, 

maka perkawinan bisa dibatalkan.37 Kata "nikah" berasal dari kata masdar 

yang secara bahasa berarti berkumpul. Secara istilah, nikah adalah akad 

yang memberikan izin untuk melakukan hubungan suami istri dengan 

menggunakan lafaz Al-nikaahu (menikahkan atau mengawinkan). Secara 

hakiki, nikah bermakna akad, sedangkan secara kiasan dapat diartikan 

sebagai hubungan suami istri, sesuai dengan pendapat yang paling sahih.38 

Pernikahan merupakan suatu kodrat yang melekat pada setiap 

makhluk ciptaan Allah. Dalam Islam, pernikahan diberi penghargaan tinggi 

dan diposisikan sebagai sarana untuk mewujudkan cita-cita luhur dalam 

kehidupan bermasyarakat. Selain itu, pernikahan juga dipandang sebagai 

bentuk ibadah yang mampu menghadirkan ketenangan batin/jiwa.39Tujuan 

pernikahan meliputi penyatuan fisik dan emosional antara suami istri, 

 
35 Mahmud yunus ( kamus bahasa arab) 
36 Abdul Manan, ‘Reformasi Hukum Islam Di Indonesia’, Jakarta, Grafindo Persada, 2006, p. 8. 
37 Miftahul Huda, Kawin Paksa (STAIN Ponorogo Press, 2009),hlm 18. 
38 Aliy As’ad, Fathul Mu’in Jilid III (menara kudus, 1997), 1. 
39 Mudjab Mahalli, Menikahlah,Engkau Menjadi Kaya (yogyakarta: mitra pustaka, 2004),8. 



34 

 

memperoleh keturunan, membangun keluarga, serta menjaga dan 

melestarikan tatanan masyarakat. 

Tajdidun Al-nikah di artikan sebagai pembaharuan akad nikah. 

Secara lebih luas, istilah ini merujuk pada upaya pembaharuan atau 

memperbaiki akad pernikahan, sehingga hubungan suami istri laki-laki dan 

perempuan tetap sah. Tujuan akhirnya adalah mewujudkan keluarga yang 

harmonis, penuh kasih sayang, saling membantu, serta hidup bahagian dan 

sejahtera. 

Tajdid atau pembaruan menurut Harun Nasution lebih diarahkan 

pada upaya menyesuaikan pemahaman keagamaan Islam dengan dinamika 

perkembangan zaman, khususnya yang dipengaruhi oleh kemajuan ilmu 

pengetahuan dan teknologi modern. Konsep tajdid memiliki cakupan 

makna yang luas karena di dalamnya terkandung tiga elemen yang saling 

berkaitan secara integral.yaitu: 

a. Pertama, konsep al-I‘ādah merujuk pada upaya mengembalikan 

persoalan-persoalan keagamaan khususnya yang bersifat khilafiyah atau 

mengandung perbedaan pendapat kepada sumber utama ajaran Islam, 

yaitu al-Qur’an dan Hadis. 

b. Kedua, al-Ibānah dipahami sebagai proses pemurnian ajaran Islam dari 

berbagai bentuk bid‘ah dan takhayul, sekaligus upaya menjaga 

kebebasan berpikir dalam Islam agar tetap sejalan dengan prinsip-prinsip 

dasar ajaran yang bersumber dari al-Qur’an dan Hadis, serta terbebas 

dari pengaruh aliran maupun ideologi yang bertentangan dengan nilai-



35 

 

nilai tersebut.40 

Ahmad bin Ali bin Hajar al-‘Asqalani berpendapat bahwa menurut 

mayoritas ulama (jumhūr al-‘ulamā’), pelaksanaan tajdīd al-nikāḥ tidak 

membatalkan ataupun meniadakan akad nikah yang telah dilakukan 

sebelumnya. Dalam perspektif ini, tajdīd al-nikāḥ dipahami sebagai suatu 

mekanisme untuk memperkuat dan memperbarui ikatan perkawinan yang 

sudah ada, bukan untuk menggugurkan akad awal. Pandangan tersebut 

menunjukkan bahwa tajdīd al-nikāḥ dapat berfungsi sebagai sarana 

rekonstruksi atau perbaikan relasi suami-istri yang mungkin mengalami 

persoalan tertentu, tanpa perlu membatalkan akad nikah yang telah sah 

sejak awal.41 Sedangkan dalil yang mengatakan bahwa akad kedua tida 

merusak akad pertama, seperti yang di jelaskan oleh Imam Ibnul Munir 

adalah hadits yang diriwayatkan oleh Salamah RA. 

Artinya: “Kami melakukan bai’at kepada Nabi SAW di bawah pohon kayu. 

Ketika itu, Nabi SAW menanyakan kepadaku: “Ya Salamah, apakah 

kamu tidak melakukan bai’at? Aku menjawab: “Ya Rasulullah, aku 

sudah melakukan bai’at pada waktu pertama (sebelum ini).” Nabi 

SAW berkata: “Sekarang kali kedua.”42 

 

Sebagaimana halnya akad nikah pertama, pelaksanaan akad nikah 

yang kedua tidak membatalkan atau mengganggu keabsahan akad 

sebelumnya. Dengan demikian, akad nikah ulang tidak berpengaruh 

terhadap jumlah talak yang dimiliki suami. Apabila talak sebelumnya 

belum dijatuhkan, maka suami tetap memiliki tiga kesempatan talak. 

 
40 Harun Nasution, Pembaharuan Hukum Islam, Pernikahan dan Gerakan, (Jakarta: Bulan Bintang, 

2004), h.12. 
41 Ahmad bin Ali bin Hajar al-Asqalani, Fathul Bari, Syarah Shahih Bukhari, juz 13, (Beirut: Darul 

Fikri), hlm 199. 
42 Abi Abdillah Muhammad bin Ismail bin Ibrohim Ibni al Mughirah bin Bardizbah , Shohih 

Bukhari Juz 9, Maktabah Syamilah, hlm 98 



36 

 

Namun, jika sebelumnya telah dijatuhkan satu talak, maka sisa talak yang 

dimiliki menjadi dua, dan seterusnya. 

Masduki Machfudh berpendapat bahwa tajdīd al-nikāh merupakan 

tindakan yang diperbolehkan (jawāz) dan tidak menimbulkan konsekuensi 

hukum yang dapat membatalkan akad nikah terdahulu. Hal ini karena 

pembaruan akad hanya berfungsi sebagai bentuk penyempurnaan (al-

tajammul) atau langkah kehati-hatian (al-iḥtiyāṭ). Pandangan sejalan 

dikemukakan oleh A. Qusyairi Ismail, yang menyatakan bahwa secara 

prinsip hukum, memperbarui akad nikah tetap dianggap sah karena 

bertujuan untuk meningkatkan kehati-hatian (iḥtiyāṭ), menghindari potensi 

masalah, serta memperkuat citra, martabat, dan kehormatan pihak-pihak 

yang terlibat.43 

2. Faktor Faktor Terjadinya Tajdidun Al-Nikah 

Berdasarkan ketentuan Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974, 

Pasal 26 merinci berbagai faktor yang dapat memicu terjadinya tajdidun 

nikah atau pembaharuan dalam ikatan pernikahan. Antara lain: 

a. Terdapat perkawinan yang selenggarakan di luar pegawai pencatatan 

Nikah (PPN) yang tidak berwenang. 

b. Bisa menunjukan Akta perkawinan kepada pegawai pencatat nikah 

(PPN) yang tidak berwenang. 

c. Telah hidup segabai suami dan istri.44 

Menurut ahli fiqh (fuqoha’), ada beberapa faktor yang menyebabkan 

Tajdidun nikah sebagai berikut: 

 
43 A. Qusyairi Ismail, Tajdidun Nikah Dalam Informatika, 19 Maret 2007. 

 



37 

 

a. adanya niatan untuk berikhtiyath( berhati-hati). 

b. adanya tajamul (upaya menaikan status atau menjaga citra diri). 

Adapun faktor lain yang menyebabkan terjadinya tajdidun nikah 

adalah sebagai berikut: 

1) Karena Sengketa 

Sengketa adalah perbedaan pendapat, pertikaian, atau 

pembantahan yang di sebabkan karena perbedaan pendapat antara  

individu dan kelompok. Sama halnya antara suami dan istri ketika 

menjalin hubungan rumah tangga. Dalam hal ini allah memperingatkan 

kepada hambanya dalam firmannya QS an-nisa’ ayat 19 : 

وْهُنَّ  
ُ
ا تَعْضُل

َ
رْهًاۗ  وَل

َ
سَاءَۤ ك ِ

نْ تَرِثُوا الن 
َ
مْ ا

ُ
ك
َ
 ل
ُّ
ل ا يَحِ

َ
مَنُوْا ل

ٰ
ذِيْنَ ا

َّ
يُّهَا ال

َ
يٰٓا

نَةٍۚ    بَي ِ مُّ بِفَاحِشَةٍ  تِيْنَ 
ْ
يَّأ نْ 

َ
ا آ 

َّ
اِل تَيْتُمُوْهُنَّ 

ٰ
ا مَآ  بِبَعْضِ  لِتَذْهَبُوْا 

ا   ٔـً شَيْ رَهُوْا 
ْ
تَك نْ 

َ
ا ى  فَعَسٰٓ رِهْتُمُوْهُنَّ 

َ
فَاِنْ ك مَعْرُوْفِۚ  

ْ
بِال وَعَاشِرُوْهُنَّ 

ثِيْرًا  
َ
ُ فِيْهِ خَيْرًا ك  اللّٰه

َ
عَل يَجْ  وَّ

Artinya : “Wahai orang-orang yang beriman, tidak halal bagi 

kamu mewarisi perempuan dengan jalan paksa.150) Janganlah 

kamu menyusahkan mereka karena hendak mengambil kembali 

sebagian dari apa yang telah kamu berikan kepadanya, kecuali 

apabila mereka melakukan perbuatan keji yang nyata. 

Pergaulilah mereka dengan cara yang patut. Jika kamu tidak 

menyukai mereka, (bersabarlah) karena boleh jadi kamu tidak 

menyukai sesuatu, padahal Allah menjadikan kebaikan yang 

banyak di dalamnya.”.45 

 

Peselisihan atau pertikaian dalam rumah tangga sangatlah wajar 

sebab adanya pertikaian tersebut kita bisa merasakan indahnya bumbu-

bumbu dalam kehidupan rumah tangga, ketika bisa di jadikan sebuah 

pembelajaran maka akan menumbuhkan semangat baru dalam perjalanan 

 
45 QS,4:19 



38 

 

selanjutnya. sebagaimana hadist nabi yang artinya : 

“Perbedaan yang ada di dalam ummatku adalah sebuah rahmat” 

 

Pada kenyataanya kehidupan dalam rumah tangga tidak akan 

semulus dalam anganan pra pernikahan, tidak sedikit dari banyak 

masyarakat ketika sudah dilanda perdebatan dalam kehidupan rumah 

tangga sehingga banyak juga muncul perkataan yang dilarang dalam 

aturan pranikah itu sendiri yang tanpa mereka sadari hal tersebut telah 

terjadi yang membuat ikatan sucinya menjadi batal yang di sebabkan 

lontaran kata-kata yang tidak terkontrol, mereka pun tidak tau atau tidak 

menyadarinya. Ketika pasangan itu atau salah satu dari mereka 

menyadari mereka melakukan pembaharuan akad nikah (tajdidun nikah) 

2) Ekonomi 

Ekonomi adalah bagian yang tidak dapat dipisahkan dari 

kehidupan manusia. Dalam kehidupan, terdapat antara kebutuhan dan 

keinginan manusia yang tidak terbatas. Oleh karena itu ekonomi ini 

berperan dalam mengatur cara manusia memanfaatkan dan 

mendistribusikan sumber daya yang terbatas agar dapat memenui 

kebutuhan masyarakat secara optimal. Masalah utama dalam sistem 

ekonimi ini adalah kelangkaan. Kebutuhan manusia yang mencangkup 

kebutuhan dasar seperti makanan,pakaian, keamanan, interaksi sosial, 

serta keinginan individu untuk memperoleh pengetahuan.46 

Ekonomi adalah pondasi yang menompang kehidupan manusia. 

Permasalahn ekonomi ini sering terjadi dalam kehidupan berumah 

 
46 Nur Rianto Al Arif, Teori Mikro Ekonomi (jakarta:pranada media groub, 2010),21. 



39 

 

tangga bahkan negara, mulai dari hal terkecil,masalah ekonomi dalam 

rumah tangga bisa membawa dampang positif maupun negatif bagi 

anggota keluarga tersebut. 

3) Kepercayaan Adat Setempat 

Dalam kehidupan masyarakat setiap individu terikat norma 

hukum yang tidak tertulis, meskipun tidak selalu di taati oleh semua 

orang. Norma ini juga mempengaruhi oleh beberapa aspek kehidupan, 

termasuk pergaulan dan perkawinan.  

Dalam hal perkawinan, masyarakat umumnya berpegangan pada 

keyakinan tertentu, dimana sebelum akad nikah di langsungkan , orang 

tua kedua mempelai menentukan hari pelaksanaan dengan 

mempertimbangkan perhitungan hari dan pasaran calon pengantin. 

Begitupula dengan pemasangan tenda dan hiasan janur, yang dilakukan 

pada hari hari yang di anggap baik. Perhitungan ini  di yakini dapat 

membawa ketentraman dalam kehidupan rumah tangga serta 

menghindarkan dari kesialan, sesuai dengan adat dan tradisi yang 

berlaku. 

3. Dasar Hukum Melakukan Tajdidun Al-Nikah 

Setelah mengetaui pengertian secara bahasa mengenai tajdidun 

nikah. Kemudian hukum dari pada melaksanakan tajdidun nikah dalam 

islam mengaturnya atau tidak. Menurut pendapat pendapat sahih 

(kuat/benar) hukum melaksanakan tajdidun nikah boleh dikarenakan 

didalamnya terdapat unsur tajammul (memperindah) dan ikhtiyath (kehati-

hatian) dari pasangan suami istri tersebut,bisa juga terdapat suatu ikatan 



40 

 

suci yang rusak di sebabkan dari apa yang mereka tidak sadari. 

Pendapat yang kedua (pendapat yang lemah) tidak 

memperkenankan dikarenakan dapat merusak akad nikah yang pertama. 

ولو جدد رجل نكاح زوجته لزمه مهر آخر لأنه 

إقرار بالفرقة وينتقض به الطلاق ويحُْتاَجُ إلِىَ التَّحْلِيلِ فيِ  

ةِ الثَّالِثَ   الْمَرَّ
Artinya: “jika seorang suami memperbarui nikah kepada 

istrinya,maka wajib memberi mahar (mas kawin) karena ia 

mengakui perceraian dan memperbarui akad nikah  termasuk 

mengurangi (hitungan) cerai/talaq.kalau dilakuakan secara tiga 

kali maka diperlukan muhalli.”47 

 

Jika tujuan pembaharuan akat nikah adalam membatalkan pernikaha 

yang pertama karena menganggap hari pernikahan sebelumnya kurang baik 

atau merasa ragu karena rusaknya ikatan suci yang tidak mereka sadari, 

maka sebagian pendapat ulama’ syafi’iyah, pernikahan pertama di anggap 

batal . namun, pendapat ini di anggap lemah sebab tidak memperbolehkan 

tajdidun nikah , dengan alasan hal tersebut dapat merusak akad nikah yang 

pertama.  

د موافقة الزوج عَلىَ صُورَة عَقْدِ ثاَنِ مَثلَاً  إنَِّ مُحَرَّ

اعْترَِافاً بانقضاء العصمة الأوُلىَ بَلْ وَلَ كَنَايَةَ فيِهِ لََ يكَُونُ 

وحِ  وَهُوَ ظَاهِ  د طَلبٍَ مِنْ الرُّ رٌ إلِىَ أنَْ قَالَ ا هنا في جَرَّ

وْ احْتيَِاطَ فتَأَمََلهُُ لتَحََمَلَ أَ   وما .
Artinya "Sesungguhnya persetujuan murni suami atas akad nikah 

yang kedua (memperbarui nikah) bukan merupakan pengakuan 

habisnya tanggung jawab atas nikah yang pertama, dan juga bukan 

merupakan kinayah dari pengakuan tadi. Dan itu jelas. Sedangkan 

apa yang dilakukan suami di sini (dalam memperbarui nikah) 

semata-mata untuk memperindah atau berhati-hati.48 

 

Kalimat ini menjelaskan bahwa jika seorang suami memberikan 

persetujuan secara murni untuk melakukan akad nikah kedua dengan istri 

 

47 Al-Anwar Li A’maal Al Abroor Juz II/157 
48 Syarah Minhaj Li Shihab Ibn Hajr IV/391 



41 

 

yang sama (memperbarui pernikahan), hal tersebut tidak berarti bahwa ia 

mengakui pernikahan pertama telah berakhir atau bahwa ia melepaskan 

tanggung jawab dari pernikahan pertama. Selain itu, persetujuan suami 

dalam akad nikah yang diperbarui bukanlah sebuah kinayah (kiasan) yang 

menunjukkan bahwa ia telah mengakui pernikahan pertama batal atau tidak 

sah.   

Pernyataan ini menegaskan bahwa tujuan utama dari memperbarui 

akad nikah hanyalah untuk memperindah atau berhati-hati, bukan karena 

pernikahan pertama dianggap batal atau tidak berlaku. Dengan kata lain, 

suami hanya ingin memastikan bahwa pernikahannya tetap sah dan lebih 

kuat dari segi hukum atau keyakinan agama, tanpa bermaksud menghapus 

status pernikahan yang telah ada sebelumnya. 

Sedangkan dalil bahwa akad kedua tidak merusak akad yang 

pertama , seperti halnya yang terlah di jelaskan imam ibnu munir adalah 

hadist yang di riwayatkan salamah rodhiyallohu’ anha: 

ِ صَلَّى اللهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ تحَْتَ الشَّجَرَةِ، فقََالَ لِي يَا سَلمََةً » :بَايعَْنَا النَّبيِِّ

 ،«ألَََّ تبَُايِعُ ؟

لِ، قَالَ  :قلُْتُ  ِ، قَدْ بَايعَْتُ فيِ الأوََّ  وَفيِ الثَّان :يَا رَسُولَ اللََّّ

Artinya: Kami melakukan bai'at kepada Nabi SAW di bawah pohon 

kayu. Ketika itu, Nabi SAW menanyakan kepadaku: "Ya Salamah, 

apakah kamu tidak melakukan bai'at ?Aku menjawab: "Ya 

Rasulullah, aku sudah melakukan bai'at pada waktu pertama 

(sebelum ini)." Nabi SAW berkata: "Sekarang kali kedua.”49 

 

Dalil  ini menjelaskan bahwa akad nikah kedua (memperbarui akad 

atau tajdidun nikah) tidak membatalkan atau menghapus akad nikah 

pertama. Karena itu, hak-hak yang muncul dari pernikahan pertama tetap 

 
49 Bukhari, Shahih Bukhari, Juz. 7, No. Hadis : 7208, Lebanon:Beirut, Hlm 468 



42 

 

berlaku setelah akad diperbarui.   

a. Jatah Talak Tidak Berubah 

1) Dalam Islam, seorang suami memiliki hak untuk menjatuhkan talak 

sebanyak tiga kali.   

2) Jika sebelum akad kedua suami belum pernah menjatuhkan talak, 

maka setelah akad kedua, ia masih memiliki tiga jatah talak.   

3) Jika sebelum akad kedua suami sudah menjatuhkan satu talak, maka 

setelah akad kedua jatahnya tinggal dua talak, bukan kembali ke tiga.  

4) Begitu pula jika sebelumnya sudah menjatuhkan dua talak, maka 

setelah akad kedua jatahnya tinggal satu talak.   

5) Dengan kata lain, memperbarui akad tidak mengatur ulang jumlah 

talak yang tersisa.   

b. Tidak Perlu Mahar Baru 

1) Dalam pernikahan Islam, mahar (mas kawin) diberikan pada saat 

akad nikah sebagai bentuk kewajiban suami kepada istri.  

2) Karena akad kedua ini hanya memperbarui pernikahan yang sudah 

sah sebelumnya, maka suami “tidak perlu memberikan mahar baru” 

kepada istrinya.   

3) Mahar yang sudah diberikan dalam akad pertama tetap berlaku dan 

tidak perlu diulang.   

Kesimpulannya, memperbarui akad nikah hanyalah sebuah 

formalitas atau bentuk kehati-hatian serta tidak mengubah hak dan 

kewajiban dalam pernikahan pertama, termasuk dalam hal jumlah talak dan 

pemberian mahar. 



43 

 

D. Teori Sosiologi Hukum Islam 

1. Pengertian Sosiologi Hukum Islam 

Sosiologi berasal dari dua bahasa, yaitu Latin dan Yunani. Dari 

bahasa Latin, ada kata socius atau societas yang berarti teman atau 

masyarakat. Sementara dari bahasa Yunani, ada kata logos yang artinya 

ilmu pengetahuan. Jadi, jika dilihat dari arti katanya, sosiologi bisa 

diartikan secara sederhana sebagai ilmu yang mempelajari bagaimana 

manusia berhubungan dan berinteraksi dengan teman, keluarga, dan 

masyarakat di sekitarnya. Sosiologi, menurut Kamus Besar Bahasa 

Indonesia, merupakan ilmu yang mempelajari masyarakat beserta dinamika 

perubahannya. Kajian ini mencakup berbagai aspek seperti karakteristik, 

perilaku, pertumbuhan masyarakat, struktur sosial, serta proses sosial yang 

terjadi. Dari definisi ini, dapat disimpulkan bahwa sosiologi secara umum 

merupakan suatu kajian yang menitikberatkan pada objek kajian, interaksi 

sosial, dimensi waktu, dan latar belakang historis.50 

Hukum Islam atau syariat merupakan sistem norma yang bersumber 

dari wahyu Ilahi dan Sunnah Nabi Muhammad SAW, yang mengatur 

perilaku individu mukallaf, serta diakui, diyakini, dan mengikat secara 

penuh bagi seluruh pemeluk agama Islam. Menurut Schacht, hukum Islam 

merupakan seperangkat aturan keagamaan yang berasal dari perintah Allah 

dan mengatur seluruh aspek kehidupan umat Islam. Aturan ini mencakup 

ketentuan-ketentuan tentang ibadah dan ritual, serta mencakup juga hukum 

dalam arti sempit seperti hukum politik dan perundang-undangan. Schacht 

 
50 Djafri, Muhammad Taufan, Kurniati Kurniati, dan Misbahuddin Misbahuddin. "Pertimbangan 

Sosiologis Penegakan dan Pengamalan Hukum Islam di Indonesia”. BUSTANUL FUQAHA: 

Jurnal Bidang Hukum Islam,Vol.3, No.3 (2022), hal339-349. 



44 

 

menekankan bahwa hukum Islam adalah cerminan pemikiran keagamaan 

Islam, menjadi wujud yang paling mencolok dari pandangan hidup Islam, 

dan merupakan inti dari ajaran Islam itu sendiri. Bahkan, ia menilai bahwa 

hanya hukum Islam yang benar-benar dapat menjangkau ranah pengetahuan 

hukum suci dalam Islam, bukan ilmu kalam atau teologi.51 

Sosiologi Hukum Islam adalah ilmu yang mempelajari hubungan 

antara hukum Islam dan masyarakat, khususnya bagaimana hukum Islam 

diterapkan, dipahami, dan berkembang dalam kehidupan sosial. Ilmu ini 

mengkaji pengaruh timbal balik antara norma-norma hukum Islam dengan 

kondisi sosial, budaya, dan perilaku masyarakat Muslim dalam kehidupan 

sehari-hari. Menurut Abdul Wahid Hasyim, sosiologi hukum Islam 

bertujuan untuk mengungkap hubungan yang terus berkembang antara 

norma-norma syariah dan tatanan sosial dalam masyarakat Muslim. Oleh 

karena itu, kajian ini meliputi dua dimensi, yakni aspek normatif yang 

merujuk pada ketentuan hukum Islam dalam Al-Qur'an dan 

Hadis,kemudian aspek empiris yaitu bagaimana aturan-aturan tersebut 

dijalankan dalam kehidupan sosial umat Islam.52 

2. Pendekatan Sosiologi dalam Hukum Islam 

Pendekatan sosiologi hukum islam focus pada tiga aspek, yaitu : 

1. Interaksi sosial : Hubungan timbal balik antara individu dan kelompok 

dalam kehidupan masyarakat. dalam sosiologi hukum Islam, interaksi 

sosial dipelajari dengan menekankan bagaimana hukum Islam (syariah) 

 
51 Hamzani, Achmad Irwan. “Hukum Islam: Dalam Sistem Hukum di Indonesia”. Prenada Media: 

Jakarta 2020. 
52 Abdul Wahid Hasyim, Sosiologi Hukum Islam: Sebuah Pendekatan Interdisipliner (Jakarta: 

Penerbit Ilmu Hukum, 2020), hal.45 



45 

 

memengaruhi dan mengatur hubungan-hubungan sosial tersebut. 

2. Struktur sosial : Struktur sosial turut memengaruhi bagaimana hukum 

Islam diterapkan. Di negara-negara yang mayoritas penduduknya 

beragama Islam, hukum Islam umumnya diintegrasikan ke dalam 

sistem hukum nasional. Sebaliknya, di negara-negara dengan 

komunitas Muslim sebagai minoritas, pelaksanaan hukum Islam 

cenderung bergantung pada peran dan inisiatif komunitas Muslim 

setempat. 

3. Perubahan sosial : merupakan proses dinamis yang menunjukkan 

bagaimana hukum Islam dapat menyesuaikan diri dengan 

perkembangan zaman, tanpa meninggalkan prinsip dasarnya. Melalui 

instrumen seperti ijtihad dan maqashid syariah, hukum Islam tetap 

relevan dan responsif terhadap kebutuhan masyarakat kontemporer.53 

3. Tantanga Hukum Islam Era Modern dan Tantangan Kontenporer 

a. Globalisasi dan modernisasi.: Hukum Islam di era modern menghadapi 

berbagai tantangan sebagai akibat dari globalisasi dan modernisasi. 

Tantangan-tantangan ini mencakup konflik antara hukum Islam dan 

hukum sekuler, kesulitan menjawab isu-isu kontemporer, penolakan 

terhadap pembaruan hukum (ijtihad), krisis otoritas keilmuan, serta 

pengaruh nilai-nilai asing yang bertentangan dengan ajaran 

Islam.Namun, hukum Islam memiliki fleksibilitas melalui konsep seperti 

ijtihad, maslahah, dan maqashid syariah, yang memungkinkan hukum 

tersebut terus relevan dan adaptif terhadap perubahan zaman. Dengan 

 
53 Ali Mustafa, Teknologi dan Hukum Islam (Malang: UIN Maliki Press, 2018), hal. 56.  



46 

 

pendekatan yang bijaksana dan berbasis keilmuan, hukum Islam tetap 

dapat ditegakkan secara kontekstual tanpa meninggalkan nilai-nilai 

dasarnya. 

b. Krisis otoritas: Krisis otoritas dalam hukum Islam di era globalisasi 

merupakan tantangan serius yang disebabkan oleh terbukanya akses 

informasi, masuknya nilai-nilai global, fragmentasi otoritas keagamaan, 

dan tuntutan pembaruan hukum. Untuk menjaga relevansi dan 

kredibilitas hukum Islam, diperlukan penguatan otoritas keagamaan yang 

memiliki integritas dan keilmuan, serta pendekatan yang kontekstual dan 

inklusif dalam merespons dinamika zaman tanpa mengabaikan prinsip-

prinsip dasar ajaran Islam. Di era digital saat ini, banyak individu yang 

mengaku memiliki otoritas dalam bidang hukum Islam meskipun tidak 

memiliki latar belakang keilmuan yang memadai. Kondisi ini dapat 

menimbulkan kebingungan di kalangan masyarakat.54 

c. Konflik budaya dan nilai: Dalam masyarakat yang multikultural, hukum 

Islam kerap mengalami benturan dengan adat dan budaya setempat. 

Salah satu contohnya adalah praktik pernikahan usia dini yang di 

beberapa wilayah dianggap sebagai bagian dari tradisi. Namun, menurut 

hukum Islam, pernikahan semacam ini harus memenuhi syarat-syarat 

tertentu guna menjamin perlindungan terhadap hak-hak anak. 

Tantangan hukum islam era kontenporer,untuk menghadapi 

tantangan tersebut, dibutuhkan pendekatan yang terbuka dan kerja sama 

antara para ulama, akademisi, serta ahli dari berbagai disiplin ilmu. Berikut 

 
54 Fatimah Nur, “Krisis Otoritas dalam Penafsiran Hukum Islam,” Jurnal Hukum Islam, Vol. 15, 

No. 2 (2023), hal. 34-35. 



47 

 

yang dapat di terapkan: 

1) Peningkatan pendidikan hukum islam: Peningkatan ini sangat penting 

untuk menjawab tantangan zaman modern. Melalui kurikulum yang 

kontekstual, penguatan kompetensi pendidik, pemikiran kritis, 

kolaborasi lintas disiplin, dan pemanfaatan teknologi, hukum Islam 

dapat diajarkan dan dipahami dengan lebih relevan dan aplikatif. Dengan 

demikian, pendidikan hukum Islam dapat melahirkan generasi yang 

mampu menerapkan ajaran Islam secara adil, moderat, dan sesuai 

dengan kebutuhan masyarakat masa kini. 

2) Metode ijtihad untuk menyelesaikan permasalahan baru di era modern: 

Ijtihad merupakan proses berpikir dan penggalian hukum Islam secara 

mendalam oleh para ulama atau ahli hukum Islam (mujtahid) dalam 

rangka menemukan solusi atas masalah-masalah yang tidak secara 

eksplisit diatur dalam Al-Qur’an dan Hadis. Di tengah perkembangan 

zaman dan kompleksitas persoalan modern, ijtihad menjadi alat penting 

untuk menjaga relevansi hukum Islam. 

3) Menguwatkan otoritas ulama’: Memastikan bahwa hanya pihak-pihak 

yang memiliki kualifikasi memadai yang dapat memberikan fatwa atau 

panduan hukum Islam berarti menjaga agar proses pemberian fatwa 

(pendapat hukum Islam) dilakukan oleh orang-orang yang benar-benar 

ahli dan memiliki kompetensi yang sesuai.55 

Sosiologi hukum Islam adalah cara penting untuk melihat 

bagaimana hukum Islam berhubungan dengan kehidupan masyarakat. 

 
55 Syamsuddin Arif, Ijtihad Kontemporer: Tantangan dan Peluang (Jakarta: Lentera Hati, 2022), 

hal. 89.  



48 

 

Dengan mempelajari kehidupan sosial, budaya, dan politik, kita bisa lebih 

memahami bagaimana hukum Islam dijalankan dalam berbagai situasi. Di 

zaman sekarang, pendekatan ini sangat penting untuk menghadapi 

tantangan globalisasi dan perubahan sosial. Lewat cara pandang sosiologis, 

hukum Islam bisa terus menyesuaikan diri dengan kebutuhan masyarakat, 

tanpa meninggalkan nilai-nilai dasarnya. Dengan dukungan pendidikan, 

pemikiran yang terbuka (ijtihad), dan kerja sama yang baik, hukum Islam 

bisa tetap menjadi pedoman yang adil dan relevan bagi umat manusia di 

masa kini. 


