BAB Il

LANDASAN TEORI

A. Jual Beli dalam Hukum Islam
1. Pengertian

Dalam bahasa Arab, jual beli berasal dari kata "al-bai', yang
memiliki arti menjual, mengganti, dan menukar sesuatu dengan sesuatu
yang lain. Menariknya, "al-bai"™ juga terkadang digunakan untuk makna
lawan, yaitu "al-syira™, yang berarti membeli. Jadi, "al-bai"™" dapat merujuk
pada baik jual maupun beli.! Jual beli merupakan salah satu pilar penting
dalam system muamalah Islam, yang terdiri dari lima komponen utama.
Sistem muamalah ini memiliki peran vital dalam ekonomi Islam, karena
bertujuan untuk menciptakan masyarakat yang adil dan sejahtera. Secara
bahasa, jual beli berarti menukar sesuatu dengan sesuatu yang lain. Namun,
dalam syariat Islam, jual beli memiliki makna yang lebih luas, yaitu
pertukaran barang atau kepemilikan atas dasar suka sama suka.

Para ulama Hanafiyyah menyatakan bahwa jual beli merupakan
pertukaran harta benda yang dilakukan dengan cara tertentu yang diizinkan.
Mereka menjelaskan bahwa cara yang dimaksud adalah melalui ijab
(pernyataan membeli dari pembeli) dan gabul (pernyataan menjual dari

penjual).® Adapun jual beli menurut beberapa ulama:

! Syaifullah, “Etika Jual Beli dalam Islam”, Hunafa: Jurnal Studia Islamika 11, no. 2, (Desember
2014), 371-487.

? Hamzah Ya’qub, “Kode Etik Dagang Menurut Hukum Islam”, (Jakarta: Raja Grafindo persada,
1984), 18

¥ Muhamad Arifin bin Badri, Fikih Perniagaan Islam, (Jakarta : Darul Hag, 2015), 44



a. Ulama Hanafiyah: Definisi jual beli menurut ulama Hanafiyyah

menekankan pada dua aspek penting, yang pertama, jual beli harus
dilakukan melalui ijab (pernyataan membeli dari pembeli) dan gabul
(pernyataan menjual dari penjual). Selain itu, jual beli juga dapat
dilakukan melalui pertukaran barang dan harga secara langsung antara
penjual dan pembeli. Yang kedua, harta yang diperjualbelikan harus
bermanfaat bagi manusia. Oleh karena itu, barang-barang seperti
bangkai, minuman keras, dan darah tidak termasuk dalam kategori yang
boleh diperjualbelikan, karena tidak bermanfaat bagi umat Muslim.
Ulama Hanafiyyah menegaskan bahwa jika jenis-jenis barang tersebut

tetap diperjualbelikan, maka jual belinya tidak sah.*

. Definisi lain dikemukakan oleh ulama Malikiyah, Syafi’iyah, dan

Hanabilah: Hal ini beliau menekankan pada aspek kepemilikan dalam
definisi jual beli, karena ada transaksi lain seperti sewa menyewa (ljarah)
yang tidak melibatkan perpindahan kepemilikan. Terdapat perbedaan
pendapat antara ulama Hanafiyyah dengan jumhur ulama (mayoritas
ulama) mengenai definisi "al-mal" (harta). Jumhur  ulama
mendefinisikan "al-mal" sebagai materi dan manfaat, sehingga menurut
mereka, manfaat dari suatu benda dapat diperjualbelikan. Sebaliknya,
ulama Hanafiyyah mendefinisikan "al-mal” sebagai materi yang
memiliki nilai, sehingga hak dan manfaat tidak boleh dijadikan objek jual
beli. Perbedaan ini berdampak pada hukum-hukum yang terkait dengan

jual beli, khususnya dalam hal jual beli manfaat.’

* Nasrun Haroen, Figh Mualamah, (Jakarta : Karya Media Permata, 2000), 112.

% Ibid



2. Dasar Hukum Jual Beli

Jual beli, pada intinya, adalah proses saling membantu di mana

kedua belah pihak memperoleh keuntungan. Hal ini harus dilakukan sesuai

dengan aturan agama dan hukum yang berlaku. Adapun dasar hukum jual

beli:

a. Al-qur’an dalam surah an-Nisa’ ayat 135 yang berbunyi:

ww ”\My«»www 587154 5l T 4T
33-*”0‘&5345 y"%dﬁ‘“\-’ﬂﬂj‘wug o) ol

e 5138 sy 587201 3B Ly 511,58

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, Jadllah kamu orang
yang benar-benar penegak keadilan, menjadi saksi karena Allah
biarpun terhadap dirimu sendiri atau ibu bapa dan kaum
kerabatmu. Jika ia kaya ataupun miskin, maka Allah lebih tahu
kemaslahatannya. Maka janganlah kamu mengikuti hawa nafsu,
karena ingin menyimpang dari kebenaran. Dan jika kamu
memutar balikkan (kata-kata) atau enggan menjadi saksi, maka
sesungguhnya Allah adalah maha Mengetahui segala apa yang
kamu kerjakan.”

Dalam Surah Al-Bagarah ayat 275 yang berbunyi:
60 25 ) 1 sy

Artinya: “...Padahal Allah telah menghalalkan jual beli dan
mengharamkan riba » 7

b. Sunnah

80 s Qe dag e i Lo ) gl is A 52585 3 by (%
JJJ""C’J{J”“’ Ja e Jbngw
(S a2y Sl

Artinya: Dari Rifa“ah bin Rafi* r.a, Nabi SAW pernah ditanya,
‘Pekerjaan apakah yang paling baik?. Beliau bersabda: Pekerjaan
seseorang dengan tangannya sendiri, dan setiap jual beli yang

® Depag RI, Al-quran dan terjemahanya...,100

" Ibid, 47



baik’.® (HR. Al Bazar Shahih al-Hakim)
c. [jma’

Dalam ajaran Islam, berdasarkan Al-Qur'an, Sunnah, dan Ijma’,
jual beli pada dasarnya diperbolehkan (mubah). Namun, Imam al-
Ghazali, seperti yang dikutip Abdul Aziz Muhammad Azzam,
menjelaskan bahwa dalam situasi tertentu, jual beli dapat menjadi haram.
Salah satu contohnya adalah menjual anggur kepada seseorang yang
diketahui biasa membuat minuman keras. Hal ini menunjukkan bahwa
hukum jual beli dapat berubah tergantung pada konteks dan niat
pelakunya.

Berdasarkan ayat-ayat tersebut, Islam dengan tegas melarang
pengambilan harta dengan cara yang tidak halal (bathil) dan mendorong
umat untuk mencari rezeki melalui jalan yang dibenarkan (halal). Jual beli,
sebagai salah satu bentuk transaksi yang dihalalkan, menjadi contoh nyata
bagaimana Islam mengatur hubungan antarmanusia dalam kehidupan sehari-
hari. Islam mensyaratkan agar jual beli dilakukan dengan cara yang baik,
terhindar dari unsur-unsur yang merugikan seperti kesamaran, penipuan, dan
riba.

3. Rukun dan Syarat Jual Beli

Dalam menentukan rukun jual beli, terdapat perbedaan pendapat di

antara para ulama. Mazhab Hanafiyah berpendapat bahwa rukun jual beli

hanya terdiri dari ijab dan gabul yang menunjukkan persetujuan atas

8 Al Hafidh Ibnu Hajar al-Asqalani, Bulughul Maram min ‘Adallatil Ahkam (Bairut: Darul Kutubal
IImiyah, 1989), 158.



pertukaran barang, baik melalui ucapan maupun perbuatan.’ Sementara itu,

jumhur ulama (mayoritas ulama) berpendapat bahwa rukun jual beli terdiri

dari empat unsur, yaitu:

a. Adanya orang yang berakad (al-muta‘agidain): Terdiri dari penjual dan
pembeli.

b. Adanya sighat (lafadz ijab dan gabul): Perkataan yang menunjukkan
kesepakatan antara penjual dan pembeli.

c. Adanya barang yang diperjualbelikan: Objek yang menjadi pokok
transaksi.

d. Adanya nilai tukar pengganti barang: Biasanya berupa uang sebagai
imbalan atas barang yang diperjualbelikan.

Keempat rukun ini harus terpenuhi agar transaksi jual beli dianggap
sah. Jika salah satu rukun tidak terpenuhi, maka transaksi tersebut tidak sah.
Selain rukun, terdapat pula syarat-syarat yang harus dipenuhi dalam
transaksi jual beli, di antaranya:

a. Syarat-syarat orang yang berakad
Para ulama figh sepakat bahwa orang yang melakukan akad jual
beli harus memenuhi syarat-syarat tertentu agar transaksi tersebut sah dan
berlaku. Syarat-syarat tersebut meliputi:
1) Berakal sehat, artinya mereka harus memiliki kemampuan berpikir
dan memahami hak dan kewajiban yang timbul dari transaksi jual

beli. Jual beli yang dilakukan oleh orang yang tidak berakal sehat,

% Ghufron A Mas’adi, Figh Muamalah Konsektual, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002), 78.



seperti orang gila atau orang yang sedang dalam keadaan mabuk, tidak
sah karena mereka tidak dapat memberikan persetujuan yang valid.

2) Jual beli yang sah harus dilakukan atas dasar kemauan bebas dari
kedua belah pihak, tanpa adanya paksaan atau tekanan dari salah satu
pihak. Prinsip "suka sama suka" ini menjadi dasar penting dalam
transaksi jual beli, menjamin keadilan dan keseimbangan antara
penjual dan pembeli.

3) Penjual dan pembeli haruslah dua orang yang berbeda. Tidak
diperbolehkan seseorang bertindak sebagai penjual dan pembeli dalam
waktu yang sama dan bersamaan. Hal ini  menghindari konflik
kepentingan dan menjamin keadilan dalam transaksi.*

b. Syarat-syarat sah jual beli
Para ulama telah sepakat bahwa jual beli dianggap sah dan
berlaku jika memenuhi syarat-syarat berikut:

1) Jual beli yang sah harus terbebas dari cacat atau ketidakjelasan.
Artinya, jenis barang yang diperjualbelikan harus diketahui dengan
jelas, baik dari segi kualitas, kuantitas, maupun jenisnya. Tidak boleh
ada keraguan atau ketidakpastian ~mengenai barang yang
diperjualbelikan. Jual beli yang mengandung cacat atau ketidakjelasan
seperti ini tidak sah karena dapat menimbulkan ketidakadilan dan
kerugian bagi salah satu pihak.

2) Dalam jual beli, pengalihan kepemilikan barang tergantung pada

jenisnya, ada barang bergerak vyaitu pembeli dapat langsung

10 Ahmad Isa Asyur, Figh Islam Praktis (Solo: Pustaka Mantig, 1995), 78.



menguasai barang setelah ijab gabul dan pembayaran harga kepada
penjual. Dan juga ada barang tidak bergerak yaitu pengalihan
kepemilikan barang tidak bergerak bisa dilakukan setelah ijab gabul
atau sesuai dengan kebiasaan di daerah tersebut. Perbedaan ini
menyesuaikan proses pengalihan kepemilikan dengan sifat dan
karakteristik masing-masing jenis barang.**
c. Syarat sahnya akad ju
Syarat sah akad jual beli yang terkait dengan kesepakatan antara
penjual dan pembeli meliputi:*?

1) Penjual dan pembeli telah baligh dan berakal sehat: Mereka harus
memiliki kemampuan untuk memahami dan menjalankan hak dan
kewajiban yang timbul dari transaksi.

2) Qabul sesuai dengan ijab: Persetujuan pembeli harus sesuai dengan
tawaran penjual. Jika tidak sesuai, maka transaksi jual beli tidak sah.

3) ljab dan gabul dilakukan dalam satu tempat atau majelis: Artinya,
penjual dan pembeli harus berada di tempat yang sama atau dalam
satu pertemuan ketika melakukan ijab dan gabul. Hal ini menjamin
bahwa kedua belah pihak memahami isi kesepakatan dan tidak
terjadi kesalahpahaman.

4. Gharar
Secara bahasa, gharar mengandung makna penipuan (al-khida),

pertaruhan (al-khathr), dan ketidakjelasan (al-jahalah), yang merujuk pada

1 Abdul Rahman Ghazaly, Ghufron Ihsan, Sapiudin Sidig, Figh Muamalah (Jakarta: Kencana Pres
Media Group, 2010), 77.
12 \Wahab al-Zuhaily, Al-Figh al-Islam Wa Adillatuhu (Beirut: Dar al-Fikr, 1984), 240.



tindakan dengan unsur ketidakpastian.*® Jual beli semacam ini mengandung
risiko yang dapat membawa kerugian, karena mendorong seseorang untuk
mendapatkan keuntungan pribadi, namun berpotensi merugikan atau bahkan
membahayakan pihak lain. Gharar dapat terjadi dalam empat hal,
diantaranya yaitu, kuatitas, kualitas, harga dan waktu penyerahan.

Menurut Ibnu Rusyd al-Maliki, akad jual beli yang mengandung
potensi kerugian bagi pihak lain disebabkan oleh ketidakjelasan dalam
praktiknya. Ketidakjelasan ini dapat muncul dalam berbagai aspek, seperti
ketidakpastian dalam penentuan barang, akad, harga, kadar harga, tempo
pembayaran atau penyerahan barang, keberadaan barang, kemampuan
penjual untuk menyerahkan barang, serta kondisi barang yang
diperjualbelikan.** Potensi kesalahpahaman dan konflik akan meningkat jika
terdapat ketidakpastian dalam jual beli, yang juga dapat menyebabkan
kerugian bagi penjual dan pembeli.

Menurut Ibn Jazi Al-Maliki, gharar yang dilarang ada 10 macam,
yaitu:*®
1. Tidak dapat diserahkan, seperti halnya menjual anak hewan yang masih

didalam kandungan induknya.
2. Tidak diketahui harga dan barang.
3. Tidak diketahui sifat barang ataupun harga barangnya.

4. Tidak diketahui masa yang akan datang, seperti saya akan menjual

3 Abdul, Azim Bin Badawi Al-Khalafi, Al-Wajiz Ensiklopedia Figih Dalam Al-Qur’an As-Sunnah
As-Shahih (Jakarta: Pustaka As-Sunnah, 2006), 655.

 Ibnu Rusyd, Bidayatul Muijtahi, Jilid 2 (Semarang: Pustaka Azzam, 2010), 155.

15 purnomoningrum, Sella Dyah, Tinjauan Hukum Islam Terhadap Perbedaan Label Harga
Swalayan Dengan Harga Yang Dibayar Konsumen (Studi Kasus Di Swalayan Berkah Mandiri
Desa Mlati Kecamatan Mojo), 2021 Undergraduate (S1) thesis, IAIN Kediri. 32



barang ini kepadamu apabila si fulan datang.

5. Menghargakan dua kali dalam satu barang.

6. Menjual barang yang diharapkan selamat.

7. Jual beli mulasamah apabila menyentuh barang tersebut maka harus
membelinya.

8. Termasuk dalam transaksi gharar adalah menyangkut kualitas barang.
Contoh misal dalam transaksi tersebut disebutkan bahwa kualitas
barang yang dijual nomor satu, namun ternyata tidak sesuai.

B. Magashid Syariah
1. Pengertian Magashid Syariah
Magashid Syariah terdiri dari kata magashid bentuk jamak dari
magshid yang artinya “ tempat yang dituju atau dimaksudkan” atau magsad
yang berarti “tujuan atau arah”. Menurut ibn al-Manzhur magasid secara
bahasa berarti istiqgomah al-thariq (keteguhan pada satu jalan) dan al-
i 'timad (sesuatu yang menjadi tumpuan), Allah dalam surah An Nahl ayat

9:16

et S5 a3l 7 2l B Jusd) A28 A Jes

Artinya: “Allahlah yang menerangkan jalan yang lurus dan di
antaranya ada (jalan) yang menyimpang. Jika Dia menghendaki,
tentu Dia memberi petunjuk kamu semua (ke jalan yang benar)”.
Dengan itu maka maqgasid memiliki arti suatu perbuatan yang
dilakukan dengan penuh pertimbangan yang bertujuan mencari kebenaran,
yang kemudian kebenaran tersebut akan diamalkan dalam kehidupannya.

Sehingga dengan melakukan perbuatan tersebut dapat dijadikan pemecah

16 Kementerian Agama RI, (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Quran, 2019), Surah An-
Nahl: 9.



masalah yang tengah dihadapi’

Maksud dari Magashid Syariah dapat dilihat pada ungkapan As-
syatibi seorang tokoh pembaru ushul figh yang hidup pada abad ke 8
hijriyah yang mengkolaborasikan lebih sistematis konsep Magashid Syariah
dalam kitabnya Al- muwafagat usul al-syari’ah. Imam As-Syatibi
merupakan seorang ulama besar yang menggagas ilmu Magashid Syariah
dan al-muwaffagat, karya terbesar Imam As-Syatibi merupakan karya
ilmiah dalam bidang ushul figh sekaligus bentuk reformasi ilmiah syariah
secara menyeluruh.'® Asy-Syatibi menyatakan bahwa syariat diciptakan
semata-mata untuk kebaikan dan kesejahteraan manusia, baik di kehidupan
dunia maupun di akhirat.

2. Dasar Hukum Magqashid Syariah

Dalam Al-Qur“an terdapat beberapa ayat yang merujuk kepada
maqasid al-shari‘ah diantaranya adalah Allah SWT berfirman dalam surah
Al-Bagarah:185:"

A K A Vs e K an iy

Artinya:  “Allah menghendaki kemudahan bagimu dan tidak
menghendaki kesukaran”.

5385 Sl e e ey S5 Jop (ST 7 s e ol 0 Dy o
Artinya: “Allah tidak ingin menjadikan bagimu sedikit pun kesulitan,

tetapi Dia hendak membersihkan kamu dan menyempurnakan
nikmatNya bagimu agar kamu bersyukur”. (QS. Al-Maidah: 6)*°

7 Busyro, Magashid al-shariah: Pengetahuan Mendasar Memahami Maslahah, (Jakarta:
Kencana, 2019), 5-6

18 Abdurrahman Kasdi, “Magashid Syari’ah Perspektif Pemikiran Imam As-Syatibi Dalam Kitab
Al-Muwafaqat”, Jurnal YUDISIA 5, No.1 (Juni 2014): 48

9 Kementerian Agama RI, (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, 2019), Surah Al-
Bagarah: 185

% Kementerian Agama RI, (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, 2019), Surah Al-
Maidah: 6.



3. Maksud dan Tujuan Magashid Syariah

Para ulama sepakat bahwa setiap hukum syariat memiliki alasan
(illat) dan tujuan (magashid) yang bertujuan untuk kemaslahatan umat.
Ketidakpahaman terhadap syariat dan magashid syariah dapat menyebabkan
sebagian umat mengabaikan hukum Allah SWT. Syariat Islam diturunkan
untuk dijalankan sesuai dengan tujuannya agar tercipta kehidupan yang adil
dan damai. Hal ini sejalan dengan pandangan Imam al-Shatibi yaitu:
Syariat ini bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan manusia di dunia dan
di akhirat.

Tujuan utama Magashid syariah adalah kemaslahatan (maslahah).
Para ulama sepakat bahwa syariat diturunkan untuk mewujudkan
kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat, baik hidup maupun mati, masa
lalu maupun masa depan. Kemaslahatan yang ingin dicapai syariat bersifat
umum dan universal; umum karena ditujukan bukan hanya untuk individu,
tetapi juga untuk masyarakat luas, dan universal karena berlaku sepanjang
waktu dan kehidupan manusia. Oleh karena itu, sebagian umat Islam
percaya bahwa Allah SWT hanya memerintahkan hal-hal yang bermanfaat
bagi hamba-Nya.*

Magashid syariah merupakan perwujudan hukum yang bertujuan
untuk kemaslahatan, baik kemaslahatan antar sesama manusia sebagai
makhluk sosial, sehingga terbangun rasa tanggung jawab individu kepada
dirinya sendiri dan kepada Allah SWT.? Manfaat mempelajari Magasid al-

Syariah antara lain:

2! Ahmad Sarwat, Magasid Syariah, (Jakarta: Rumah Figih Publishing, 2019), 27-28.
%2 |ka Yuni Fauzia dan Abdul Kadir Riyadi, Prinsip Dasar Ekonomi Islam Perspektif Magashid Al
Syariah, (Jakarta: Prenada Media Group, 2014), 43-45.



a. Mengungkap tujuan, alasan, dan hikmah penetapan hukum (tasyri')
secara umum maupun khusus;
b. Menegaskan karakteristik Islam yang relevan untuk setiap zaman;
¢. Membantu ulama dalam berijtihad sesuai dengan tujuan syariat Islam;
d. Mengurangi perselisihan dan fanatisme (ta‘asshub) antar mazhab figh.?
4. Tingkatan Magashid Syariah

Setiap hukum syariat memiliki alasan dan tujuan yang bertujuan
untuk membangun dan melindungi manusia. Kehidupan manusia yang
sesuai dengan syariat ditandai dengan keadilan, kemaslahatan, kejujuran,
rahmat, dan hikmah. Maqashid Syariah tidak hanya bertujuan untuk
mencapai maslahah (kemaslahatan), tetapi juga untuk menghindari
mafsadah (kerusakan).?*

Jalaluddin Abdurrahman mendefinisikan maslahah secara bahasa
sebagai segala sesuatu yang bermanfaat bagi manusia, dan secara istilah
sebagai segala sesuatu yang bermanfaat, baik dengan cara memperolehnya
maupun menjauhinya, seperti menghindari makanan atau minuman
berbahaya.”®

Magashid Syariah, menurut Imam al-Shatibi dan ulama lainnya,
dibagi menjadi tiga tingkatan kepentingan: daririyah (kebutuhan pokok
untuk kelangsungan hidup), hdajiyvah (kebutuhan pendukung untuk

kemudahan dan kenyamanan), dan tahsiniyah (kebutuhan penyempurna

% Nasution dan Rahmat Hidayat Nasution, Filsafat Hukum Islam & Magashid Syariah, 45.

? Anggy Nur Utami, “Tinjauan Magqasid Al-Shari‘ah Terhadap Praktik Jual Beli Madu Di
Kecamatan Slahung”, (Institut Agama Islam Negeri Ponorogo, 2023), 27

% Fauzia, Prinsip Dasar Ekonomi Islam Perspektif Magashid Al Syariah , 47.



untuk peningkatan kualitas hidup dan moral).?

a. Tingkatan Primer (dariiriyah)

Daruriyyah, secara bahasa berarti kebutuhan mendesak yang
harus dipenuhi. Kegagalan pemenuhannya akan merusak tatanan
kehidupan manusia. Contohnya adalah lima hal pokok (al-kulliyat al-
khamsah): agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta benda.?’

Kelima unsur daruriyah tersebut wajib dijaga keberadaannya dan
kesempurnaannya karena Allah memerintahkannya. Allah melarang
perbuatan yang menghilangkan salah satu unsur tersebut. Perbuatan yang
mewujudkan kelima unsur itu baik, sedangkan perbuatan yang
merusaknya buruk dan harus dihindari.

Tujuan darariyah adalah tujuan utama hukum yang wajib
tercapai. Oleh karena itu, perintah untuk memenuhinya bersifat mutlak
dan hukumnya wajib (menurut jumhur ulama) atau fardhu (menurut

ulama Hanafiyyah).?®

. Tingkatan Sekunder (Hajiyyah)

Hajiyyah merupakan kebutuhan untuk kemaslahatan dan
ketertiban hidup, namun kegagalan pemenuhannya tidak sampai merusak
tatanan. Kebanyakan hal dalam kategori mubah dalam muamalah
termasuk dalam tingkatan ini.”

Tujuan hajiyyah, dalam konteks penetapan hukum syariat Islam,

terbagi menjadi tiga kategori utama yang saling berkaitan dan

2 1hid.

27 Ahmad Sarwat, Magasid Syariah, 53.
28 Ahmad Sanusi dan Sohari, Ushul Figh, (Jakarta: PT. Grafindo Persada, 2017), 248.
% Sarwat, Magasid Syariah, 53



melengkapi satu sama lain dalam menjaga kemaslahatan umat. Ketiga

kategori ini bukan merupakan tujuan utama atau daririyah, tetapi

merupakan langkah-langkah pendukung yang penting untuk mencapai
tujuan utama tersebut dan memastikan kelancaran kehidupan manusia.

Kegagalan dalam memenuhi tujuan hajiyyah tidak akan langsung

mengakibatkan kerusakan fatal seperti pada daririyah, tetapi akan

menimbulkan kesulitan dan hambatan dalam kehidupan. Adapun kategori
tujuan Hajiyyah:

1) Mugaddimah Wajib (Pendahuluan Wajib): Kategori ini mencakup
tindakan-tindakan yang diperintahkan syariat untuk memudahkan
pelaksanaan kewajiban-kewajiban syariat lainnya. Tindakan-tindakan
ini bukanlah kewajiban utama, tetapi merupakan sarana atau prasyarat
untuk mencapai tujuan utama. Contohnya adalah mendirikan sekolah
untuk memperoleh pendidikan yang baik. Pendidikan merupakan hal
yang sangat penting untuk pengembangan akal dan pemahaman
agama, sehingga mendukung pemenuhan daririyah seperti hifz al- ‘agl
(perlindungan akal). Meskipun tidak mendirikan sekolah tidak secara
langsung menghilangkan akses terhadap ilmu pengetahuan, karena
ilmu dapat diperoleh melalui berbagai cara lain, mendirikan sekolah
mempermudah akses dan meningkatkan kualitas pendidikan. Oleh
karena itu, mendirikan sekolah termasuk dalam kategori hajiyyah
karena ia merupakan sarana yang memudahkan pemenuhan dariiriyah.

2) Pencegahan (Preventif): Kategori ini mencakup tindakan-tindakan

yang dilarang syariat untuk mencegah terjadinya pelanggaran terhadap



dartiriyah. Tindakan-tindakan ini bertujuan untuk melindungi dari
bahaya yang lebih besar. Contohnya adalah larangan khalwat
(berduaan dengan lawan jenis di tempat sepi). Khalwat itu sendiri
bukanlah zina, tetapi ia merupakan tindakan yang dapat memicu
terjadinya zina. Oleh karena itu, larangan khalwat bertujuan untuk
mencegah terjadinya zina, yang merupakan pelanggaran terhadap
daririvah (hifz al-nasl dan hifz al- ‘agl).

3) Rukhsah (Kemudahan): Kategori ini mencakup hukum-hukum yang
memberikan keringanan atau kemudahan dalam pelaksanaan ibadah
maupun muamalah. Hukum rukhsah diberikan untuk meringankan
beban manusia dalam situasi tertentu tanpa mengurangi esensi dari
ibadah atau muamalah tersebut. Contohnya adalah rukhsah sholat
gasar (sholat yang dipendekkan) dalam perjalanan atau rukhsah dalam
jual beli saham. Rukhsah diberikan untuk memudahkan kehidupan
manusia tanpa mengorbankan prinsip-prinsip dasar syariat.*’

Dengan memahami ketiga kategori tujuan Aajiyyah ini, kita dapat
lebih memahami kompleksitas dan kedalaman hukum syariat Islam yang
bertujuan untuk menjaga kemaslahatan dan kesejahteraan umat manusia
secara menyeluruh.

c. Tingakatan Tersier (Taksiniyah)

Tahsiniyah merupakan kemaslahatan pelengkap untuk kehidupan

yang aman dan tentram, terutama terkait akhlak dan etika. Tidak ada

kewajiban atau larangan mutlak, sehingga pemenuhannya bersifat sunnah

%0 Sanusi, Ushul Figh, 250-251



dan pengabaiannya makruh. Contohnya berhias rapi saat ke masjid.
Pembagian tujuan syariat ke dalam daririyah, hajiyyah, dan tahsiniyah
menunjukkan hierarki kepentingan, dengan daririyah sebagai yang
paling utama, diikuti iajiyyah, dan terakhir tahsiniyah. Dalam daririyah
sendiri terdapat urutan kepentingan: agama, jiwa, akal, harta, dan

keturunan.*

Kemaslahatan (maslahah) merupakan prioritas utama karena

ketidakmampuan memenuhinya akan mengakibatkan kerugian. Menurut
al-Syatibi, terdapat lima unsur pokok dalam menjaga kemaslahatan (hifz
al-maslahah): agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.*

1) Menjaga Agama (Hifz al-Din)

Agama merupakan landasan utama kehidupan manusia,
sehingga syariat menetapkan hukuman berat bagi kejahatan agama.
Agama mencakup seluruh ajaran yang memberi petunjuk untuk hidup
sesuai kehendak Allah SWT. Menjaga agama (hifz al-din) berarti
melindungi norma-norma agama dari hal-hal yang dapat mencemari
akidah dan amal.

Perlindungan agama sangat penting bagi manusia untuk
menghindari hal-hal yang tidak diinginkan. Kitab Al-Muwaffagat
menegaskan bahwa perlindungan agama bersifat universal. Hal ini
tercermin dalam toleransi berbagai negara terhadap pluralisme agama,
yang diinterpretasikan dari ayat "lakum dinukum wa liya din"

(agamamu untukmu dan agamaku untukku). Undang-undang di

% 1bid

%2 Suaka, “Konsep Magqashid Al-Syari’ah: Perbandingan antara pemikiran Al-Ghazali dan Al-
Syatibi, Mizani Wacana Hukum, Ekonomi dan Keagamaan”, 5 No 1, 2018, 47



Indonesia juga menjamin kebebasan beragama dan berkeyakinan.*
2) Menjaga Jiwa (hifz al-nafs)

Memelihara jiwa (hifz al-nafs) berarti melindungi harkat dan
martabat manusia, serta menjaga keselamatan jiwa dan raga dari
segala bentuk penganiayaan, baik terhadap diri sendiri maupun orang
lain. Ini mencakup pencegahan penyakit menular dan penegakan
hukum terhadap kejahatan seperti pembunuhan dan perampokan.

Perlindungan jiwa memastikan efektivitas hukum dalam
memberikan hukuman berat terhadap pembunuhan, intimidasi,
kekerasan (termasuk kekerasan dalam rumah tangga), terorisme, dan
human trafficking. Dari perspektif maslahah, larangan merokok di
tempat umum termasuk di dalamnya karena dapat merusak jiwa,
lingkungan, dan udara. Terpenuhinya kebutuhan pokok keluarga juga
merupakan bagian dari perlindungan jiwa.

3) Menjaga Akal (Hifz ‘Aql)

Syariat Islam memandang akal sebagai anugerah besar yang
membedakan antara baik dan buruk, serta mewajibkan ibadah. Orang
yang tidak memiliki akal tidak dibebani kewajiban agama. Syariat
mengharamkan konsumsi zat-zat yang merusak akal, seperti narkoba,
karena dapat mengganggu daya pikir dan kreativitas. Menjaga akal
sangat penting untuk menggali nilai-nilai agama dan harus dilindungi
dari hal-hal yang merusak.

Imam Asy-Syatibi menjelaskan bahwa negara berperan

% Yusuf Yahya, “Kontribusi Pemikiran Imam Syatibi dan Abraham Maslow Tentang Kebutuhan
Dasar Manusia”, Jurnal Al Mashaadir, 1 No 2, 2020, 78



menjaga akal manusia. Hukum yang melarang narkoba dan minuman
keras merupakan upaya negara mencegah kerusakan akal. Negara
menjamin terpeliharanya maslahat dengan melindungi akal manusia
baik individu maupun kelompok. Pendapatan dapat digunakan untuk
mengaktualisasikan diri, misalnya mengembangkan ide dan mengikuti
pelatihan untuk kemajuan ekonomi.

Pada tingkat tahsiniyah, pemeliharaan akal dicapai dengan
memilih pendidikan terbaik dan menghindari hal-hal yang merugikan
seperti informasi yang tidak bermanfaat. Hal ini akan menghasilkan
akal yang berkualitas dan terhindar dari pikiran negatif.

4) Menjaga Keturunan (Hifz Nasl)

Kebebasan memilih dalam pernikahan, terutama dalam
memilih pasangan dan mengatur ketentuan hukum dan syariat, sangat
penting untuk menjaga kelangsungan generasi, mempermudah proses
pernikahan, dan mencegah kebijakan yang dapat memutus mata rantai
kehidupan.

Pemeliharaan jiwa pada tingkat tahsiniyah  meliputi
pelaksanaan khitbah dan resepsi pernikahan yang baik, selaras dengan
prinsip kehalalan dan keharaman Islam yang mencakup seluruh aspek,
dari bahan baku hingga dampak konsumsi.

Hukum Indonesia melindungi anak dari dampak negatif
perbuatan ilegal orang tua, memastikan hak-hak anak terpenuhi
terlepas dari status perkawinan orang tuanya, dan menyediakan

mekanisme hukum untuk menentukan status anak di luar nikah.



Kesejahteraan ekonomi keluarga penting untuk pemeliharaan anak,
namun dukungan sosial dan lingkungan yang aman juga krusial.
5) Menjaga Harta (Hifz Mal)

Dalam Islam, harta adalah amanah yang harus digunakan
untuk kebaikan sesuai syariat, karena harta tanpa kebaikan tidak akan
membawa keberkahan. Menggunakan harta untuk produk halal dan
amal saleh merupakan bentuk pemeliharaan harta, yang dapat dibagi
menjadi tiga tingkatan kepentingan: (1) Pada tingkat kebutuhan primer
(daruriyyah), harta yang halal, baik dari jual beli maupun sumber
lain, wajib diperoleh. Mencari rezeki merupakan kewajiban karena
harta mengandung hak orang lain. Syariat melarang cara-cara haram
seperti riba dan penipuan, karena melanggarnya akan merusak
pemeliharaan harta.

(2) Pada tingkat hajiyyah, aturan seperti sewa-menyewa dan
utang-piutang memudahkan kehidupan ekonomi, sementara larangan
jual beli saat Jumat menghormati ibadah. Pelanggaran aturan ini tidak
merusak harta secara langsung, namun menghambat aktivitas
ekonomi. (3) Pada tingkat tahsiniyyah, memelihara harta berfokus
pada aspek peningkatan kualitas hidup dan spiritual. Sedekah menjadi
contoh utama; ini bukan kewajiban mutlak untuk menghindari
kerusakan harta, melainkan tindakan yang meningkatkan kemuliaan
dan mencegah sifat boros atau kikir. Tidak bersedekah tidak secara
langsung merusak harta atau menimbulkan kesulitan, namun dianggap

mengurangi potensi kebaikan dan pertumbuhan spiritual yang terkait



dengan pengelolaan harta. Intinya, tahsiniyyah menekankan aspek
kesempurnaan moral dan sosial dalam pengelolaan kekayaan, bukan
sekadar menghindari kerugian materi.

5. Konsep Magashid Syariah lbnu Asyur

Ibnu Ashur membagi tujuan-tujuan hukum Islam (Magashid
Syariah) menjadi dua kategori utama. Yang pertama, magqashid al tashri’al
amah, mengacu pada makna dan kebijakan mendasar yang luas yang
melekat pada hukum secara keseluruhan. Prinsip-prinsip ini tidak terikat
pada bidang hukum tertentu tetapi berlaku secara universal. Kategori kedua,
magqashid al khasah, mencakup tujuan-tujuan spesifik yang ingin dicapai
oleh hukum Islam untuk memenuhi tujuan manusia dan melindungi
kesejahteraan umum dalam konteks dan perilaku tertentu.

Tujuan utama dari syariah adalah untuk mewujudkan kemaslahatan
dan keselamatan manusia, baik di dunia maupun di akhirat. Menurut lbnu
Ashur, "maslahat” merujuk pada kualitas suatu tindakan yang mampu
menciptakan kebaikan dan manfaat yang berkelanjutan, baik bagi
masyarakat luas maupun individu.** Lebih lanjut, lbnu Ashur
mengklasifikasikan mashlahat yang menjadi tujuan syariah ini ke dalam tiga
kategori utama:

a. Ibnu Ashur mengklasifikasikan maslahah berdasarkan dampaknya
terhadap tegaknya kehidupan umat, yaitu menjadi daririyat, hajiyat, dan
tahsiniyat. Maslahah dariariyat adalah kemaslahatan mendasar yang

harus diperoleh masyarakat secara keseluruhan, baik sebagai individu

% Inama, Anusantari, Konsep Kemaslahatan Magasid Syariah Ibnu ‘Ashur Terhadap
Permasalahan Di Era Milenial: Polemik Kebijakan Lockdown dan PSBB Pemerintah Indonesia
dalam Menangani Pandemi Covid-19, (al-maslahah,Vol 17), No 02, 194



maupun kelompok. Tanpa terpenuhinya daririyat, masyarakat akan
mengalami kerusakan dan kekacauan, bahkan bisa menjadi tidak teratur
seperti hewan. Maslahah ini berkaitan erat dengan kulliyat al khamsah
(lima prinsip dasar dalam Islam). Maslahat kulliyat (kemaslahatan
universal) tercermin dalam upaya menjaga agama, akal, jiwa, harta, dan
nasab. Sementara itu, maslahat hajiyatr adalah kemaslahatan yang
diperlukan untuk menunjang tegaknya aturan dengan baik. Jika maslahat
ini tidak terpenuhi, tatanan kehidupan masyarakat tidak akan rusak, tetapi
menjadi kurang sempurna. Contohnya adalah menjaga kehormatan.
Terakhir, maslahat tahsiniyar adalah kemaslahatan yang berfungsi untuk
menciptakan keteraturan dan kesempurnaan dalam tatanan masyarakat.
Maslahat ini menjadi daya tarik tersendiri bagi umat Islam, contohnya
adalah akhlak yang baik.

. Maslahat juga dapat diklasifikasikan berdasarkan hubungannya dengan
umat secara umum, kelompok, dan individu. Dalam hal ini, terdapat dua
kategori utama, yaitu maslahat al-kulliyah dan maslahat jua’iyah.
Maslahat kulliyah adalah kemaslahatan yang ditujukan untuk masyarakat
secara kolektif dan umum di suatu wilayah. Contohnya adalah menjaga
masyarakat dari perpecahan, melalui pemenuhan darariyat, hajiyat, dan
tahsiniyat. Sementara itu, maslahat jua’iyat adalah kemaslahatan yang
berfokus pada diri sendiri atau beberapa individu, yang wajib dilindungi

dalam hukum.



c. Maslahat juga dapat dikategorikan berdasarkan pelaksanaannya dalam
memenuhi kebutuhan atau mencegah kerusakan. Secara umum, terdapat
tiga jenis maslahat dalam kategori ini:

1) Maslahah gat'iyah: Kemaslahatan yang diketahui secara pasti melalui
teks yang jelas (Al-Qur'an dan Hadis), didukung oleh akal sehat dan
teori induksi. Pelaksanaannya membawa kebaikan besar, dan jika
dilanggar akan menimbulkan bahaya yang lebih besar. Contohnya
adalah tindakan Khalifah Abu Bakar As-Siddiq yang memerangi
orang-orang yang menolak membayar zakat.

2) Maslahah dzanniyah: Kemaslahatan yang dapat diketahui melalui
pertimbangan akal sehat yang kuat (prasangka yang baik). Contohnya
adalah memelihara hewan yang diharamkan (seperti anjing) dengan
tujuan untuk menjaga rumah.

3) Mashlahah wahmiyah: Kemaslahatan yang diharapkan dapat
memberikan manfaat dan kebaikan, tetapi setelah diteliti lebih lanjut,
ternyata malah menimbulkan kerusakan (mudharat). Contohnya
adalah mengonsumsi narkoba dengan tujuan sebagai obat, padahal
dampaknya justru merusak.

Menurut Ibnu 'Ashur, maslahah adalah karakteristik suatu tindakan
yang menghasilkan kebaikan dan manfaat yang berkelanjutan, baik bagi
sebagian besar orang maupun individu. Di era milenial ini, maslahah sangat
diperlukan dalam berbagai bidang karena kompleksitas permasalahan
modern yang semakin meningkat, baik yang bersifat khusus maupun umum.

Maslahah secara khusus memberikan manfaat yang dapat dirasakan oleh



individu melalui tindakan seseorang yang bermanfaat bagi masyarakat, yang

mencakup berbagai individu. Sementara itu, maslahah secara umum

diperoleh sebagai konsekuensi logis dari maslahah khusus. Contohnya
adalah menjaga harta agar tidak berlebihan, yang pada akhirnya akan
memberikan manfaat bagi masyarakat secara keseluruhan.*

Secara garis besar, Ibnu 'Ashur membagi maslahah menjadi dua
kategori utama. Pertama, maslahah dalam konteks bisnis dan interaksi sosial
antar manusia. Kedua, maslahah yang berfokus pada manusia secara pribadi
atau individu. Lebih lanjut, lbnu 'Ashur membagi dasar-dasar maslahah
menjadi dua, yaitu dasar politik (za’sil al siyasi) dan dasar penetapan hukum
(ta’sil al tashri’i):

a. Dasar politik (ta’sil al siyast) dalam syariah bertujuan untuk mewujudkan
umat Islam yang kuat, bijaksana, dihormati, dan memiliki ketenangan
jiwa. Masyarakat Islam yang ideal ini memerlukan dukungan dari
berbagai faktor, antara lain kepemimpinan yang adil dan bijaksana,
sistem politik yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam, persatuan dan
kesatuan umat, pendidikan dan pemahaman agama yang benar, serta
ekonomi yang kuat dan mandiri:

1) Maslahah darariyat. Jika maslahah ini tidak terpenuhi, maka seluruh
urusan masyarakat akan terhambat dan menjadi kacau, sehingga
rentan dikuasai oleh musuh. Pemeliharaan maslahah ini hanya dapat
terwujud dengan adanya organisasi masyarakat yang diakui oleh

pemerintah.

% Inama, Anusantari, Konsep Kemaslahatan Magasid Syariah Tbnu ‘Ashur. ....,197



2) Maslahah hajiyah: Maslahah ini diperlukan untuk menciptakan
ketertiban yang baik. Jika maslahah ini tidak ada, tidak akan terjadi
kekacauan, tetapi akan timbul kesulitan dan kesusahan yang tak
terhindarkan. lbnu Ashur memfokuskan maslahah ini pada bidang
bisnis dan pernikahan (munakahat).

3) Maslahah tahsiniyah. Maslahah ini bertujuan agar masyarakat Islam
disegani dan dicintai oleh golongan lain. Tanggung jawab untuk
mewujudkan maslahah ini berada di tangan kekuasaan politik.

. Dasar Tasyi'i (ta’sil al tasyi’i) bertujuan untuk menekankan urgensi

maslahah mursalah. Irsal berarti bahwa syariah tidak bergantung pada

peristiwa-peristiwa tertentu dengan teks hukum yang spesifik, dan tidak
ditemukan kesamaan yang jelas sehingga dapat dianalogikan (ilhaq)
dalam giyas. Dasar operasional istidlal (penyimpulan hukum) menurut

Ibnu 'Ashur adalah berdasarkan pada adanya sifat yang pantas menjadi

ilat (alasan hukum), dan tidak berdasarkan pada hukum asal tertentu,

melainkan pada kemaslahatan umum dalam perspektif akal.

. Dalam qiyas, persamaan (ilhaq) terjadi jika terdapat kesamaan parsial

antara dua hal yang diketahui dalam syara’ karena adanya titik temu

dalam illat-nya. Seperti halnya maslahah juz'iyyah dzanniyyah, kesamaan
dalam maslahat adalah kesamaan parsial yang tidak diketahui dalam
hukum syara' melalui teknik induksi dari dalil syara’, baik induksi secara
pasti maupun secara dzanny yang mendekati kepastian. Jika ada
pertentangan antar beberapa maslahah, yaitu kemaslahatan yang lebih

kecil daripada kemudaratan, Ibnu 'Ashur menekankan bahwa seorang



mujtahid wajib mempertimbangkan berbagai pertentangan yang ada
dengan memperhatikan dampak kemaslahatan yang didapatkan dan
hasilnya yang baik, yaitu berupa kemaslahatan dan kemafsadatan.
Banyak atau sedikitnya kemashlahatan dapat dilihat dengan cara induksi,
yaitu maslahah sebagai maksud dari Shari' dengan tujuan memperoleh

yang rajih (lebih kuat) serta mengabaikan yang marjuh (lebih lemah).



