
BAB II 

LANDASAN TEORI 

 

A. Jual Beli dalam Hukum Islam 

1. Pengertian  

Dalam bahasa Arab, jual beli berasal dari kata "al-bai'", yang 

memiliki arti menjual, mengganti, dan menukar sesuatu dengan sesuatu 

yang lain. Menariknya, "al-bai'" juga terkadang digunakan untuk makna 

lawan, yaitu "al-syira'", yang berarti membeli. Jadi, "al-bai'" dapat merujuk 

pada baik jual maupun beli.
1
 Jual beli merupakan salah satu pilar penting 

dalam system muamalah Islam, yang terdiri dari lima komponen utama. 

Sistem muamalah ini memiliki peran vital dalam ekonomi Islam, karena 

bertujuan untuk menciptakan masyarakat yang adil dan sejahtera. Secara 

bahasa, jual beli berarti menukar sesuatu dengan sesuatu yang lain. Namun, 

dalam syariat Islam, jual beli memiliki makna yang lebih luas, yaitu 

pertukaran barang atau kepemilikan atas dasar suka sama suka.
2
 

Para ulama Hanafiyyah menyatakan bahwa jual beli merupakan 

pertukaran harta benda yang dilakukan dengan cara tertentu yang diizinkan. 

Mereka menjelaskan bahwa cara yang dimaksud adalah melalui ijab 

(pernyataan membeli dari pembeli) dan qabul (pernyataan menjual dari 

penjual).
3
 Adapun jual beli menurut beberapa ulama:  

                                                           
1
 Syaifullah, ܃“Etika Jual Beli dalam Islam”, Hunafa: Jurnal Studia Islamika 11, no. 2, (Desember 

2014), 371-487.  
2
 Hamzah Ya’qub, “Kode Etik Dagang Menurut Hukum Islam”, (Jakarta: Raja Grafindo persada, 

1984), 18 
3
 Muhamad Arifin bin Badri, Fikih Perniagaan Islam, (Jakarta : Darul Haq, 2015), 44  



a. Ulama Hanafiyah: Definisi jual beli menurut ulama Hanafiyyah 

menekankan pada dua aspek penting, yang pertama, jual beli harus 

dilakukan melalui ijab (pernyataan membeli dari pembeli) dan qabul 

(pernyataan menjual dari penjual).  Selain itu, jual beli juga dapat 

dilakukan melalui pertukaran barang dan harga secara langsung antara 

penjual dan pembeli. Yang  kedua, harta yang diperjualbelikan harus 

bermanfaat bagi manusia.  Oleh karena itu, barang-barang seperti 

bangkai, minuman keras, dan darah tidak termasuk dalam kategori yang 

boleh diperjualbelikan, karena tidak bermanfaat bagi umat Muslim.  

Ulama Hanafiyyah menegaskan bahwa jika jenis-jenis barang tersebut 

tetap diperjualbelikan, maka jual belinya tidak sah.
4
 

b. Definisi lain dikemukakan oleh ulama Malikiyah, Syafi’iyah, dan 

Hanabilah: Hal ini beliau menekankan pada aspek kepemilikan dalam 

definisi jual beli, karena ada transaksi lain seperti sewa menyewa (Ijarah) 

yang tidak melibatkan perpindahan kepemilikan.  Terdapat perbedaan 

pendapat antara ulama Hanafiyyah dengan jumhur ulama (mayoritas 

ulama) mengenai definisi "al-mal" (harta).  Jumhur ulama 

mendefinisikan "al-mal" sebagai materi dan manfaat, sehingga menurut 

mereka, manfaat dari suatu benda dapat diperjualbelikan.  Sebaliknya, 

ulama Hanafiyyah mendefinisikan "al-mal" sebagai materi yang 

memiliki nilai, sehingga hak dan manfaat tidak boleh dijadikan objek jual 

beli. Perbedaan ini berdampak pada hukum-hukum yang terkait dengan 

jual beli, khususnya dalam hal jual beli manfaat.
5
 

                                                           
4
 Nasrun Haroen, Fiqh Mualamah, (Jakarta : Karya Media Permata, 2000), 112. 

5
 Ibid 



2. Dasar Hukum Jual Beli 

Jual beli, pada intinya, adalah proses saling membantu di mana 

kedua belah pihak memperoleh keuntungan. Hal ini harus dilakukan sesuai 

dengan aturan agama dan hukum yang berlaku. Adapun dasar hukum jual 

beli:  

a. Al-qur’an dalam surah an-Nisa’ ayat 135 yang berbunyi: 

 

ُّه ينِْ  يَا أَي الِِا ٰ أَنفُسِكُُْ أَوِ الوْا اوْ عالَا ل ِ وا اءا لِِلّذ امِينا بِِلقِْسْطِ شُهادا نوُا كُونوُا قاوذ ينا أ ما ِ اا الَّذ  يَا أَيُُّّ

ىٰ أَن تاعْدِلوُا ۚ ذبِعُوا الهْاوا ا ۖ فالَا تات ما ٰ بِِِ ُ أَوْلَا ن ياكُنْ غانِيًّا أَوْ فاقِيًرا فاالِلّذ
ِ
بِينا ۚ ا الَْْقْرا ن  وا وا

ِ
ا

بِيًرا لوُنا خا ا تاعْما نا بِما ا كَا نذ الِلّذ
ِ
 تالوُْوا أَوْ تعُْرضُِوا فاا

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, jadilah kamu orang 

yang benar-benar penegak keadilan, menjadi saksi karena Allah 

biarpun terhadap dirimu sendiri atau ibu bapa dan kaum 

kerabatmu. Jika ia kaya ataupun miskin, maka Allah lebih tahu 

kemaslahatannya. Maka janganlah kamu mengikuti hawa nafsu, 

karena ingin menyimpang dari kebenaran. Dan jika kamu 

memutar balikkan (kata-kata) atau enggan menjadi saksi, maka 

sesungguhnya Allah adalah maha Mengetahui segala apa yang 

kamu kerjakan.”
6
 

 

Dalam Surah Al-Baqarah ayat 275 yang berbunyi: 

بِا  ۗ ِ اَ الرب رذ اَ اَ وا يْ اَ ُ الْ اَ َّذ الِلّذ أَ  . وا
Artinya: “…Padahal Allah telah menghalalkan jual beli dan 

mengharamkan riba”.
7
 

 

b. Sunnah 

نْ رِفااعاةِ  ئِ َّا : أَيُّ الكْاسْبُ  عا ا س ُ لَّذ سا ُ عالايْهِ وا لَذ الِلّذ نْهُ أَنذ النذبِِذ صا ُ عا ضِِا الِلّذ افٍَِ را بنِْ را

ورٍ  بُْْ ايَِْ ما كُُُّ ب جُ َِّ بِيادِهِ وا ا َُّ الرذ : "عَا  "أَطْياب؟ قاالا

 (رواه البزار وصحصه الحاكم)

Artinya: Dari Rifa‟ah bin Rafi‟ r.a, Nabi SAW pernah ditanya, 

‘Pekerjaan apakah yang paling baik?. Beliau bersabda: Pekerjaan 

seseorang dengan tangannya sendiri, dan setiap jual beli yang 

                                                           
6
 Depag RI, Al-quran dan terjemahanya…,100 

7
 Ibid, 47 



baik’.
8
 (HR. Al Bazar Shahih al-Hakim) 

 

c. Ijma’ 

Dalam ajaran Islam, berdasarkan Al-Qur'an, Sunnah, dan Ijma', 

jual beli pada dasarnya diperbolehkan (mubah).  Namun,  Imam al-

Ghazali, seperti yang dikutip Abdul Aziz Muhammad Azzam, 

menjelaskan bahwa dalam situasi tertentu, jual beli dapat menjadi haram.  

Salah satu contohnya adalah menjual anggur kepada seseorang yang 

diketahui biasa membuat minuman keras.  Hal ini menunjukkan bahwa 

hukum jual beli dapat berubah tergantung pada konteks dan niat 

pelakunya. 

Berdasarkan ayat-ayat tersebut, Islam dengan tegas melarang 

pengambilan harta dengan cara yang tidak halal (bathil) dan mendorong 

umat untuk mencari rezeki melalui jalan yang dibenarkan (halal). Jual beli, 

sebagai salah satu bentuk transaksi yang dihalalkan, menjadi contoh nyata 

bagaimana Islam mengatur hubungan antarmanusia dalam kehidupan sehari-

hari. Islam mensyaratkan agar jual beli dilakukan dengan cara yang baik, 

terhindar dari unsur-unsur yang merugikan seperti kesamaran, penipuan, dan 

riba. 

3. Rukun dan Syarat Jual Beli 

Dalam menentukan rukun jual beli, terdapat perbedaan pendapat di 

antara para ulama. Mazhab Hanafiyah berpendapat bahwa rukun jual beli 

hanya terdiri dari ijab dan qabul yang menunjukkan persetujuan atas 

                                                           
8
 Al Hafidh Ibnu Hajar al-Asqalani, Bulughul Maram min ‘Adallatil Ahkam (Bairut: Darul Kutubal 

Ilmiyah, 1989), 158. 



pertukaran barang, baik melalui ucapan maupun perbuatan.
9
 Sementara itu, 

jumhur ulama (mayoritas ulama) berpendapat bahwa rukun jual beli terdiri 

dari empat unsur, yaitu: 

a. Adanya orang yang berakad (al-muta'aqidain): Terdiri dari penjual dan 

pembeli. 

b. Adanya sighat (lafadz ijab dan qabul): Perkataan yang menunjukkan 

kesepakatan antara penjual dan pembeli. 

c. Adanya barang yang diperjualbelikan: Objek yang menjadi pokok 

transaksi. 

d. Adanya nilai tukar pengganti barang: Biasanya berupa uang sebagai 

imbalan atas barang yang diperjualbelikan. 

Keempat rukun ini harus terpenuhi agar transaksi jual beli dianggap 

sah. Jika salah satu rukun tidak terpenuhi, maka transaksi tersebut tidak sah. 

Selain rukun, terdapat pula syarat-syarat yang harus dipenuhi dalam 

transaksi jual beli, di antaranya: 

a. Syarat-syarat orang yang berakad 

Para ulama fiqh sepakat bahwa orang yang melakukan akad jual 

beli harus memenuhi syarat-syarat tertentu agar transaksi tersebut sah dan  

berlaku. Syarat-syarat tersebut meliputi: 

1) Berakal sehat, artinya mereka harus memiliki kemampuan berpikir 

dan memahami  hak dan kewajiban yang timbul dari transaksi jual 

beli. Jual beli yang dilakukan oleh orang yang tidak berakal sehat, 

                                                           
9
 Ghufron A Mas’adi, Fiqh Muamalah Konsektual, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002), 78. 



seperti orang gila atau orang yang sedang dalam keadaan mabuk, tidak 

sah karena mereka tidak dapat memberikan persetujuan yang valid. 

2) Jual beli yang sah harus dilakukan atas dasar kemauan bebas dari 

kedua belah pihak, tanpa adanya paksaan atau tekanan dari salah satu 

pihak.  Prinsip "suka sama suka" ini menjadi dasar penting dalam 

transaksi jual beli,  menjamin keadilan dan keseimbangan antara 

penjual dan pembeli. 

3) Penjual dan pembeli haruslah dua orang yang berbeda.  Tidak 

diperbolehkan seseorang bertindak sebagai penjual dan pembeli dalam 

waktu yang sama dan bersamaan. Hal ini  menghindari konflik 

kepentingan dan  menjamin keadilan dalam transaksi.
10

 

b. Syarat-syarat sah jual beli 

Para ulama telah sepakat bahwa jual beli dianggap sah dan  

berlaku jika memenuhi syarat-syarat berikut: 

1) Jual beli yang sah harus terbebas dari cacat atau ketidakjelasan.  

Artinya, jenis barang yang diperjualbelikan harus diketahui dengan 

jelas, baik dari segi kualitas, kuantitas, maupun jenisnya.  Tidak boleh 

ada keraguan atau ketidakpastian mengenai barang yang 

diperjualbelikan. Jual beli yang mengandung cacat atau ketidakjelasan 

seperti ini tidak sah karena dapat menimbulkan ketidakadilan dan 

kerugian bagi salah satu pihak. 

2) Dalam jual beli, pengalihan kepemilikan  barang  tergantung pada 

jenisnya, ada barang bergerak yaitu pembeli dapat langsung 

                                                           
10

 Ahmad Isa Asyur, Fiqh Islam Praktis (Solo: Pustaka Mantiq, 1995), 78. 



menguasai barang setelah ijab qabul dan pembayaran harga kepada 

penjual. Dan juga ada barang tidak bergerak yaitu pengalihan 

kepemilikan barang tidak bergerak  bisa dilakukan setelah ijab qabul 

atau sesuai dengan kebiasaan di daerah tersebut. Perbedaan ini 

menyesuaikan proses pengalihan kepemilikan dengan  sifat dan 

karakteristik masing-masing jenis barang.
11

 

c. Syarat sahnya akad ju 

Syarat sah akad jual beli yang terkait dengan kesepakatan antara 

penjual dan pembeli meliputi:
12

 

1) Penjual dan pembeli telah baligh dan berakal sehat: Mereka harus 

memiliki kemampuan untuk memahami dan  menjalankan hak dan 

kewajiban yang timbul dari transaksi.  

2) Qabul sesuai dengan ijab: Persetujuan pembeli harus sesuai dengan 

tawaran penjual. Jika tidak sesuai, maka transaksi jual beli tidak sah.  

3) Ijab dan qabul dilakukan dalam satu tempat atau majelis: Artinya,  

penjual dan pembeli harus berada di tempat yang sama atau dalam 

satu pertemuan  ketika melakukan ijab dan qabul. Hal ini  menjamin 

bahwa  kedua belah pihak  memahami isi kesepakatan dan  tidak 

terjadi kesalahpahaman. 

4. Gharar 

Secara bahasa, gharār mengandung makna penipuan (al-khidā), 

pertaruhan (al-khāthr), dan ketidakjelasan (al-jahālāh), yang merujuk pada 

                                                           
11

 Abdul Rahman Ghazaly, Ghufron Ihsan, Sapiudin Sidiq, Fiqh Muamalah (Jakarta: Kencana Pres 

Media Group, 2010), 77. 
12

 Wahab al-Zuhaily, Al-Fiqh al-Islam Wa Adillatuhu (Beirut: Dar al-Fikr, 1984), 240. 



tindakan dengan unsur ketidakpastian.
13

 Jual beli semacam ini mengandung 

risiko yang dapat membawa kerugian, karena mendorong seseorang untuk 

mendapatkan keuntungan pribadi, namun berpotensi merugikan atau bahkan 

membahayakan pihak lain. Gharār dapat terjadi dalam empat hal, 

diantaranya yaitu, kuatitas, kualitas, harga dan waktu penyerahan.  

Menurut Ibnu Rusyd al-Maliki, akad jual beli yang mengandung 

potensi kerugian bagi pihak lain disebabkan oleh ketidakjelasan dalam 

praktiknya. Ketidakjelasan ini dapat muncul dalam berbagai aspek, seperti 

ketidakpastian dalam penentuan barang, akad, harga, kadar harga, tempo 

pembayaran atau penyerahan barang, keberadaan barang, kemampuan 

penjual untuk menyerahkan barang, serta kondisi barang yang 

diperjualbelikan.
14

 Potensi kesalahpahaman dan konflik akan meningkat jika 

terdapat ketidakpastian dalam jual beli, yang juga dapat menyebabkan 

kerugian bagi penjual dan pembeli. 

Menurut Ibn Jazi Al-Maliki, gharār yang dilarang ada 10 macam, 

yaitu:
15

 

1. Tidak dapat diserahkan, seperti halnya menjual anak hewan yang masih 

didalam kandungan induknya.  

2. Tidak diketahui harga dan barang.  

3. Tidak diketahui sifat barang ataupun harga barangnya.  

4. Tidak diketahui masa yang akan datang, seperti saya akan menjual 

                                                           
13

 Abdul, Azim Bin Badawi Al-Khalafi, Al-Wajiz Ensiklopedia Fiqih Dalam Al-Qur’an As-Sunnah 

As-Shahih (Jakarta: Pustaka As-Sunnah, 2006), 655. 
14

 Ibnu Rusyd, Bidayatul Mujtahi, Jilid 2 (Semarang: Pustaka Azzam, 2010), 155. 
15

 Purnomoningrum, Sella Dyah, Tinjauan Hukum Islam Terhadap Perbedaan Label Harga 

Swalayan Dengan Harga Yang Dibayar Konsumen (Studi Kasus Di Swalayan Berkah Mandiri 

Desa Mlati Kecamatan Mojo), 2021 Undergraduate (S1) thesis, IAIN Kediri. 32 



barang ini kepadamu apabila si fulan datang.  

5. Menghargakan dua kali dalam satu barang.  

6. Menjual barang yang diharapkan selamat.  

7. Jual beli mulasamah apabila menyentuh barang tersebut maka harus 

membelinya.  

8. Termasuk dalam transaksi gharār adalah menyangkut kualitas barang. 

Contoh misal dalam transaksi tersebut disebutkan bahwa kualitas 

barang yang dijual nomor satu, namun ternyata tidak sesuai. 

B. Maqashid Syariah 

1. Pengertian Maqashid Syariah 

Maqashid Syariah terdiri dari kata maqashid bentuk jamak dari 

maqshid yang artinya “ tempat yang dituju atau dimaksudkan” atau maqsad 

yang berarti “tujuan atau arah”. Menurut ibn al-Manzhur maqasid secara 

bahasa berarti istiqomah al-thariq (keteguhan pada satu jalan) dan al-

i’timad (sesuatu yang menjadi tumpuan), Allah dalam surah An Nahl ayat 

9:
16

 

اكُمْ أَجْْاعِين اهادا اءا ل اوْ شا ل ائِرٌ ۚ وا مِنْْاا جا بِي َِّ وا ِ قاصْدُ السذ عالَا الِلّذ  وا
Artinya: “Allahlah yang menerangkan jalan yang lurus dan di 

antaranya ada (jalan) yang menyimpang. Jika Dia menghendaki, 

tentu Dia memberi petunjuk kamu semua (ke jalan yang benar)”. 

 

Dengan itu maka maqasid memiliki arti suatu perbuatan yang 

dilakukan dengan penuh pertimbangan yang bertujuan mencari kebenaran, 

yang kemudian kebenaran tersebut akan diamalkan dalam kehidupannya. 

Sehingga dengan melakukan perbuatan tersebut dapat dijadikan pemecah 

                                                           
16

 Kementerian Agama RI, (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, 2019), Surah An-

Nahl: 9. 



masalah yang tengah dihadapi
17

 

Maksud dari Maqashid Syariah  dapat dilihat pada ungkapan As-

syatibi seorang tokoh pembaru ushul fiqh yang hidup pada abad ke 8 

hijriyah yang mengkolaborasikan lebih sistematis konsep Maqashid Syariah 

dalam kitabnya Al- muwafaqat usul al-syari’ah. Imam As-Syatibi 

merupakan seorang ulama besar yang menggagas ilmu Maqashid Syariah 

dan al-muwaffaqat, karya terbesar Imam As-Syatibi merupakan karya 

ilmiah dalam bidang ushul fiqh sekaligus bentuk reformasi ilmiah syariah 

secara menyeluruh.
18

 Asy-Syatibi menyatakan bahwa syariat diciptakan 

semata-mata untuk kebaikan dan kesejahteraan manusia, baik di kehidupan 

dunia maupun di akhirat. 

2. Dasar Hukum Maqashid Syariah 

Dalam Al-Qur‟an terdapat beberapa ayat yang merujuk kepada 

maqasid al-shari‘ah diantaranya adalah Allah SWT berfirman dalam surah 

Al-Baqarah:185:
19

 

لَا يرُيِدُ بِكُُُ العُْسْْا  ُ بِكُُُ اليْسُْْا وا  يرُيِدُ الِلّذ
Artinya: “Allah menghendaki kemudahan bagimu dan tidak 

menghendaki kesukaran”. 

 

اعا  تاهُ عالايْكُُْ ل لِيُتِِذ نِعْما كُمْ وا هبِرا كِن يرُيِدُ لِيُطا ا َٰ ل جٍ وا را اَ نْ  ُ لِياجْعا َّا عالايْكُُ مبِ ا يرُيِدُ الِلّذ اشْكُرُوما لذكُُْ ت  
Artinya: “Allah tidak ingin menjadikan bagimu sedikit pun kesulitan, 

tetapi Dia hendak membersihkan kamu dan menyempurnakan 

nikmatNya bagimu agar kamu bersyukur”. (QS. Al-Maidah: 6)
20

 

 

                                                           
17

 Busyro, Maqâshid al-sharîah: Pengetahuan Mendasar Memahami Maslahah, (Jakarta: 

Kencana, 2019), 5-6 
18

 Abdurrahman Kasdi, “Maqashid Syari’ah Perspektif Pemikiran Imam As-Syatibi Dalam Kitab 

Al-Muwafaqat”, Jurnal YUDISIA 5, No.1 (Juni 2014): 48 
19

 Kementerian Agama RI, (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, 2019), Surah Al-

Baqarah: 185 
20

 Kementerian Agama RI, (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, 2019), Surah Al-

Maidah: 6. 



3. Maksud dan Tujuan Maqashid Syariah 

Para ulama sepakat bahwa setiap hukum syariat memiliki alasan 

(illat) dan tujuan (maqashid) yang bertujuan untuk kemaslahatan umat. 

Ketidakpahaman terhadap syariat dan maqashid syariah dapat menyebabkan 

sebagian umat mengabaikan hukum Allah SWT.  Syariat Islam diturunkan 

untuk dijalankan sesuai dengan tujuannya agar tercipta kehidupan yang adil 

dan damai.  Hal ini sejalan dengan pandangan Imam al-Shatibi yaitu: 

Syariat ini bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan manusia di dunia dan 

di akhirat. 

Tujuan utama Maqashid syariah adalah kemaslahatan (maslahah).  

Para ulama sepakat bahwa syariat diturunkan untuk mewujudkan 

kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat, baik hidup maupun mati, masa 

lalu maupun masa depan.  Kemaslahatan yang ingin dicapai syariat bersifat 

umum dan universal; umum karena ditujukan bukan hanya untuk individu, 

tetapi juga untuk masyarakat luas, dan universal karena berlaku sepanjang 

waktu dan kehidupan manusia.  Oleh karena itu, sebagian umat Islam 

percaya bahwa Allah SWT hanya memerintahkan hal-hal yang bermanfaat 

bagi hamba-Nya.
21

 

Maqashid  syariah merupakan perwujudan hukum yang bertujuan 

untuk kemaslahatan, baik kemaslahatan antar sesama manusia sebagai 

makhluk sosial, sehingga terbangun rasa tanggung jawab individu kepada 

dirinya sendiri dan kepada Allah SWT.
22

 Manfaat mempelajari Maqasid al-

Syariah antara lain: 

                                                           
21

 Ahmad Sarwat, Maqasid Syariah, (Jakarta: Rumah Fiqih Publishing, 2019), 27-28. 
22

 Ika Yuni Fauzia dan Abdul Kadir Riyadi, Prinsip Dasar Ekonomi Islam Perspektif Maqashid Al 

Syariah, (Jakarta: Prenada Media Group, 2014), 43-45. 



a. Mengungkap tujuan, alasan, dan hikmah penetapan hukum (tasyri') 

secara umum maupun khusus;  

b. Menegaskan karakteristik Islam yang relevan untuk setiap zaman;  

c. Membantu ulama dalam berijtihad sesuai dengan tujuan syariat Islam; 

d. Mengurangi perselisihan dan fanatisme (ta'asshub) antar mazhab fiqh.
23

 

4. Tingkatan Maqashid Syariah 

Setiap hukum syariat memiliki alasan dan tujuan yang bertujuan 

untuk membangun dan melindungi manusia.  Kehidupan manusia yang 

sesuai dengan syariat ditandai dengan keadilan, kemaslahatan, kejujuran, 

rahmat, dan hikmah.  Maqashid Syariah tidak hanya bertujuan untuk 

mencapai maslahah (kemaslahatan), tetapi juga untuk menghindari 

mafsadah (kerusakan).
24

 

Jalaluddin Abdurrahman mendefinisikan maslahah secara bahasa 

sebagai segala sesuatu yang bermanfaat bagi manusia, dan secara istilah 

sebagai segala sesuatu yang bermanfaat, baik dengan cara memperolehnya 

maupun menjauhinya, seperti menghindari makanan atau minuman 

berbahaya.
25

 

Maqashid Syariah, menurut Imam al-Shatibi dan ulama lainnya, 

dibagi menjadi tiga tingkatan kepentingan:  ḍarūrīyah (kebutuhan pokok 

untuk kelangsungan hidup), ḥājiyyah (kebutuhan pendukung untuk 

kemudahan dan kenyamanan), dan taḥsīnīyah (kebutuhan penyempurna 

                                                           
23

 Nasution dan Rahmat Hidayat Nasution, Filsafat Hukum Islam & Maqashid Syariah, 45. 
24

 Anggy Nur Utami, “Tinjauan Maqasid Al-Shari‘ah Terhadap Praktik Jual Beli Madu Di 

Kecamatan Slahung”, (Institut Agama Islam Negeri Ponorogo, 2023), 27 
25

 Fauzia, Prinsip Dasar Ekonomi Islam Perspektif Maqashid Al Syariah , 47. 



untuk peningkatan kualitas hidup dan moral).
26

 

a. Tingkatan Primer (ḍarūrīyah) 

Daruriyyah, secara bahasa berarti kebutuhan mendesak yang 

harus dipenuhi.  Kegagalan pemenuhannya akan merusak tatanan 

kehidupan manusia.  Contohnya adalah lima hal pokok (al-kulliyat al-

khamsah): agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta benda.
27

 

Kelima unsur ḍarūrīyah tersebut wajib dijaga keberadaannya dan 

kesempurnaannya karena Allah memerintahkannya. Allah melarang 

perbuatan yang menghilangkan salah satu unsur tersebut. Perbuatan yang 

mewujudkan kelima unsur itu baik, sedangkan perbuatan yang 

merusaknya buruk dan harus dihindari. 

Tujuan ḍarūrīyah adalah tujuan utama hukum yang wajib 

tercapai.  Oleh karena itu, perintah untuk memenuhinya bersifat mutlak 

dan hukumnya wajib (menurut jumhur ulama) atau fardhu (menurut 

ulama Hanafiyyah).
28

 

b. Tingkatan Sekunder (Hajiyyah) 

Ḥājiyyah merupakan kebutuhan untuk kemaslahatan dan 

ketertiban hidup, namun kegagalan pemenuhannya tidak sampai merusak 

tatanan.  Kebanyakan hal dalam kategori mubah dalam muamalah 

termasuk dalam tingkatan ini.
29

 

Tujuan ḥājiyyah, dalam konteks penetapan hukum syariat Islam,  

terbagi menjadi tiga kategori utama yang saling berkaitan dan 

                                                           
26

 Ibid. 
27

 Ahmad Sarwat, Maqasid Syariah, 53. 
28

 Ahmad Sanusi dan Sohari, Ushul Fiqh, (Jakarta: PT. Grafindo Persada, 2017), 248. 
29

 Sarwat, Maqasid Syariah, 53 



melengkapi satu sama lain dalam menjaga kemaslahatan umat.  Ketiga 

kategori ini bukan merupakan tujuan utama atau ḍarūrīyah, tetapi 

merupakan langkah-langkah pendukung yang penting untuk mencapai 

tujuan utama tersebut dan memastikan kelancaran kehidupan manusia.  

Kegagalan dalam memenuhi tujuan ḥājiyyah tidak akan langsung 

mengakibatkan kerusakan fatal seperti pada ḍarūrīyah, tetapi akan 

menimbulkan kesulitan dan hambatan dalam kehidupan. Adapun kategori 

tujuan Ḥājiyyah: 

1) Muqaddimah Wajib (Pendahuluan Wajib): Kategori ini mencakup 

tindakan-tindakan yang diperintahkan syariat untuk memudahkan 

pelaksanaan kewajiban-kewajiban syariat lainnya.  Tindakan-tindakan 

ini bukanlah kewajiban utama, tetapi merupakan sarana atau prasyarat 

untuk mencapai tujuan utama.  Contohnya adalah mendirikan sekolah 

untuk memperoleh pendidikan yang baik.  Pendidikan merupakan hal 

yang sangat penting untuk pengembangan akal dan pemahaman 

agama, sehingga mendukung pemenuhan ḍarūrīyah seperti hifz al-ʿaql 

(perlindungan akal).  Meskipun tidak mendirikan sekolah tidak secara 

langsung menghilangkan akses terhadap ilmu pengetahuan, karena 

ilmu dapat diperoleh melalui berbagai cara lain, mendirikan sekolah 

mempermudah akses dan meningkatkan kualitas pendidikan.  Oleh 

karena itu, mendirikan sekolah termasuk dalam kategori ḥājiyyah 

karena ia merupakan sarana yang memudahkan pemenuhan ḍarūrīyah. 

2) Pencegahan (Preventif): Kategori ini mencakup tindakan-tindakan 

yang dilarang syariat untuk mencegah terjadinya pelanggaran terhadap 



ḍarūrīyah. Tindakan-tindakan ini bertujuan untuk melindungi dari 

bahaya yang lebih besar.  Contohnya adalah larangan khalwat 

(berduaan dengan lawan jenis di tempat sepi).  Khalwat itu sendiri 

bukanlah zina, tetapi ia merupakan tindakan yang dapat memicu 

terjadinya zina.  Oleh karena itu, larangan khalwat bertujuan untuk 

mencegah terjadinya zina, yang merupakan pelanggaran terhadap 

ḍarūrīyah (hifz al-nasl dan hifz al-ʿaql). 

3) Rukhṣah (Kemudahan): Kategori ini mencakup hukum-hukum yang 

memberikan keringanan atau kemudahan dalam pelaksanaan ibadah 

maupun muamalah. Hukum rukhṣah diberikan untuk meringankan 

beban manusia dalam situasi tertentu tanpa mengurangi esensi dari 

ibadah atau muamalah tersebut.  Contohnya adalah rukhṣah sholat 

qasar (sholat yang dipendekkan) dalam perjalanan atau rukhṣah dalam 

jual beli saham.  Rukhṣah diberikan untuk memudahkan kehidupan 

manusia tanpa mengorbankan prinsip-prinsip dasar syariat.
30

 

Dengan memahami ketiga kategori tujuan ḥājiyyah ini, kita dapat 

lebih memahami kompleksitas dan kedalaman hukum syariat Islam yang 

bertujuan untuk menjaga kemaslahatan dan kesejahteraan umat manusia 

secara menyeluruh. 

c. Tingakatan Tersier (Taḥsīnīyah) 

Taḥsīnīyah merupakan kemaslahatan pelengkap untuk kehidupan 

yang aman dan tentram, terutama terkait akhlak dan etika.  Tidak ada 

kewajiban atau larangan mutlak, sehingga pemenuhannya bersifat sunnah 

                                                           
30

 Sanusi, Ushul Fiqh, 250-251 



dan pengabaiannya makruh.  Contohnya berhias rapi saat ke masjid. 

Pembagian tujuan syariat ke dalam ḍarūrīyah, ḥājiyyah, dan taḥsīnīyah 

menunjukkan hierarki kepentingan, dengan ḍarūrīyah sebagai yang 

paling utama, diikuti ḥājiyyah, dan terakhir taḥsīnīyah. Dalam ḍarūrīyah 

sendiri terdapat urutan kepentingan: agama, jiwa, akal, harta, dan 

keturunan.
31

 

Kemaslahatan (maslahah) merupakan prioritas utama karena 

ketidakmampuan memenuhinya akan mengakibatkan kerugian. Menurut 

al-Syatibi, terdapat lima unsur pokok dalam menjaga kemaslahatan (hifz 

al-maslahah):  agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.
32

 

1) Menjaga Agama (Hifz al-Din) 

Agama merupakan landasan utama kehidupan manusia, 

sehingga syariat menetapkan hukuman berat bagi kejahatan agama.  

Agama mencakup seluruh ajaran yang memberi petunjuk untuk hidup 

sesuai kehendak Allah SWT.  Menjaga agama (hifz al-din) berarti 

melindungi norma-norma agama dari hal-hal yang dapat mencemari 

akidah dan amal. 

Perlindungan agama sangat penting bagi manusia untuk 

menghindari hal-hal yang tidak diinginkan. Kitab Al-Muwaffaqat 

menegaskan bahwa perlindungan agama bersifat universal.  Hal ini 

tercermin dalam toleransi berbagai negara terhadap pluralisme agama, 

yang diinterpretasikan dari ayat "lakum dinukum wa liya din" 

(agamamu untukmu dan agamaku untukku).  Undang-undang di 

                                                           
31

 Ibid 
32

 Suaka, “Konsep Maqashid Al-Syari’ah: Perbandingan antara pemikiran Al-Ghazali dan Al-

Syatibi, Mizani Wacana Hukum, Ekonomi dan Keagamaan”, 5 No 1, 2018, 47 



Indonesia juga menjamin kebebasan beragama dan berkeyakinan.
33

 

2) Menjaga Jiwa (hifz al-nafs) 

Memelihara jiwa (hifz al-nafs) berarti melindungi harkat dan 

martabat manusia, serta menjaga keselamatan jiwa dan raga dari 

segala bentuk penganiayaan, baik terhadap diri sendiri maupun orang 

lain.  Ini mencakup pencegahan penyakit menular dan penegakan 

hukum terhadap kejahatan seperti pembunuhan dan perampokan. 

Perlindungan jiwa memastikan efektivitas hukum dalam 

memberikan hukuman berat terhadap pembunuhan, intimidasi, 

kekerasan (termasuk kekerasan dalam rumah tangga), terorisme, dan 

human trafficking.  Dari perspektif maslahah, larangan merokok di 

tempat umum termasuk di dalamnya karena dapat merusak jiwa, 

lingkungan, dan udara.  Terpenuhinya kebutuhan pokok keluarga juga 

merupakan bagian dari perlindungan jiwa. 

3) Menjaga Akal (Hifz ‘Aql) 

Syariat Islam memandang akal sebagai anugerah besar yang 

membedakan antara baik dan buruk, serta mewajibkan ibadah.  Orang 

yang tidak memiliki akal tidak dibebani kewajiban agama.  Syariat 

mengharamkan konsumsi zat-zat yang merusak akal, seperti narkoba, 

karena dapat mengganggu daya pikir dan kreativitas.  Menjaga akal 

sangat penting untuk menggali nilai-nilai agama dan harus dilindungi 

dari hal-hal yang merusak. 

Imam Asy-Syatibi menjelaskan bahwa negara berperan 

                                                           
33

 Yusuf Yahya, “Kontribusi Pemikiran Imam Syatibi dan Abraham Maslow Tentang Kebutuhan 

Dasar Manusia”, Jurnal Al Mashaadir, 1 No 2, 2020, 78 



menjaga akal manusia.  Hukum yang melarang narkoba dan minuman 

keras merupakan upaya negara mencegah kerusakan akal.  Negara 

menjamin terpeliharanya maslahat dengan melindungi akal manusia 

baik individu maupun kelompok.  Pendapatan dapat digunakan untuk 

mengaktualisasikan diri, misalnya mengembangkan ide dan mengikuti 

pelatihan untuk kemajuan ekonomi. 

Pada tingkat taḥsīnīyah, pemeliharaan akal dicapai dengan 

memilih pendidikan terbaik dan menghindari hal-hal yang merugikan 

seperti informasi yang tidak bermanfaat. Hal ini akan menghasilkan 

akal yang berkualitas dan terhindar dari pikiran negatif. 

4) Menjaga Keturunan (Hifz Nasl) 

Kebebasan memilih dalam pernikahan, terutama dalam 

memilih pasangan dan mengatur ketentuan hukum dan syariat, sangat 

penting untuk menjaga kelangsungan generasi, mempermudah proses 

pernikahan, dan mencegah kebijakan yang dapat memutus mata rantai 

kehidupan. 

Pemeliharaan jiwa pada tingkat taḥsīnīyah meliputi 

pelaksanaan khitbah dan resepsi pernikahan yang baik, selaras dengan 

prinsip kehalalan dan keharaman Islam yang mencakup seluruh aspek, 

dari bahan baku hingga dampak konsumsi. 

Hukum Indonesia melindungi anak dari dampak negatif 

perbuatan ilegal orang tua, memastikan hak-hak anak terpenuhi 

terlepas dari status perkawinan orang tuanya, dan menyediakan 

mekanisme hukum untuk menentukan status anak di luar nikah.  



Kesejahteraan ekonomi keluarga penting untuk pemeliharaan anak, 

namun dukungan sosial dan lingkungan yang aman juga krusial. 

5) Menjaga Harta (Hifz Mal) 

Dalam Islam, harta adalah amanah yang harus digunakan 

untuk kebaikan sesuai syariat, karena harta tanpa kebaikan tidak akan 

membawa keberkahan.  Menggunakan harta untuk produk halal dan 

amal saleh merupakan bentuk pemeliharaan harta, yang dapat dibagi 

menjadi tiga tingkatan kepentingan: (1) Pada tingkat kebutuhan primer 

(ḍaruriyyah),  harta yang halal, baik dari jual beli maupun sumber 

lain, wajib diperoleh.  Mencari rezeki merupakan kewajiban karena 

harta mengandung hak orang lain.  Syariat melarang cara-cara haram 

seperti riba dan penipuan, karena melanggarnya akan merusak 

pemeliharaan harta.  

(2) Pada tingkat hajiyyah, aturan seperti sewa-menyewa dan 

utang-piutang memudahkan kehidupan ekonomi, sementara larangan 

jual beli saat Jumat menghormati ibadah. Pelanggaran aturan ini tidak 

merusak harta secara langsung, namun menghambat aktivitas 

ekonomi. (3) Pada tingkat tahsiniyyah, memelihara harta berfokus 

pada aspek peningkatan kualitas hidup dan spiritual. Sedekah menjadi 

contoh utama; ini bukan kewajiban mutlak untuk menghindari 

kerusakan harta, melainkan tindakan yang meningkatkan kemuliaan 

dan mencegah sifat boros atau kikir. Tidak bersedekah tidak secara 

langsung merusak harta atau menimbulkan kesulitan, namun dianggap 

mengurangi potensi kebaikan dan pertumbuhan spiritual yang terkait 



dengan pengelolaan harta. Intinya, tahsiniyyah menekankan aspek 

kesempurnaan moral dan sosial dalam pengelolaan kekayaan, bukan 

sekadar menghindari kerugian materi. 

5. Konsep Maqashid Syariah Ibnu Asyur 

Ibnu Ashur membagi tujuan-tujuan hukum Islam (Maqāshid 

Syarīah) menjadi dua kategori utama. Yang pertama, maqashid al tashrī’al 

amah, mengacu pada makna dan kebijakan mendasar yang luas yang 

melekat pada hukum secara keseluruhan. Prinsip-prinsip ini tidak terikat 

pada bidang hukum tertentu tetapi berlaku secara universal. Kategori kedua, 

maqāshid al khāṣah, mencakup tujuan-tujuan spesifik yang ingin dicapai 

oleh hukum Islam untuk memenuhi tujuan manusia dan melindungi 

kesejahteraan umum dalam konteks dan perilaku tertentu. 

Tujuan utama dari syariah adalah untuk mewujudkan kemaslahatan 

dan keselamatan manusia, baik di dunia maupun di akhirat. Menurut Ibnu 

Ashur, "maslahat" merujuk pada kualitas suatu tindakan yang mampu 

menciptakan kebaikan dan manfaat yang berkelanjutan, baik bagi 

masyarakat luas maupun individu.
34

 Lebih lanjut, Ibnu Ashur 

mengklasifikasikan mashlahat yang menjadi tujuan syariah ini ke dalam tiga 

kategori utama: 

a. Ibnu Ashur mengklasifikasikan maslahah berdasarkan dampaknya 

terhadap tegaknya kehidupan umat, yaitu menjadi ḍarūriyāt, hājiyāt, dan 

tahsīniyāt. Maṣlahah ḍarūriyāt adalah kemaslahatan mendasar yang 

harus diperoleh masyarakat secara keseluruhan, baik sebagai individu 

                                                           
34

 Inama, Anusantari, Konsep Kemaslahatan Maqāṣīḍ Syarīah Ibnu ‘Ashur Terhadap 

Permasalahan Di Era Milenial: Polemik Kebijakan Lockdown dan PSBB Pemerintah Indonesia 

dalam Menangani Pandemi Covid-19, (al-maslahah,Vol 17), No 02, 194 



maupun kelompok. Tanpa terpenuhinya ḍarūriyāt, masyarakat akan 

mengalami kerusakan dan kekacauan, bahkan bisa menjadi tidak teratur 

seperti hewan. Maṣlahah ini berkaitan erat dengan kulliyat al khamsah 

(lima prinsip dasar dalam Islam). Maṣlahāt kulliyat (kemaslahatan 

universal) tercermin dalam upaya menjaga agama, akal, jiwa, harta, dan 

nasab. Sementara itu, maṣlahāt hājiyāt adalah kemaslahatan yang 

diperlukan untuk menunjang tegaknya aturan dengan baik. Jika maṣlahāt 

ini tidak terpenuhi, tatanan kehidupan masyarakat tidak akan rusak, tetapi 

menjadi kurang sempurna. Contohnya adalah menjaga kehormatan. 

Terakhir, maslahat tahsīniyāt adalah kemaslahatan yang berfungsi untuk 

menciptakan keteraturan dan kesempurnaan dalam tatanan masyarakat. 

Maslahat ini menjadi daya tarik tersendiri bagi umat Islam, contohnya 

adalah akhlak yang baik. 

b. Maslahat juga dapat diklasifikasikan berdasarkan hubungannya dengan 

umat secara umum, kelompok, dan individu. Dalam hal ini, terdapat dua 

kategori utama, yaitu maslahat al-kulliyah dan maslahat jua’iyah. 

Maslahat kulliyah adalah kemaslahatan yang ditujukan untuk masyarakat 

secara kolektif dan umum di suatu wilayah. Contohnya adalah menjaga 

masyarakat dari perpecahan, melalui pemenuhan ḍarūriyāt, hājiyāt, dan 

tahsīniyāt. Sementara itu, maslahat jua’iyat adalah kemaslahatan yang 

berfokus pada diri sendiri atau beberapa individu, yang wajib dilindungi 

dalam hukum. 



c. Maslahat juga dapat dikategorikan berdasarkan pelaksanaannya dalam 

memenuhi kebutuhan atau mencegah kerusakan. Secara umum, terdapat 

tiga jenis maslahat dalam kategori ini: 

1) Maslahah qat'iyah: Kemaslahatan yang diketahui secara pasti melalui 

teks yang jelas (Al-Qur'an dan Hadis), didukung oleh akal sehat dan 

teori induksi. Pelaksanaannya membawa kebaikan besar, dan jika 

dilanggar akan menimbulkan bahaya yang lebih besar. Contohnya 

adalah tindakan Khalifah Abu Bakar As-Siddiq yang memerangi 

orang-orang yang menolak membayar zakat. 

2) Maslahah dzanniyah: Kemaslahatan yang dapat diketahui melalui 

pertimbangan akal sehat yang kuat (prasangka yang baik). Contohnya 

adalah memelihara hewan yang diharamkan (seperti anjing) dengan 

tujuan untuk menjaga rumah. 

3) Mashlahah wahmiyah: Kemaslahatan yang diharapkan dapat 

memberikan manfaat dan kebaikan, tetapi setelah diteliti lebih lanjut, 

ternyata malah menimbulkan kerusakan (mudharat). Contohnya 

adalah mengonsumsi narkoba dengan tujuan sebagai obat, padahal 

dampaknya justru merusak. 

Menurut Ibnu 'Ashur, maslahah adalah karakteristik suatu tindakan 

yang menghasilkan kebaikan dan manfaat yang berkelanjutan, baik bagi 

sebagian besar orang maupun individu. Di era milenial ini, maslahah sangat 

diperlukan dalam berbagai bidang karena kompleksitas permasalahan 

modern yang semakin meningkat, baik yang bersifat khusus maupun umum. 

Maslahah secara khusus memberikan manfaat yang dapat dirasakan oleh 



individu melalui tindakan seseorang yang bermanfaat bagi masyarakat, yang 

mencakup berbagai individu. Sementara itu, maslahah secara umum 

diperoleh sebagai konsekuensi logis dari maslahah khusus. Contohnya 

adalah menjaga harta agar tidak berlebihan, yang pada akhirnya akan 

memberikan manfaat bagi masyarakat secara keseluruhan.
35

 

Secara garis besar, Ibnu 'Ashur membagi maslahah menjadi dua 

kategori utama. Pertama, maslahah dalam konteks bisnis dan interaksi sosial 

antar manusia. Kedua, maslahah yang berfokus pada manusia secara pribadi 

atau individu. Lebih lanjut, Ibnu 'Ashur membagi dasar-dasar maslahah 

menjadi dua, yaitu dasar politik (ta’sīl al siyāsi) dan dasar penetapan hukum 

(ta’sil al tashri’i): 

a. Dasar politik (ta’sil al siyāsī) dalam syariah bertujuan untuk mewujudkan 

umat Islam yang kuat, bijaksana, dihormati, dan memiliki ketenangan 

jiwa. Masyarakat Islam yang ideal ini memerlukan dukungan dari 

berbagai faktor, antara lain kepemimpinan yang adil dan bijaksana, 

sistem politik yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam, persatuan dan 

kesatuan umat, pendidikan dan pemahaman agama yang benar, serta 

ekonomi yang kuat dan mandiri: 

1) Maṣlahah ḍarūriyāt: Jika maṣlahah ini tidak terpenuhi, maka seluruh 

urusan masyarakat akan terhambat dan menjadi kacau, sehingga 

rentan dikuasai oleh musuh. Pemeliharaan maṣlahah ini hanya dapat 

terwujud dengan adanya organisasi masyarakat yang diakui oleh 

pemerintah. 

                                                           
35

 Inama, Anusantari, Konsep Kemaslahatan Maqāṣīḍ Syarīah Ibnu ‘Ashur…..,197 



2) Maṣlahah hājiyah: Maṣlahah ini diperlukan untuk menciptakan 

ketertiban yang baik. Jika maṣlahah ini tidak ada, tidak akan terjadi 

kekacauan, tetapi akan timbul kesulitan dan kesusahan yang tak 

terhindarkan. Ibnu Ashur memfokuskan maṣlahah ini pada bidang 

bisnis dan pernikahan (munakahat). 

3) Maṣlahah tahsīniyah: Maṣlahah ini bertujuan agar masyarakat Islam 

disegani dan dicintai oleh golongan lain. Tanggung jawab untuk 

mewujudkan maṣlahah ini berada di tangan kekuasaan politik. 

b. Dasar Tasyi'i (ta’sil al tasyi’i) bertujuan untuk menekankan urgensi 

maslahah mursalah. Irsal berarti bahwa syariah tidak bergantung pada 

peristiwa-peristiwa tertentu dengan teks hukum yang spesifik, dan tidak 

ditemukan kesamaan yang jelas sehingga dapat dianalogikan (ilhaq) 

dalam qiyas. Dasar operasional istidlāl (penyimpulan hukum) menurut 

Ibnu 'Ashur adalah berdasarkan pada adanya sifat yang pantas menjadi 

ilat (alasan hukum), dan tidak berdasarkan pada hukum asal tertentu, 

melainkan pada kemaslahatan umum dalam perspektif akal. 

c. Dalam qiyas, persamaan (ilhaq) terjadi jika terdapat kesamaan parsial 

antara dua hal yang diketahui dalam syara' karena adanya titik temu 

dalam illat-nya. Seperti halnya maslahah juz'iyyah dzanniyyah, kesamaan 

dalam maslahat adalah kesamaan parsial yang tidak diketahui dalam 

hukum syara' melalui teknik induksi dari dalil syara', baik induksi secara 

pasti maupun secara dzanny yang mendekati kepastian. Jika ada 

pertentangan antar beberapa maslahah, yaitu kemaslahatan yang lebih 

kecil daripada kemudaratan, Ibnu 'Ashur menekankan bahwa seorang 



mujtahid wajib mempertimbangkan berbagai pertentangan yang ada 

dengan memperhatikan dampak kemaslahatan yang didapatkan dan 

hasilnya yang baik, yaitu berupa kemaslahatan dan kemafsadatan. 

Banyak atau sedikitnya kemashlahatan dapat dilihat dengan cara induksi, 

yaitu maslahah sebagai maksud dari Shari' dengan tujuan memperoleh 

yang rajih (lebih kuat) serta mengabaikan yang marjuh (lebih lemah). 

 


