
1

BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Pernikahan adalah merupakan salah satu anugerah yang Allah berikan 

kepada manusia sebagai salah satu bentuk kecintaannya.1 Pernikahan 

merupakan suatu ikatan yang menjaga umat manusia dari hal-hal yang dapat 

mendekatkan kepada perbuatan yang dapat melanggar aturan yang ada.2 

Sudah menjadi kodrat dari Tuhan, bahwa dua orang manusia yang berlainan 

jenis kelamin, yaitu laki-laki dan perempuan mempunyai keinginan yang 

sama, untuk saling mengenal, mengamati, dan mencintai, bahkan dengan hal 

tersebutlah yang membawa manusia untuk melanjutkan hubungan tersebut 

dalam sebuah ikatan pernikahan. Ikatan pernikahan ini yang menjadi motivasi 

dalam mewujudkan pernikahan tersebut berkualitas dan menjadi pasangan 

yang Sakinah Mawaddah Wa Rahmah sebagaimana yang diidam-idamkan 

setiap insan.3 Seperti yang telah dijelaskan dalam Al-Qur’an surat Ar-Rum 

ayat 21:

وَمِنْ ءَايَٰتِهِۦٓ أنَْ خَلقََ لَكُم مِّنْ أَنفسُِكُمْ أزَْوجًَٰا لِّتَسْكُنُوٓا۟ إِلَيْهَا وَجَعَلَ 
بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً ۚ إِنَّ فِى ذَٰلِكَ لَءَايَٰتٍ لقَِّوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ

“Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan untukmu 
isteri-isteri dari jenismu sendiri, supaya kamu cenderung dan merasa tenteram 
kepadanya, dan dijadikan-Nya diantaramu rasa kasih dan sayang. 

1 T. J. Moore dkk., “‘Put God above All [and He] Will Glorify Your Marriage.’ 
Relational Spirituality in Black Couples,” Marriage & Family Review 57, no. 8 (2021): 673–99, 
https://doi.org/10.1080/01494929.2021.1887048.

2 Ali Sibra Malisi, “PERNIKAHAN DALAM ISLAM,” SEIKAT: Jurnal Ilmu Sosial, 
Politik Dan Hukum 1, no. 1 (2022): 22–28, https://doi.org/10.55681/seikat.v1i1.97.

3 Rahma Pramudya Nawang Sari dkk., “PANDANGAN MASYARAKAT TERHADAP 
PELAKSANAAN PROGRAM KELUARGA BERENCANA (KB) DALAM MEWUJUDKAN 
KELUARGA SAKINAH DI KECAMATAN LEMBOR SELATAN,” Jurnal AL-MAQASID: 
Jurnal Ilmu Kesyariahan Dan Keperdataan 10, no. 1 (2024): 20–32, 
https://doi.org/10.24952/almaqasid.v10i1.10998.



2

Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda bagi 
kaum yang berfikir.”7

Didalam perjalanan menuju hubungan pernikahan tidak hanya berbekal 

cinta saja namun terdapat beberapa pondasi yang menjadi pegangan untuk 

mewujudkan keluarga Sakinah karena seiring berjalannya waktu perasaan 

cinta perlahan bisa memudar setelah pasangan sama sama saling mengenal 

dan dan menjalani hidupnya dalam rumah tangga. Ada berbagai cara dan 

usaha didalam menuju kepada jenjang melangsungkan pernikahan 

diantaranya ialah melalui perjodohan.8

Tradisi perjodohan di Kecamatan Omben Kabupaten Sampang Madura 

yang dikenal dengan istilah ejuduaghi merupakan bagian dari budaya 

masyarakat Madura yang diwariskan secara turun-temurun. Dalam tradisi ini, 

anak-anak, baik yang telah memasuki usia remaja (12–18 tahun) maupun 

yang masih kecil (di bawah 12 tahun), dijodohkan oleh orang tua mereka 

dalam sebuah ikatan yang menyerupai pertunangan.9 Tradisi ejuduaghi 

dilaksanakan dengan tujuan menjaga kehormatan keluarga, memperkuat 

hubungan kekerabatan, serta mempertahankan nilai-nilai adat yang telah lama 

diwariskan. Namun, dalam perkembangan sosial dan hukum modern, tradisi 

ejuduaghi ini menimbulkan berbagai perdebatan, terutama terkait dengan hak 

individu dalam menentukan pasangan hidupnya.

7 Kementerian Agama, Al-Quran dan Terjemahannya (Pustaka Lajnah Mushaf Al-
Qur’an, 2019).

8 Ulfaturrosidah dan Afif Abdullah, “PANDANGAN MASHLAHAH MURSALAH 
TERHADAP PERKAWINAN SECARA PERJODOHAN DI LINGKUNGAN MASYARAKAT ( 
Studi Kasus Di Desa Joho Kecamatan Pace Kabupaten Nganjuk ),” JURNAL ILMIAH 
NUSANTARA 2, no. 5 (2025): 334–46, https://doi.org/10.61722/jinu.v2i5.5483.

9 Rofiatul Nurhasanah dkk., “TRADISI ABHEKALAN (PERTUNANGAN) SEBAGAI 
UPAYA MENJAGA SILATURAHMI KELUARGA DI DESA KARANGSARI KECAMATAN 
BANTUR KABUPATEN MALANG,” Sabbhata Yatra: Jurnal Pariwisata Dan Budaya 4, no. 2 
(2023): 166–79, https://doi.org/10.53565/sabbhatayatra.v4i2.724.



3

Di kalangan masyarakat Madura budaya nenek moyang yang masih 

melekat hingga saat ini salah satunya adalah ejuduaghi. Dimana dua insan 

dipertemukan menjadi satu dengan cara diperkenalkan oleh keluarganya 

sendiri atau dari orang lain.13 Masyarakat madura mempercayai jika adanya 

ejuduaghi akan menjalin silataruhmi semakin erat dan selalu. Maka tak jarang 

ditemui ejuduaghi di Madura mempertemukan calon mempelai laki-laki dan 

perempuan dalam satu keluarga besar (bani). Masyarakat mempercayai 

bahwasanya ejuduaghi antar satu keluarga besar (bani) yang akan berlanjut ke 

jenjang pernikahan dapat mempererat tali silaturahmi dan menyambung 

silsilah dari nenek moyang tujuannya tak lain supaya sanad dari nenek 

moyang tidak terputus.

Dalam realita perjodohan yang sangat ekstrim, masyarakat Madura yang 

tinggal di pelosok pedesaan justru menjodohkan anaknya yang masih 

berumur di bawah lima tahun (balita) dengan anak dari anggota keluarga yang 

lain pada usia yang sama. Bahkan ada pula sebagian dari mereka yang 

menjodohkan anak-anaknya ketika anak-anak itu masih berada dalam 

kandungan ibunya atau pada saat baru dilahirkan. Tidak mengherankan 

apabila terjadi banyak kasus nikah paksa. Menurut para orang tua dalam 

keluarga Madura, tradisi ejuduaghi dianggap sebagai hal yang wajar-wajar 

saja bahkan sangat baik bagi masa depan anak karena tujuan dari ejuduaghi 

tersebut mempertemukan putra/putrinya dengan pilihan yang terbaik. Selain 

itu juga ejuduaghi juga dianggap untuk menjaga kehormatan keluarga dari 

13 Dinara Maya Julijanti, Budaya Dan Komunikasi Masyarakat Madura (Indramayu: PT. 
Adab Indonesia, 2025).



4

perasaan aib dan malu jika pada waktunya nanti anak perempuan mereka 

belum juga menemukan jodoh, 



4

karena inginnya hasrat keluarga untuk mengikat keluarga dan selama ada 

kecocokan, usia tidak menjadi patokan. Maka tak heran apabila terjadi 

perceraian dikarenakan terdapat keterpaksaan dalam menjalani pernikahan 

tersebut.

Dalam praktiknya, tidak semua individu yang dijodohkan menerima 

keputusan tersebut dengan sikap yang sama. Beberapa pasangan menerima 

ketika dijodohkan dengan penuh ketaatan terhadap keputusan keluarga dan 

berhasil membangun rumah tangga yang harmonis. Namun, ada beberapa 

yang menerima perjodohan dengan keterpaksaan, yang pada akhirnya 

berujung pada ketidakharmonisan dalam rumah tangga, bahkan perceraian. 

Faktor-faktor seperti minimnya komunikasi sebelum pernikahan, kurangnya 

kecocokan antara pasangan, serta perbedaan pandangan terhadap kehidupan 

rumah tangga sering kali menjadi penyebab kegagalan pernikahan hasil 

tradisi ejuduaghi. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun tradisi ejuduaghi 

masih menjadi bagian dari tradisi, keberhasilannya dalam mewujudkan 

keluarga sakinah tidak selalu terjamin.

Tradisi ejuduaghi memiliki implikasi yang kompleks dalam perspektif 

hukum Islam, hukum adat, dan hukum positif Indonesia. Dalam hukum Islam, 

ejuduaghi diperbolehkan selama tidak bertentangan dengan prinsip kerelaan 

(ridha) dan kemaslahatan kedua belah pihak. Islam tidak menetapkan usia 

minimal pernikahan secara eksplisit, tetapi menekankan pentingnya kesiapan 

mental dan fisik pasangan yang menikah. Sementara dalam hukum positif 

Indonesia menegaskan bahwa pernikahan harus didasarkan pada persetujuan 

kedua belah pihak dan tidak boleh ada unsur paksaan, sebagaimana tercantum 



5

dalam Pasal 6 ayat (1) Undang-Undang Perkawinan yang menyatakan bahwa 

"perkawinan harus didasarkan atas persetujuan kedua calon mempelai". Jika 

ejuduaghi dilakukan tanpa persetujuan atau dengan unsur paksaan, maka 

pernikahan tersebut dapat dianggap tidak sah secara hukum dan dapat 

dibatalkan berdasarkan Pasal 26 Undang-Undang Perkawinan. Oleh karena 

itu, meskipun tradisi ejuduaghi masih menjadi bagian dari budaya, praktik ini 

perlu disesuaikan agar tidak bertentangan dengan prinsip hukum yang 

menjunjung hak asasi, keadilan, dan kesejahteraan keluarga.15

Problematika tradisi ejuduaghi di era modern merupakan persoalan yang 

konkret, yang perlu mendapat perhatian pada masyarakat indonesia. Karena 

tradisi ejuduaghi merupakan diskursus klasik yang sudah pro-kontra terjadi di 

masyarakat, baik secara sosial dan kebudayaan. Selain itu, umumnya, 

ejuduaghi tidak didasari rasa saling menyukai dan mencintai. Sehingga sulit 

untuk memenuhi keluarga sakinah, sejahtera dan bahagia dalam menjalankan 

hak dan kewajiban suami isteri. Meskipun, jika merujuk pada ajaran Islam, 

tradisi ejuduaghi ini tidak melanggar norma yang ada di dalam ajaran islam. 

Seperti yang disebutkan di atas bahwa masyarakat Madura memandang 

tradisi ejuduaghi tersebut sebagai budaya yang harus dilestarikan. Karena 

dalam islam sendiri tidak ada dalil Al-Qur'an atau pun hadits yang mengatur 

tentang usia ejuduaghi atau usia perkawinan.

Namun, tantangan modernitas dan perubahan sosial telah memengaruhi 

cara pandang masyarakat terhadap tradisi ejuduaghi. Generasi muda 

cenderung 

15 Ramadhan Syahmedi Siregar, “URGENSI PERSETUJUAN BAGI KEDUA CALON 
MEMPELAI DALAM PERKAWINAN,” Tazkiya: JuJrnal Pendidikan Islam 6, no. 1 (2017), 
https://doi.org/10.30829/taz.v6i1.145.



6

lebih memilih pasangan hidup berdasarkan hubungan pribadi atau perasaan 

cinta, sementara peran keluarga sering kali dianggap terlalu campur tangan. 

Pandangan ini didorong oleh meningkatnya individualisme, ekspektasi 

terhadap cinta romantis, dan keinginan untuk menjalani kehidupan 

pernikahan yang sesuai dengan preferensi pribadi. Meskipun demikian, 

ejuduaghi masih dianggap relevan oleh sebagian masyarakat, terutama ketika 

melibatkan pendekatan yang lebih fleksibel dan menghargai persetujuan 

kedua belah pihak. Kondisi ini menimbulkan pertanyaan, sejauh mana konsep 

ejuduaghi dalam Islam dapat relevan dengan kebutuhan dan nilai-nilai 

generasi modern, serta bagaimana fikih keluarga kontemporer dapat 

memberikan solusi yang seimbang dalam upaya mewujudkan keluarga 

sakinah. 

Peneliti tertarik melakukan penelitian tradisi ejuduaghi karena pada saat 

ini praktik perjodohan masih banyak dijumpai di Madura. Dimana di masa 

saat ini sudah bukan masanya, mengingat pemenuhan hak asasi serta 

kebebasan untuk memilih pilihan dengan kriteria sendiri dirasa juga lebih 

cocok sehingga apabila timbul masalah atau problem disuatu hari cenderung 

tidak menyalahkan atau mengkambing hitamkan orang lain (pihak ketiga) 

khususnya orang tua. 

Keunikan tradisi ejuduaghi di Madura khususnya Kecamatan Omben, 

terletak pada waktu pelaksanaannya yang dapat dimulai sejak usia yang 

sangat dini, bahkan sebelum anak dilahirkan. Dalam beberapa kasus, keluarga 

telah menjodohkan anak-anak mereka ketika masih berada di dalam 

kandungan, sebagai bentuk simbolik untuk mempererat hubungan 



7

kekerabatan dan menjaga kehormatan keluarga. Praktik ini menjadi ciri khas 

yang membedakan 



7

tradisi perjodohan masyarakat Madura dengan daerah lain di Indonesia, di 

mana perjodohan umumnya dilakukan setelah anak mencapai usia dewasa 

atau dianggap siap menikah.

Selain dilakukan sejak usia yang sangat dini, keunikan lain dari tradisi 

ejuduaghi di Madura adalah pelaksanaannya yang umumnya masih berada 

dalam lingkup kekerabatan. Dalam banyak kasus, pasangan yang dijodohkan 

berasal dari keluarga besar atau masih memiliki hubungan darah dekat, 

seperti antara anak paman dan bibi (sepupu), atau antarbani yang memiliki 

hubungan genealogis yang kuat. Tradisi ini dikenal dengan istilah mapolong 

tolang (mengumpulkan tulang yang tercerai berai), yang secara simbolik 

bermakna menjaga keutuhan dan kehormatan garis keturunan leluhur. 

Perjodohan dalam lingkup kekerabatan dianggap mampu mempererat 

silaturahmi keluarga besar, menjaga harta warisan agar tetap berada dalam 

satu garis keluarga, serta memelihara reputasi sosial di tengah masyarakat. 

Keunikan ini sekaligus membedakan tradisi perjodohan Madura dengan 

tradisi di luar Madura di mana perjodohan lebih sering dilakukan 

antarkeluarga yang tidak memiliki hubungan kekerabatan langsung.

Berangkat dari penelitian terdahulu oleh Rofiatul Nurhasanah, dkk. 

dengan judul “Tradisi Abhekalan (Pertunangan) Sebagai Upaya Menjaga 

Silaturahmi Keluarga Di Desa Karangsari Kecamatan Bantur Kabupaten 

Malang”.17 Penelitian tersebut menjelasakan bahwa tradisi ejuduaghi masih 

lestari di masyarakat keturunan Madura di Desa Karangsari Malang, sebagai 

17 Nurhasanah dkk., “TRADISI ABHEKALAN (PERTUNANGAN) SEBAGAI UPAYA 
MENJAGA SILATURAHMI KELUARGA DI DESA KARANGSARI KECAMATAN BANTUR 
KABUPATEN MALANG.”



8

bentuk menjaga silaturahmi, nasab, dan harta keluarga. Tradisi ini dilakukan 

sejak dini tanpa melibatkan pilihan anak, namun tetap dianggap sah selama 

tidak bertentangan dengan adat dan agama. Persamaan dengan penelitian 

sebelumnya adalah terletak pada objek kajian yang sama, yaitu tradisi 

ejuduaghi sebagai budaya perjodohan masyarakat Madura, serta tujuannya 

yang berfokus pada menjaga silaturahmi dan kehormatan keluarga. Keduanya 

juga menyoroti adanya dominasi orang tua dan minimnya peran anak dalam 

memilih pasangan. Sedangkan perbedaannya pada penelitian sebelumnya 

tradisi ejuduaghi dilakukan sejak anak masih dalam kandungan atau usia 

sekolah, dan hanya terbatas pada garis keturunan atau kerabat dekat. 

Sedangkan dalam penelitian ini, tradisi ejuduaghi dilakukan ketika anak telah 

dewasa/baligh demi menjaga kesiapan mental, dan tidak terbatas pada 

kerabat, tetapi juga dapat melibatkan pihak luar keluarga. Selain itu, 

penelitian sebelumnya lebih menekankan pada aspek budaya masyarakat 

perantauan tanpa kajian hukum mendalam, sedangkan penelitian ini 

menggunakan pendekatan fikih keluarga kontemporer untuk menilai relevansi 

ejuduaghi dalam membentuk keluarga sakinah secara adil dan proporsional.

Penelitian selanjutnya oleh jatim desiyanto dan Ainul Fajar dengan judul 

“Tradisi Jhuduen Dalam Sistem Kekerabatan (Studi Kasus Di Desa 

Pangtonggal Kabupaten Pamekasan Madura”.19 Penelitian tersebut 

menjelasakan bahwa tradisi jhuduen atau perjodohan merupakan kebiasaan 

yang sudah dilakukan secara turun temurun dan tidak bisa dihilangkan, sama 

19 Jatim Desiyanto dan Ainul Fajar, “desiyanto, jatim Tradisi ‘Jhuduen’ Dalam Sistem 
Kekerabatan (Studi Kasus Di Desa Pangtonggal Kabupaten Pamekasan Madura),” Progressive of 
Cognitive and Ability 2, no. 3 (2023): 254–61, https://doi.org/10.56855/jpr.v2i3.397.



9

halnya dengan tindak jhuduen yang dilakukan oleh masyarakat di

Desa Pangtonggal Kabupaten Pamekasan. Persamaan dengan penelitian ini 

adalah tradisi jhuduen masih dibudayakan hingga saat ini dengan tujuan 

melestarikan budaya nenek moyang dan demi keharmonisan keluarga. 

Perbedaannya adalah pada penelitian sebelumnya lebih cenderung kepada 

jhuduen endogami (sesama kerabat sendiri) sedangkan penelitian ini tradisi 

ejuduaghi tidak hanya dengan kerabat sendiri namun juga dengan pihak luar 

kerabat (eksogami). Perbedaan kedua adalah pada penelitian sebelumnya 

terdapat alur jhuduen pemberian barang sementara sebagai simbol jhuduen 

hal ini ditujukan agar pihak calon tunangan dari pihak wanita tidak menerima 

permintaan tunangan dari orang lain dan juga menjadi pertanda bahwa wanita 

tersebut sudah hampir memiliki jodoh, sedangkan penelitian ini sebagai 

simbol ejuduaghi hanya cukup dengan perjanjian lisan.

Dalam hal ini, guna memudahkan penulisan karya penelitian dan 

memudahkan pembaca, peneliti memberi judul penelitian ini “Tradisi 

Ejuduaghi Dalam Mewujudkan Keluarga Sakinah dan Relevansinya Dengan 

Fikih Keluarga Kontemporer (Studi Kasus di Kecamatan Omben Kabupaten 

Sampang Madura)”.            

B. Rumusan Masalah

1. Bagaimana praktik dan apa faktor yang melatarbelakangi 

Tradisi ejuduaghi di Kecamatan Omben Kabupaten Sampang Madura?

2. Bagaimana relevansi tradisi ejuduaghi dalam 

mewujudkan keluarga sakinah di Kecamatan Omben Kabupaten 

Sampang Madura?



10

3. Bagaimana tinjauan fikih keluarga kontemporer terhadap 

ejuduaghi dalam  mewujudkan keluarga Sakinah di Kecamatan Omben 

Kabupaten Sampang Madura? 

C. Tujuan Penelitian

1. Untuk mendeskripsikan praktik dan faktor yang melatarbelakangi Tradisi 

ejuduaghi di kecamatan Omben Kabupaten Sampang Madura.

2. Untuk mendeskripsikan relevansi tradisi ejuduaghi dalam mewujudkan 

keluarga sakinah di Kecamatan Omben Kabupaten Sampang Madura.

3. Untuk mendeskripsikan tinjauan fikih keluarga kontemporer terhadap 

ejuduaghi dalam mewujudkan keluarga Sakinah di Kecamatan Omben 

Kabupaten Sampang Madura.

D. Penelitian Terdahulu

1. Muhammad Juhariyanto dengan judul tesis “Perjodohan oleh pengasuh 

pesantren Sayyid Muhammad Al Maliki dan implikasinya terhadap 

pembentukan keluarga Sakinah” 2022.21 Dalam penelitiannya membahas 

tentang Dalam pesantren perjodohan masih eksis dan terealisasi sampai 

saat ini. Perjodohan yang dilakukan di pondok Pesantren Sayyid 

Muhammad Alawi Al Maliki dipilih langsung oleh sang kiai, 

berdasarkan pemasrahan wali santri akan anaknya terhadap kiai untuk 

dicarikan jodoh dan dinikahkan. Perjodohan berdasarkan Pandangan 

Pengasuh Pesantren Sayyid Muhammad Alawi Al Maliki merupakan 

sebuah upaya atau usaha menyatukan kedua insan atau kedua santri dan 

santriwati sebagai pasangan 

21 Muhammad Juhariyanto, “Konsep Perjodohan Perspektif Pengasuh Pesantren Sayyid 
Muhammad Alwi Al Maliki Dan Implikasinya Terhadap Pembentukan Keluarga Sakinah,” ASA 5, 
no. 1 (2023): 1–13, https://doi.org/10.58293/asa.v5i1.64.



11

hidup dengan arahan serta panduan yang diintruksikan kepada keduanya, 

agar bisa dilanjutkan kepada sebuah jenjang pernikahan. Dan Implikasi 

dari perjodohan oleh Pengasuh Pesantren Sayyid Muhammad Alawi Al 

Maliki Memiliki implikasi yang baik dan keluarganya termasuk sakinah 

III berdasarkan tolak ukur Surat Keputusan Menteri Agama Republik 

Indonesia pada nomor 03 pada tahun 1999. Perbedaan penelitian ini 

dengan penelitian yang akan diteliti adalah dalam penelitian yang 

dilakukan oleh Muhammad Juhariyanto perjodohan yang dilaksanakan 

terlaksana didalam pesantren, kemudian calon yang hendak dinikahkan 

diambil dari keputusan dari pengasuh pesantren Sayyid Muhammad 

Alawi Al Maliki. Persamaan dari penelitian yang akan diteliti adalah 

perjodohan yang masih membudaya di masyarakat Madura dan pengaruh 

perjodohan terhadap pembentukan keluarga sakinah.

2. Penelitian oleh Muhammad Alfian Dilaga Zen dengan judul tesis “Makna 

perjodohan pada Masyarakat Madura di kecamatan Panarukan kabupaten 

Situbondo”.23 Pada penelitian ini membahas tentang masyarakat Madura 

di kecamatan Panarukan Kabupaten Situbondo hingga saat ini masih 

melakukan budaya perjodohan/bhebhekalan dengan alasan menjaga 

tradisi dan budaya adat Madura. Kemudian makna dari perjodohan 

menurut Masyarakat Panarukan bahwa dilaksanakannya praktik 

perjodohan yakni karena faktor kekerabatan, nasab dan keagamaan. 

Perbedaan penelitian yang dilaksanakan oleh Muhammad Alfian Dilaga 

23 Muhammad Alfian Dilaga Zen, “Makna Perjodohan Pada Masyarakat Madura Di 
Kecamatan Panarukan Kabupaten Situbondo,” dalam MAKNA PERJODOHAN PADA 
MASYARAKAT MADURA DI KECAMATAN PANARUKAN KABUPATEN SITUBONDO (masters, 
IAIN Kediri, 2023), https://etheses.iainkediri.ac.id/9661/.



12

Zen dengan penelitian yang akan diteliti adalah fokus penelitiannya, 

dimana penelitian terdahulu fokus terhadap makna perjodohan yang 

terjadi di Kecamatan Panarukan Kabupaten Situbondo sedangkan 

penelitian yang akan diteliti fokus terhadap keefektifitasan perjodohan 

dalam upaya pembentukan keluarga sakinah di era modern. Persamaan 

kedua penelitian tersebut terletak pada perjodohan yang masih 

membudaya di Madura maupun di Kecamatan Panarukan Kabupaten 

Situbondo yang mayoritas penduduknya keturunan Madura.  

3. Penelitian oleh Ahmad Fadly Supian dengan judul tesis 

“Perjodohan pada kaum millennial (studi kasus di kota Banjarmasin)”.25 

Hasil dari penelitian tersebut Terdapat banyak kaum milenial yang sudah 

menjalani kehidupan berumah tangga mengiyakan (menyetujui) 

perjodohan dan pernikahan dikarenakan dengan alasan berbakti pada 

kehendak orangtua, menghindari godaan dari zina, faktor ekonomi, serta 

mengikuti trend terkini yakni maraknya pernikahan muda ketika pandemi 

covid-19 melanda. Perjodohan yang terjadi dikarenakan kehendak orang 

tua juga bisa mengakibatkan terjadinya perceraian yang dikarenakan 

sebab ketidaksiapan dari segi mental dan psikologis, kasus kekerasan 

dalam rumah tangga, manajemen penyelesaian masalah, serta hasrat 

masih ingin hidup dalam kebebasan tanpa aturan. Perbedaan dengan 

penelitian yang akan dilaksanakan adalah perjodohan yang dilaksanakan 

di penelitian sebelumnya mengikuti trend maraknya pernikahan muda di 

25 Ahmad Fadly Supian, “Perjodohan pada Kaum Millenial (Studi Kasus di Kota 
Banjarmasin” (PhD Thesis, Pascasarjana, 2022), https://idr.uin-antasari.ac.id/23342/2/AWAL.pdf.



13

masa pandemi covid-19. Persamaan dengan penelitian yang akan 

dilaksanakan adalah 



13

perjodohan yang masih membudaya hingga sekarang di kota 

Banjarmasin yang mana populasinya rata-rata keturunan Madura.

4. Hesty kusumawati dan moh. Hafid effendi, dengan judul jurnal “Tradisi 

perjodohan dikalangan Masyarakat madura pada era millennial”.27 Pada 

artikel ini membahas bahwasanya Orang Madura mempunyai kebiasaan 

melakukan pernikahan atau perjodohan antar anggota keluarga. 

Pernikahan antar anggota keluarga dalam budaya Madura ada juga yang 

harus dihindari karena diyakini dapat mendatangkan mala petaka. 

Pernikahan antar anggota keluarga yang harus dihindari yaitu antara anak 

dari saudara laki-laki sekandung (sapopo) atau antara anak dari dua 

perempuan sekandung (sapopo). Sedangkan, pernikahan antar anggota 

keluarga yang diyakini tidak membawa mala petaka atau justru dapat 

tetap memelihara, mempertahankan dan melestarikan hubungan-

hubungan kekerabatan oleh orang Madura disebut mapolong tolang 

(mengumpulkan tulang yang bercerai-berai). Perbedaan dengan 

penelitian yang akan dilaksanakan adalah pada fokus penelitian terdahulu 

lebih mengarah ke era millennial sedangkan pada penelitian yang sedang 

berjalan fokus di era sekarang (Gen Z) dan alat analisisnya pada 

penelitian ini menggunakan fikih keluarga kontemporer. Sedangkan 

persamaanya adalah perjodohan yang masih membudaya sampai 

sekarang di kalangan masyarakat Madura. 

27 Hesty Kusumawati dan Moh Hafid Effendy, “Tradisi Perjodohan di Kalangan 
Masyarakat Madura pada Era Millenial,” International Conference on Morality (InCoMora), no. 1 
(2020): 248–56, https://kinerja.iainmadura.ac.id/dokumenbkd/20202U0248824232_87.pdf.



14

5. Ahmad muflihul wafa dengan judul jurnal “Pandangan santri generazi z 

terhadap perjodohan perspektif kafaah”.29 Pada penelitian tersebut 

membahas bahwasanya pengasuh pesantren KH. Marzuki Mustamar di 

pondok dan Ny. Saidah sebagai umi menjodohkan santri-santri yang 

sudah tua dengan cara mereka dipanggil ke ndalem lalu abah 

menjodohkan mereka dengan santri putri, lebih spesifik lagi apalagi 

santri yang sudah tua sekaligus abdi ndalem maka kemungkinan besar 

akan dijodohkan. Ketika abah menjodohkan santrinya biasanya terlebih 

dahulu ada permintaan baik itu dari abdi ndalem, santri biasa maupun 

dari masyarakat. Setelah itu santri putra dan putri yang akan dijodohkan 

akan dipanggil ke ndalem ditanya tentang apakah sudah punya calon 

kepada santri putri dan bagaimana keseriusan pihak santri putra terhadap 

komitmen. Perjodohan terdapat pula diinisiasi oleh santri meminta untuk 

dijodohkan. Perbedaannya alat analisis pada penelitian terdahulu 

menggunakan perspektif kafaah sedangkan pada penelitian yang akan 

dilaksanakan menggunakan fikih keluarga kontemporer. Persamaannya 

adalah perjodohan sebagai upaya mewujudkan keluarga sakinah dengan 

segala pertimbangan.

6. Masyithah mardhatillah dengan judul jurnal “Perempuan madura sebagai 

symbol prestise dan pelaku tradisi perjodohan”.30 Pada penelitian tersebut 

membahas Dalam Jurnal tersebut adapun temuan yang diperoleh ialah

29 Ahmad Muflihul Wafa, “Pandangan Santri Generasi Z Terhadap Perjodohan Kiai 
Perspektif Kafaah,” Sakina: Journal of Family Studies 6, no. 3 (2022), 
https://doi.org/10.18860/jfs.v6i3.1807.

30 Masyithah Mardhatillah, “PEREMPUAN MADURA SEBAGAI SIMBOL PRESTISE 
DAN PELAKU TRADISI PERJODOHAN,” Musãwa Jurnal Studi Gender Dan Islam 13, no. 2 
(2014): 167–78, https://doi.org/10.14421/musawa.2014.132.167-178.



15

perjodohan yang telah terjadi di Madura tersebut tiada lain merupakan

keunikan dari persepsi dan kebiasaan orang Madura didalam menjadikan

sebuah simbol pada perempuan kepada suaminya, terjadinya perjodohan

diantaranya dipengaruhi oleh masyarakat yang relijius ialah untuk

mengangkat derajat sosial dan ekonomi. Perbedaan dengan penelitian 

yang akan dilaksanakan fokus penelitian relevansinya fikih keluarga 

kontemporer terhadap perjodohan. Sedangkan persamaanya perjodohan 

yang terealisasi di kalangan masyarakat madura.  

7. Septi Karisyati, Moh Hasin Abd Hadi dengan judul jurnal “Tradisi bhekal 

ekakoaghi (perjodohan sejak dalam kandungan)”.33 Adapun fokus 

bahasan

yang dilakukan pada penelitian tersebut ialah adat istiadat yang telah 

terjadi di Desa Sana Laok Pamekasan Madura yang sampai saat ini masih 

eksis dikarenakan sitem perjodohan tersebut tidak bertentangan dalam 

Islam dan tidak ada dalil satupun yang melarang akan perjodohan 

tersebut hanya saja ada beberapa adat yang tidak sesuai dengan Hukum 

Islam yaitu waktu pelaksaannya didalam kandungan sama saja dengan 

membeli kucing dalam karung atau membeli barang yang tidak pasti dan 

pembatalan pernikahan tersebut memiliiki dampak dan akibat sedang 

didalam Hukum Islam pembatalan perjodohan tidak memiliki dampak 

dan akibat. Perbedaan pada penelitian yang akan dilaksanakan fokus 

terhadap perjodohan sebagai upaya mewujudkan keluarga Sakinah dan 

33 Septi Karisyati & Moh. Hasin Abd Hadi, Tradisi Bhāākāl Ekakoãgh\uı, t.t., diakses 5 
November 2025, https://ejournal.uin-suka.ac.id/syariah/Supremasi/article/download/2018/1493.



16

kerelevansian fikih keluarga kontemporer terhadap perjodohan. 

sedangkan 



16

persamaannya adalah perjodohan yang masih membudaya hingga 

sekarang dan perjodohan sejak dalam kandungan.

8. Penelitian oleh Jatim Desiyanto & Ainul Fajar dengan judul “Tradisi 

“Jhuduen” Dalam Sistem Kekerabatan (Studi Kasus di Desa Pangtonggal 

Kabupaten Pamekasan Madura)”.35 Dalam penelitian tersebut 

menjelaskan bahwa tradisi jhuduen merupakan bentuk perjodohan dalam 

masyarakat Desa Pangtonggal, Pamekasan, yang bertujuan menjaga 

kehormatan dan memperkuat ikatan kekerabatan antarkerabat dekat. 

Tradisi ini dianggap sebagai warisan leluhur yang masih dilestarikan di 

tengah perubahan sosial. Namun, dalam praktiknya, tradisi ini 

memunculkan tantangan baru ketika dihadapkan pada nilai-nilai modern 

terkait otonomi individu dan hak memilih pasangan. Dari sisi persamaan, 

kedua penelitian ini sama-sama meneliti praktik perjodohan tradisional di 

masyarakat Madura yang berakar pada nilai adat dan kekerabatan. Baik 

tradisi jhuduen maupun ejuduaghi memiliki tujuan sosial yang serupa, 

yaitu menjaga kehormatan keluarga, mempererat hubungan antarbani 

(kerabat), dan meneruskan nilai leluhur. Selain itu, keduanya juga 

menyoroti persoalan hak individu dalam menentukan pasangan hidup, 

serta menunjukkan adanya konsekuensi negatif apabila perjodohan 

dilakukan tanpa persetujuan pihak yang dijodohkan. Sementara itu, 

perbedaannya terletak pada fokus kajian dan pendekatan analisis. Jurnal 

jhuduen lebih menekankan aspek sosial budaya dan sistem kekerabatan 

35 Desiyanto dan Fajar, “desiyanto, jatim Tradisi ‘Jhuduen’ Dalam Sistem Kekerabatan 
(Studi Kasus Di Desa Pangtonggal Kabupaten Pamekasan Madura).”



17

masyarakat Desa Pangtonggal, dengan pendekatan deskriptif 

antropologis. 



17

Sebaliknya, pada penelitian ini mengkaji tradisi ejuduaghi tidak hanya 

dari sisi budaya, tetapi juga secara komprehensif dalam fikih keluarga 

kontemporer berbasis maqāṣid syarī‘ah dan hak asasi manusia.

9. Penelitian oleh Neisty Pratiwi dengan judul dengan judul “Fenomena 

Praktik Perjodohan Anak Di Kecamatan Talango Madura”.37 Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa praktik perjodohan anak di Kecamatan 

Talango, Madura masih bertahan karena dipengaruhi oleh nilai budaya, 

agama, ekonomi, dan norma sosial, terutama konsep kehormatan 

keluarga (ajhina) dan rasa malu (asap rasa) yang mendorong orang tua 

menikahkan anak pada usia muda demi menjaga nama baik dan 

menghindari aib sosial. Dalam pelaksanaanya, orang tua dan keluarga 

besar berperan dominan melalui kesepakatan antar keluarga, sementara 

anak kurang dilibatkan dalam pengambilan keputusan, sehingga terjadi 

ketimpangan antara kepentingan keluarga dan hak anak. Persamaanya 

terletak pada tradisi perjodohan yang masih membudaya hingga saat ini 

dan peran keluarga besar dan orang tua dalam pengambilan keputusan 

perjodohan tanpa melibatkan anak dalam pengambilan keputusan. 

Perbedaanya terletak pada alat analis yang digunakan pada penelitian 

sebelumnya menggunakan maqasid syariah sedangkan penelitian ini 

menggunakan fikih keluarga kontemporer yang memiliki beberapa 

karakteristik dalam mengkaji tradisi perjodohan.

37 Neisty Pratiwi, “FENOMENA PRAKTIK PERJODOHAN ANAK DI KECAMATAN 
TALANGO MADURA” (masters, UIN SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA, 2025), 
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/73079/.



18

10.Penelitian oleh Rofiatul Nurhasanah dkk. dengan judul “Tradisi Abhekalan 

(Pertunangan) sebagai Upaya Menjaga Silaturahmi Keluarga di Desa 

Karangsari Kecamatan Bantur Kabupaten Malang”.39 Tradisi ejuduaghi 

di Desa Karangsari merupakan praktik perjodohan yang masih lestari di 

kalangan masyarakat keturunan Madura. Tradisi ini dilakukan sebagai 

bentuk menjaga silaturahmi, mempertahankan garis keturunan, dan 

melestarikan budaya leluhur. Meskipun dilakukan sejak dini tanpa 

melibatkan pilihan anak, praktik ejuduaghi tetap dianggap sah dan 

bernilai oleh masyarakat setempat selama tidak bertentangan dengan 

norma agama dan adat. Persamaan dengan penelitian ini adalah sama-

sama membahas tradisi ejuduaghi sebagai bentuk perjodohan budaya 

Madura yang diwariskan turun-temurun. Tujuannya sama, yaitu menjaga 

kehormatan keluarga, silaturahmi, dan garis keturunan. Keduanya juga 

menyoroti potensi keterpaksaan dan dampaknya terhadap kehidupan 

rumah tangga. Sedangkan perbedaannya penelitian ini lebih menekankan 

pada analisis fikih keluarga kontemporer dan relevansi ejuduaghi dalam 

membentuk keluarga sakinah, dengan lokasi di Kecamatan Omben 

(Sampang, Madura). Sementara penelitian sebelumnya lebih fokus pada 

aspek budaya dan sosial masyarakat Madura di perantauan (Desa 

Karangsari, Malang), tanpa membahas dimensi hukum secara mendalam.

39 Nurhasanah dkk., “TRADISI ABHEKALAN (PERTUNANGAN) SEBAGAI UPAYA 
MENJAGA SILATURAHMI KELUARGA DI DESA KARANGSARI KECAMATAN BANTUR 
KABUPATEN MALANG.”


