BAB 1
PENDAHULUAN
A. Latar Belakang

Pernikahan adalah merupakan salah satu anugerah yang Allah berikan
kepada manusia sebagai salah satu bentuk kecintaannya.! Pernikahan
merupakan suatu ikatan yang menjaga umat manusia dari hal-hal yang dapat
mendekatkan kepada perbuatan yang dapat melanggar aturan yang ada.’
Sudah menjadi kodrat dari Tuhan, bahwa dua orang manusia yang berlainan
jenis kelamin, yaitu laki-laki dan perempuan mempunyai keinginan yang
sama, untuk saling mengenal, mengamati, dan mencintai, bahkan dengan hal
tersebutlah yang membawa manusia untuk melanjutkan hubungan tersebut
dalam sebuah ikatan pernikahan. Ikatan pernikahan ini yang menjadi motivasi
dalam mewujudkan pernikahan tersebut berkualitas dan menjadi pasangan
yang Sakinah Mawaddah Wa Rahmah sebagaimana yang diidam-idamkan
setiap insan.? Seperti yang telah dijelaskan dalam Al-Qur’an surat Ar-Rum
ayat 21:

oy L) 1580 Wl a8aail e &1 IR 3 adle (s
O3 S8 7T e el (8 1) Ay 81 oK
“Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan untukmu

isteri-isteri dari jenismu sendiri, supaya kamu cenderung dan merasa tenteram
kepadanya, dan dijadikan-Nya diantaramu rasa kasih dan sayang.

LT, J. Moore dkk., “‘Put God above All [and He] Will Glorify Your Marriage.’
Relational Spirituality in Black Couples,” Marriage & Family Review 57, no. 8 (2021): 673-99,
https://doi.org/10.1080/01494929.2021.1887048.

2 Ali Sibra Malisi, “PERNIKAHAN DALAM ISLAM,” SEIKAT: Jurnal Ilmu Sosial,
Politik Dan Hukum 1, no. 1 (2022): 22-28, https://doi.org/10.55681/seikat.v1i1.97.

3 Rahma Pramudya Nawang Sari dkk., “PANDANGAN MASYARAKAT TERHADAP
PELAKSANAAN PROGRAM KELUARGA BERENCANA (KB) DALAM MEWUJUDKAN
KELUARGA SAKINAH DI KECAMATAN LEMBOR SELATAN,” Jurnal AL-MAQASID:
Jurnal ~ Ilmu  Kesyariahan  Dan  Keperdataan 10, no. 1  (2024): 20-32,
https://doi.org/10.24952/almaqasid.v10i1.10998.



Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda bagi
kaum yang berfikir. "/

Didalam perjalanan menuju hubungan pernikahan tidak hanya berbekal
cinta saja namun terdapat beberapa pondasi yang menjadi pegangan untuk
mewujudkan keluarga Sakinah karena seiring berjalannya waktu perasaan
cinta perlahan bisa memudar setelah pasangan sama sama saling mengenal
dan dan menjalani hidupnya dalam rumah tangga. Ada berbagai cara dan
usaha didalam menuju kepada jenjang melangsungkan pernikahan
diantaranya ialah melalui perjodohan.?

Tradisi perjodohan di Kecamatan Omben Kabupaten Sampang Madura
yang dikenal dengan istilah ejuduaghi merupakan bagian dari budaya
masyarakat Madura yang diwariskan secara turun-temurun. Dalam tradisi ini,
anak-anak, baik yang telah memasuki usia remaja (12—18 tahun) maupun
yang masih kecil (di bawah 12 tahun), dijodohkan oleh orang tua mereka
dalam sebuah ikatan yang menyerupai pertunangan.’ Tradisi ejuduaghi
dilaksanakan dengan tujuan menjaga kehormatan keluarga, memperkuat
hubungan kekerabatan, serta mempertahankan nilai-nilai adat yang telah lama
diwariskan. Namun, dalam perkembangan sosial dan hukum modern, tradisi
ejuduaghi ini menimbulkan berbagai perdebatan, terutama terkait dengan hak

individu dalam menentukan pasangan hidupnya.

7 Kementerian Agama, Al-Quran dan Terjemahannya (Pustaka Lajnah Mushaf Al-
Qur’an, 2019).

8 Ulfaturrosidah dan Afif Abdullah, “PANDANGAN MASHLAHAH MURSALAH
TERHADAP PERKAWINAN SECARA PERJODOHAN DI LINGKUNGAN MASYARAKAT (
Studi Kasus Di Desa Joho Kecamatan Pace Kabupaten Nganjuk ),” JURNAL ILMIAH
NUSANTARA 2, no. 5 (2025): 33446, https://doi.org/10.61722/jinu.v2i5.5483.

% Rofiatul Nurhasanah dkk., “TRADISI ABHEKALAN (PERTUNANGAN) SEBAGAI
UPAYA MENJAGA SILATURAHMI KELUARGA DI DESA KARANGSARI KECAMATAN
BANTUR KABUPATEN MALANG,” Sabbhata Yatra: Jurnal Pariwisata Dan Budaya 4, no. 2
(2023): 166—79, https://doi.org/10.53565/sabbhatayatra.v4i2.724.



Di kalangan masyarakat Madura budaya nenek moyang yang masih
melekat hingga saat ini salah satunya adalah ejuduaghi. Dimana dua insan
dipertemukan menjadi satu dengan cara diperkenalkan oleh keluarganya
sendiri atau dari orang lain.!3 Masyarakat madura mempercayai jika adanya
ejuduaghi akan menjalin silataruhmi semakin erat dan selalu. Maka tak jarang
ditemui ejuduaghi di Madura mempertemukan calon mempelai laki-laki dan
perempuan dalam satu keluarga besar (bani). Masyarakat mempercayai
bahwasanya ejuduaghi antar satu keluarga besar (bani) yang akan berlanjut ke
jenjang pernikahan dapat mempererat tali silaturahmi dan menyambung
silsilah dari nenek moyang tujuannya tak lain supaya sanad dari nenek
moyang tidak terputus.

Dalam realita perjodohan yang sangat ekstrim, masyarakat Madura yang
tinggal di pelosok pedesaan justru menjodohkan anaknya yang masih
berumur di bawah lima tahun (balita) dengan anak dari anggota keluarga yang
lain pada usia yang sama. Bahkan ada pula sebagian dari mereka yang
menjodohkan anak-anaknya ketika anak-anak itu masih berada dalam
kandungan ibunya atau pada saat baru dilahirkan. Tidak mengherankan
apabila terjadi banyak kasus nikah paksa. Menurut para orang tua dalam
keluarga Madura, tradisi ejuduaghi dianggap sebagai hal yang wajar-wajar
saja bahkan sangat baik bagi masa depan anak karena tujuan dari ejuduaghi
tersebut mempertemukan putra/putrinya dengan pilihan yang terbaik. Selain

itu juga ejuduaghi juga dianggap untuk menjaga kehormatan keluarga dari

13 Dinara Maya Julijanti, Budaya Dan Komunikasi Masyarakat Madura (Indramayu: PT.
Adab Indonesia, 2025).



perasaan aib dan malu jika pada waktunya nanti anak perempuan mereka

belum juga menemukan jodoh,



karena inginnya hasrat keluarga untuk mengikat keluarga dan selama ada
kecocokan, usia tidak menjadi patokan. Maka tak heran apabila terjadi
perceraian dikarenakan terdapat keterpaksaan dalam menjalani pernikahan
tersebut.

Dalam praktiknya, tidak semua individu yang dijodohkan menerima
keputusan tersebut dengan sikap yang sama. Beberapa pasangan menerima
ketika dijodohkan dengan penuh ketaatan terhadap keputusan keluarga dan
berhasil membangun rumah tangga yang harmonis. Namun, ada beberapa
yang menerima perjodohan dengan keterpaksaan, yang pada akhirnya
berujung pada ketidakharmonisan dalam rumah tangga, bahkan perceraian.
Faktor-faktor seperti minimnya komunikasi sebelum pernikahan, kurangnya
kecocokan antara pasangan, serta perbedaan pandangan terhadap kehidupan
rumah tangga sering kali menjadi penyebab kegagalan pernikahan hasil
tradisi ejuduaghi. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun tradisi ejuduaghi
masih menjadi bagian dari tradisi, keberhasilannya dalam mewujudkan
keluarga sakinah tidak selalu terjamin.

Tradisi ejuduaghi memiliki implikasi yang kompleks dalam perspektif
hukum Islam, hukum adat, dan hukum positif Indonesia. Dalam hukum Islam,
ejuduaghi diperbolehkan selama tidak bertentangan dengan prinsip kerelaan
(ridha) dan kemaslahatan kedua belah pihak. Islam tidak menetapkan usia
minimal pernikahan secara eksplisit, tetapi menekankan pentingnya kesiapan
mental dan fisik pasangan yang menikah. Sementara dalam hukum positif
Indonesia menegaskan bahwa pernikahan harus didasarkan pada persetujuan

kedua belah pihak dan tidak boleh ada unsur paksaan, sebagaimana tercantum



dalam Pasal 6 ayat (1) Undang-Undang Perkawinan yang menyatakan bahwa
"perkawinan harus didasarkan atas persetujuan kedua calon mempelai”. Jika
ejuduaghi dilakukan tanpa persetujuan atau dengan unsur paksaan, maka
pernikahan tersebut dapat dianggap tidak sah secara hukum dan dapat
dibatalkan berdasarkan Pasal 26 Undang-Undang Perkawinan. Oleh karena
itu, meskipun tradisi ejuduaghi masih menjadi bagian dari budaya, praktik ini
perlu disesuaikan agar tidak bertentangan dengan prinsip hukum yang
menjunjung hak asasi, keadilan, dan kesejahteraan keluarga.'>

Problematika tradisi ejuduaghi di era modern merupakan persoalan yang
konkret, yang perlu mendapat perhatian pada masyarakat indonesia. Karena
tradisi ejuduaghi merupakan diskursus klasik yang sudah pro-kontra terjadi di
masyarakat, baik secara sosial dan kebudayaan. Selain itu, umumnya,
ejuduaghi tidak didasari rasa saling menyukai dan mencintai. Sehingga sulit
untuk memenuhi keluarga sakinah, sejahtera dan bahagia dalam menjalankan
hak dan kewajiban suami isteri. Meskipun, jika merujuk pada ajaran Islam,
tradisi ejuduaghi ini tidak melanggar norma yang ada di dalam ajaran islam.
Seperti yang disebutkan di atas bahwa masyarakat Madura memandang
tradisi ejuduaghi tersebut sebagai budaya yang harus dilestarikan. Karena
dalam islam sendiri tidak ada dalil Al-Qur'an atau pun hadits yang mengatur
tentang usia ejuduaghi atau usia perkawinan.

Namun, tantangan modernitas dan perubahan sosial telah memengaruhi
cara pandang masyarakat terhadap tradisi ejuduaghi. Generasi muda

cenderung

15 Ramadhan Syahmedi Siregar, “URGENSI PERSETUJUAN BAGI KEDUA CALON
MEMPELAI DALAM PERKAWINAN,” Tazkiya: JuJrnal Pendidikan Islam 6, no. 1 (2017),
https://doi.org/10.30829/taz.v6il.145.



lebih memilih pasangan hidup berdasarkan hubungan pribadi atau perasaan
cinta, sementara peran keluarga sering kali dianggap terlalu campur tangan.
Pandangan ini didorong oleh meningkatnya individualisme, ekspektasi
terhadap cinta romantis, dan keinginan untuk menjalani kehidupan
pernikahan yang sesuai dengan preferensi pribadi. Meskipun demikian,
ejuduaghi masih dianggap relevan oleh sebagian masyarakat, terutama ketika
melibatkan pendekatan yang lebih fleksibel dan menghargai persetujuan
kedua belah pihak. Kondisi ini menimbulkan pertanyaan, sejauh mana konsep
ejuduaghi dalam Islam dapat relevan dengan kebutuhan dan nilai-nilai
generasi modern, serta bagaimana fikih keluarga kontemporer dapat
memberikan solusi yang seimbang dalam upaya mewujudkan keluarga
sakinah.

Peneliti tertarik melakukan penelitian tradisi ejuduaghi karena pada saat
ini praktik perjodohan masih banyak dijumpai di Madura. Dimana di masa
saat ini sudah bukan masanya, mengingat pemenuhan hak asasi serta
kebebasan untuk memilih pilihan dengan kriteria sendiri dirasa juga lebih
cocok sehingga apabila timbul masalah atau problem disuatu hari cenderung
tidak menyalahkan atau mengkambing hitamkan orang lain (pihak ketiga)
khususnya orang tua.

Keunikan tradisi ejuduaghi di Madura khususnya Kecamatan Omben,
terletak pada waktu pelaksanaannya yang dapat dimulai sejak usia yang
sangat dini, bahkan sebelum anak dilahirkan. Dalam beberapa kasus, keluarga
telah menjodohkan anak-anak mereka ketika masih berada di dalam

kandungan, sebagai bentuk simbolik untuk mempererat hubungan



kekerabatan dan menjaga kehormatan keluarga. Praktik ini menjadi ciri khas

yang membedakan



tradisi perjodohan masyarakat Madura dengan daerah lain di Indonesia, di
mana perjodohan umumnya dilakukan setelah anak mencapai usia dewasa
atau dianggap siap menikah.

Selain dilakukan sejak usia yang sangat dini, keunikan lain dari tradisi
ejuduaghi di Madura adalah pelaksanaannya yang umumnya masih berada
dalam lingkup kekerabatan. Dalam banyak kasus, pasangan yang dijodohkan
berasal dari keluarga besar atau masih memiliki hubungan darah dekat,
seperti antara anak paman dan bibi (sepupu), atau antarbani yang memiliki
hubungan genealogis yang kuat. Tradisi ini dikenal dengan istilah mapolong
tolang (mengumpulkan tulang yang tercerai berai), yang secara simbolik
bermakna menjaga keutuhan dan kehormatan garis keturunan leluhur.
Perjodohan dalam lingkup kekerabatan dianggap mampu mempererat
silaturahmi keluarga besar, menjaga harta warisan agar tetap berada dalam
satu garis keluarga, serta memelihara reputasi sosial di tengah masyarakat.
Keunikan ini sekaligus membedakan tradisi perjodohan Madura dengan
tradisi di luar Madura di mana perjodohan lebih sering dilakukan
antarkeluarga yang tidak memiliki hubungan kekerabatan langsung.

Berangkat dari penelitian terdahulu oleh Rofiatul Nurhasanah, dkk.
dengan judul “Tradisi Abhekalan (Pertunangan) Sebagai Upaya Menjaga
Silaturahmi Keluarga Di Desa Karangsari Kecamatan Bantur Kabupaten
Malang”.!'” Penelitian tersebut menjelasakan bahwa tradisi ejuduaghi masih

lestari di masyarakat keturunan Madura di Desa Karangsari Malang, sebagai

17 Nurhasanah dkk., “TRADISI ABHEKALAN (PERTUNANGAN) SEBAGAI UPAYA
MENJAGA SILATURAHMI KELUARGA DI DESA KARANGSARI KECAMATAN BANTUR
KABUPATEN MALANG.”



bentuk menjaga silaturahmi, nasab, dan harta keluarga. Tradisi ini dilakukan
sejak dini tanpa melibatkan pilihan anak, namun tetap dianggap sah selama
tidak bertentangan dengan adat dan agama. Persamaan dengan penelitian
sebelumnya adalah terletak pada objek kajian yang sama, yaitu tradisi
ejuduaghi sebagai budaya perjodohan masyarakat Madura, serta tujuannya
yang berfokus pada menjaga silaturahmi dan kehormatan keluarga. Keduanya
juga menyoroti adanya dominasi orang tua dan minimnya peran anak dalam
memilih pasangan. Sedangkan perbedaannya pada penelitian sebelumnya
tradisi ejuduaghi dilakukan sejak anak masih dalam kandungan atau usia
sekolah, dan hanya terbatas pada garis keturunan atau kerabat dekat.
Sedangkan dalam penelitian ini, tradisi ejuduaghi dilakukan ketika anak telah
dewasa/baligh demi menjaga kesiapan mental, dan tidak terbatas pada
kerabat, tetapi juga dapat melibatkan pihak luar keluarga. Selain itu,
penelitian sebelumnya lebih menekankan pada aspek budaya masyarakat
perantauan tanpa kajian hukum mendalam, sedangkan penelitian ini
menggunakan pendekatan fikih keluarga kontemporer untuk menilai relevansi
ejuduaghi dalam membentuk keluarga sakinah secara adil dan proporsional.
Penelitian selanjutnya oleh jatim desiyanto dan Ainul Fajar dengan judul
“Tradisi Jhuduen Dalam Sistem Kekerabatan (Studi Kasus Di Desa
Pangtonggal Kabupaten Pamekasan Madura”.!® Penelitian tersebut
menjelasakan bahwa tradisi jhuduen atau perjodohan merupakan kebiasaan

yang sudah dilakukan secara turun temurun dan tidak bisa dihilangkan, sama

19 Jatim Desiyanto dan Ainul Fajar, “desiyanto, jatim Tradisi ‘Jhuduen’ Dalam Sistem
Kekerabatan (Studi Kasus Di Desa Pangtonggal Kabupaten Pamekasan Madura),” Progressive of
Cognitive and Ability 2, no. 3 (2023): 254-61, https://doi.org/10.56855/jpr.v2i3.397.



halnya dengan tindak jhuduen yang dilakukan oleh masyarakat di
Desa Pangtonggal Kabupaten Pamekasan. Persamaan dengan penelitian ini
adalah tradisi jhuduen masih dibudayakan hingga saat ini dengan tujuan
melestarikan budaya nenek moyang dan demi keharmonisan keluarga.
Perbedaannya adalah pada penelitian sebelumnya lebih cenderung kepada
Jjhuduen endogami (sesama kerabat sendiri) sedangkan penelitian ini tradisi
ejuduaghi tidak hanya dengan kerabat sendiri namun juga dengan pihak luar
kerabat (eksogami). Perbedaan kedua adalah pada penelitian sebelumnya
terdapat alur jhuduen pemberian barang sementara sebagai simbol jhuduen
hal ini ditujukan agar pihak calon tunangan dari pihak wanita tidak menerima
permintaan tunangan dari orang lain dan juga menjadi pertanda bahwa wanita
tersebut sudah hampir memiliki jodoh, sedangkan penelitian ini sebagai
simbol ejuduaghi hanya cukup dengan perjanjian lisan.

Dalam hal ini, guna memudahkan penulisan karya penelitian dan
memudahkan pembaca, peneliti memberi judul penelitian ini “Tradisi
Ejuduaghi Dalam Mewujudkan Keluarga Sakinah dan Relevansinya Dengan
Fikih Keluarga Kontemporer (Studi Kasus di Kecamatan Omben Kabupaten
Sampang Madura)”.

Rumusan Masalah
1. Bagaimana praktik dan apa faktor yang melatarbelakangi

Tradisi ejuduaghi di Kecamatan Omben Kabupaten Sampang Madura?

2. Bagaimana relevansi  tradisi  ejuduaghi  dalam
mewujudkan keluarga sakinah di Kecamatan Omben Kabupaten

Sampang Madura?



10

3. Bagaimana tinjauan fikih keluarga kontemporer terhadap
ejuduaghi dalam mewujudkan keluarga Sakinah di Kecamatan Omben
Kabupaten Sampang Madura?

C. Tujuan Penelitian

1. Untuk mendeskripsikan praktik dan faktor yang melatarbelakangi Tradisi
ejuduaghi di kecamatan Omben Kabupaten Sampang Madura.

2. Untuk mendeskripsikan relevansi tradisi ejuduaghi dalam mewujudkan
keluarga sakinah di Kecamatan Omben Kabupaten Sampang Madura.

3. Untuk mendeskripsikan tinjauan fikih keluarga kontemporer terhadap
ejuduaghi dalam mewujudkan keluarga Sakinah di Kecamatan Omben
Kabupaten Sampang Madura.

D. Penelitian Terdahulu

1. Muhammad Juhariyanto dengan judul tesis “Perjodohan oleh pengasuh
pesantren Sayyid Muhammad Al Maliki dan implikasinya terhadap
pembentukan keluarga Sakinah” 2022.2! Dalam penelitiannya membahas
tentang Dalam pesantren perjodohan masih eksis dan terealisasi sampai
saat ini. Perjodohan yang dilakukan di pondok Pesantren Sayyid
Muhammad Alawi Al Maliki dipilih langsung oleh sang kiai,
berdasarkan pemasrahan wali santri akan anaknya terhadap kiai untuk
dicarikan jodoh dan dinikahkan. Perjodohan berdasarkan Pandangan
Pengasuh Pesantren Sayyid Muhammad Alawi Al Maliki merupakan
sebuah upaya atau usaha menyatukan kedua insan atau kedua santri dan

santriwati sebagai pasangan

2l Muhammad Juhariyanto, “Konsep Perjodohan Perspektif Pengasuh Pesantren Sayyid
Muhammad Alwi Al Maliki Dan Implikasinya Terhadap Pembentukan Keluarga Sakinah,” AS4 5,
no. 1 (2023): 1-13, https://doi.org/10.58293/asa.v5i1.64.



11

hidup dengan arahan serta panduan yang diintruksikan kepada keduanya,
agar bisa dilanjutkan kepada sebuah jenjang pernikahan. Dan Implikasi
dari perjodohan oleh Pengasuh Pesantren Sayyid Muhammad Alawi Al
Maliki Memiliki implikasi yang baik dan keluarganya termasuk sakinah
III berdasarkan tolak ukur Surat Keputusan Menteri Agama Republik
Indonesia pada nomor 03 pada tahun 1999. Perbedaan penelitian ini
dengan penelitian yang akan diteliti adalah dalam penelitian yang
dilakukan oleh Muhammad Juhariyanto perjodohan yang dilaksanakan
terlaksana didalam pesantren, kemudian calon yang hendak dinikahkan
diambil dari keputusan dari pengasuh pesantren Sayyid Muhammad
Alawi Al Maliki. Persamaan dari penelitian yang akan diteliti adalah
perjodohan yang masih membudaya di masyarakat Madura dan pengaruh
perjodohan terhadap pembentukan keluarga sakinah.

2. Penelitian oleh Muhammad Alfian Dilaga Zen dengan judul tesis “Makna
perjodohan pada Masyarakat Madura di kecamatan Panarukan kabupaten
Situbondo”.?? Pada penelitian ini membahas tentang masyarakat Madura
di kecamatan Panarukan Kabupaten Situbondo hingga saat ini masih
melakukan budaya perjodohan/bhebhekalan dengan alasan menjaga
tradisi dan budaya adat Madura. Kemudian makna dari perjodohan
menurut Masyarakat Panarukan bahwa dilaksanakannya praktik
perjodohan yakni karena faktor kekerabatan, nasab dan keagamaan.

Perbedaan penelitian yang dilaksanakan oleh Muhammad Alfian Dilaga

23 Muhammad Alfian Dilaga Zen, “Makna Perjodohan Pada Masyarakat Madura Di
Kecamatan Panarukan Kabupaten Situbondo,” dalam MAKNA PERJODOHAN PADA
MASYARAKAT MADURA DI KECAMATAN PANARUKAN KABUPATEN SITUBONDO (masters,
TAIN Kediri, 2023), https://etheses.iainkediri.ac.id/9661/.



12

Zen dengan penelitian yang akan diteliti adalah fokus penelitiannya,
dimana penelitian terdahulu fokus terhadap makna perjodohan yang
terjadi di Kecamatan Panarukan Kabupaten Situbondo sedangkan
penelitian yang akan diteliti fokus terhadap keefektifitasan perjodohan
dalam upaya pembentukan keluarga sakinah di era modern. Persamaan
kedua penelitian tersebut terletak pada perjodohan yang masih
membudaya di Madura maupun di Kecamatan Panarukan Kabupaten
Situbondo yang mayoritas penduduknya keturunan Madura.

3. Penelitian oleh Ahmad Fadly Supian dengan judul tesis
“Perjodohan pada kaum millennial (studi kasus di kota Banjarmasin)”.?
Hasil dari penelitian tersebut Terdapat banyak kaum milenial yang sudah
menjalani  kehidupan berumah tangga mengiyakan (menyetujui)
perjodohan dan pernikahan dikarenakan dengan alasan berbakti pada
kehendak orangtua, menghindari godaan dari zina, faktor ekonomi, serta
mengikuti trend terkini yakni maraknya pernikahan muda ketika pandemi
covid-19 melanda. Perjodohan yang terjadi dikarenakan kehendak orang
tua juga bisa mengakibatkan terjadinya perceraian yang dikarenakan
sebab ketidaksiapan dari segi mental dan psikologis, kasus kekerasan
dalam rumah tangga, manajemen penyelesaian masalah, serta hasrat
masih ingin hidup dalam kebebasan tanpa aturan. Perbedaan dengan
penelitian yang akan dilaksanakan adalah perjodohan yang dilaksanakan

di penelitian sebelumnya mengikuti trend maraknya pernikahan muda di

25 Ahmad Fadly Supian, ‘“Perjodohan pada Kaum Millenial (Studi Kasus di Kota
Banjarmasin” (PhD Thesis, Pascasarjana, 2022), https://idr.uin-antasari.ac.id/23342/2/AWAL.pdf.



13

masa pandemi covid-19. Persamaan dengan penelitian yang akan

dilaksanakan adalah



13

perjodohan yang masih membudaya hingga sekarang di kota
Banjarmasin yang mana populasinya rata-rata keturunan Madura.

4. Hesty kusumawati dan moh. Hafid effendi, dengan judul jurnal “Tradisi
perjodohan dikalangan Masyarakat madura pada era millennial”.?” Pada
artikel ini membahas bahwasanya Orang Madura mempunyai kebiasaan
melakukan pernikahan atau perjodohan antar anggota keluarga.
Pernikahan antar anggota keluarga dalam budaya Madura ada juga yang
harus dihindari karena diyakini dapat mendatangkan mala petaka.
Pernikahan antar anggota keluarga yang harus dihindari yaitu antara anak
dari saudara laki-laki sekandung (sapopo) atau antara anak dari dua
perempuan sekandung (sapopo). Sedangkan, pernikahan antar anggota
keluarga yang diyakini tidak membawa mala petaka atau justru dapat
tetap memelihara, mempertahankan dan melestarikan hubungan-
hubungan kekerabatan oleh orang Madura disebut mapolong tolang
(mengumpulkan tulang yang bercerai-berai). Perbedaan dengan
penelitian yang akan dilaksanakan adalah pada fokus penelitian terdahulu
lebih mengarah ke era millennial sedangkan pada penelitian yang sedang
berjalan fokus di era sekarang (Gen Z) dan alat analisisnya pada
penelitian ini menggunakan fikih keluarga kontemporer. Sedangkan
persamaanya adalah perjodohan yang masih membudaya sampai

sekarang di kalangan masyarakat Madura.

27 Hesty Kusumawati dan Moh Hafid Effendy, “Tradisi Perjodohan di Kalangan
Masyarakat Madura pada Era Millenial,” International Conference on Morality (InCoMora), no. 1
(2020): 248-56, https://kinerja.iainmadura.ac.id/dokumenbkd/20202U0248824232 87.pdf.



14

5. Ahmad muflihul wafa dengan judul jurnal “Pandangan santri generazi z
terhadap perjodohan perspektif kafaah”?® Pada penelitian tersebut
membahas bahwasanya pengasuh pesantren KH. Marzuki Mustamar di
pondok dan Ny. Saidah sebagai umi menjodohkan santri-santri yang
sudah tua dengan cara mereka dipanggil ke ndalem lalu abah
menjodohkan mereka dengan santri putri, lebih spesifik lagi apalagi
santri yang sudah tua sekaligus abdi ndalem maka kemungkinan besar
akan dijodohkan. Ketika abah menjodohkan santrinya biasanya terlebih
dahulu ada permintaan baik itu dari abdi ndalem, santri biasa maupun
dari masyarakat. Setelah itu santri putra dan putri yang akan dijodohkan
akan dipanggil ke ndalem ditanya tentang apakah sudah punya calon
kepada santri putri dan bagaimana keseriusan pihak santri putra terhadap
komitmen. Perjodohan terdapat pula diinisiasi oleh santri meminta untuk
dijodohkan. Perbedaannya alat analisis pada penelitian terdahulu
menggunakan perspektif kafaah sedangkan pada penelitian yang akan
dilaksanakan menggunakan fikih keluarga kontemporer. Persamaannya
adalah perjodohan sebagai upaya mewujudkan keluarga sakinah dengan
segala pertimbangan.

6. Masyithah mardhatillah dengan judul jurnal “Perempuan madura sebagai
symbol prestise dan pelaku tradisi perjodohan”.3? Pada penelitian tersebut

membahas Dalam Jurnal tersebut adapun temuan yang diperoleh ialah

2 Ahmad Muflihul Wafa, “Pandangan Santri Generasi Z Terhadap Perjodohan Kiai
Perspektif ~ Kafaah,”  Sakina: Journal of Family Studies 6, mno. 3 (2022),
https://doi.org/10.18860/jfs.v6i3.1807.

30 Masyithah Mardhatillah, “PEREMPUAN MADURA SEBAGAI SIMBOL PRESTISE
DAN PELAKU TRADISI PERJODOHAN,” Musawa Jurnal Studi Gender Dan Islam 13, no. 2
(2014): 167-78, https://doi.org/10.14421/musawa.2014.132.167-178.



15

perjodohan yang telah terjadi di Madura tersebut tiada lain merupakan
keunikan dari persepsi dan kebiasaan orang Madura didalam menjadikan
sebuah simbol pada perempuan kepada suaminya, terjadinya perjodohan
diantaranya dipengaruhi oleh masyarakat yang relijius ialah untuk
mengangkat derajat sosial dan ekonomi. Perbedaan dengan penelitian
yang akan dilaksanakan fokus penelitian relevansinya fikih keluarga
kontemporer terhadap perjodohan. Sedangkan persamaanya perjodohan
yang terealisasi di kalangan masyarakat madura.

7. Septi Karisyati, Moh Hasin Abd Hadi dengan judul jurnal “Tradisi bhekal
ekakoaghi (perjodohan sejak dalam kandungan)”.3® Adapun fokus
bahasan
yang dilakukan pada penelitian tersebut ialah adat istiadat yang telah
terjadi di Desa Sana Laok Pamekasan Madura yang sampai saat ini masih
eksis dikarenakan sitem perjodohan tersebut tidak bertentangan dalam
Islam dan tidak ada dalil satupun yang melarang akan perjodohan
tersebut hanya saja ada beberapa adat yang tidak sesuai dengan Hukum
Islam yaitu waktu pelaksaannya didalam kandungan sama saja dengan
membeli kucing dalam karung atau membeli barang yang tidak pasti dan
pembatalan pernikahan tersebut memiliiki dampak dan akibat sedang
didalam Hukum Islam pembatalan perjodohan tidak memiliki dampak
dan akibat. Perbedaan pada penelitian yang akan dilaksanakan fokus

terhadap perjodohan sebagai upaya mewujudkan keluarga Sakinah dan

33 Septi Karisyati & Moh. Hasin Abd Hadi, Tradisi Bhaakal Ekakodgh\uu, t.t., diakses 5
November 2025, https://ejournal.uin-suka.ac.id/syariah/Supremasi/article/download/2018/1493.



kerelevansian fikih keluarga

sedangkan

kontemporer

16

terhadap perjodohan.



16

persamaannya adalah perjodohan yang masih membudaya hingga
sekarang dan perjodohan sejak dalam kandungan.

8. Penelitian oleh Jatim Desiyanto & Ainul Fajar dengan judul “Tradisi
“Jhuduen” Dalam Sistem Kekerabatan (Studi Kasus di Desa Pangtonggal
Kabupaten Pamekasan Madura)”.> Dalam penelitian tersebut
menjelaskan bahwa tradisi jhuduen merupakan bentuk perjodohan dalam
masyarakat Desa Pangtonggal, Pamekasan, yang bertujuan menjaga
kehormatan dan memperkuat ikatan kekerabatan antarkerabat dekat.
Tradisi ini dianggap sebagai warisan leluhur yang masih dilestarikan di
tengah perubahan sosial. Namun, dalam praktiknya, tradisi ini
memunculkan tantangan baru ketika dihadapkan pada nilai-nilai modern
terkait otonomi individu dan hak memilih pasangan. Dari sisi persamaan,
kedua penelitian ini sama-sama meneliti praktik perjodohan tradisional di
masyarakat Madura yang berakar pada nilai adat dan kekerabatan. Baik
tradisi jhuduen maupun ejuduaghi memiliki tujuan sosial yang serupa,
yaitu menjaga kehormatan keluarga, mempererat hubungan antarbani
(kerabat), dan meneruskan nilai leluhur. Selain itu, keduanya juga
menyoroti persoalan hak individu dalam menentukan pasangan hidup,
serta menunjukkan adanya konsekuensi negatif apabila perjodohan
dilakukan tanpa persetujuan pihak yang dijodohkan. Sementara itu,
perbedaannya terletak pada fokus kajian dan pendekatan analisis. Jurnal

jhuduen lebih menekankan aspek sosial budaya dan sistem kekerabatan

35 Desiyanto dan Fajar, “desiyanto, jatim Tradisi ‘Jhuduen’ Dalam Sistem Kekerabatan
(Studi Kasus Di Desa Pangtonggal Kabupaten Pamekasan Madura).”



17

masyarakat Desa Pangtonggal, dengan pendekatan deskriptif

antropologis.



17

Sebaliknya, pada penelitian ini mengkaji tradisi ejuduaghi tidak hanya
dari sisi budaya, tetapi juga secara komprehensif dalam fikih keluarga
kontemporer berbasis maqasid syari‘ah dan hak asasi manusia.

9. Penelitian oleh Neisty Pratiwi dengan judul dengan judul “Fenomena
Praktik Perjodohan Anak Di Kecamatan Talango Madura”.?’ Hasil
penelitian menunjukkan bahwa praktik perjodohan anak di Kecamatan
Talango, Madura masih bertahan karena dipengaruhi oleh nilai budaya,
agama, ekonomi, dan norma sosial, terutama konsep kehormatan
keluarga (ajhina) dan rasa malu (asap rasa) yang mendorong orang tua
menikahkan anak pada usia muda demi menjaga nama baik dan
menghindari aib sosial. Dalam pelaksanaanya, orang tua dan keluarga
besar berperan dominan melalui kesepakatan antar keluarga, sementara
anak kurang dilibatkan dalam pengambilan keputusan, sehingga terjadi
ketimpangan antara kepentingan keluarga dan hak anak. Persamaanya
terletak pada tradisi perjodohan yang masih membudaya hingga saat ini
dan peran keluarga besar dan orang tua dalam pengambilan keputusan
perjodohan tanpa melibatkan anak dalam pengambilan keputusan.
Perbedaanya terletak pada alat analis yang digunakan pada penelitian
sebelumnya menggunakan maqgasid syariah sedangkan penelitian ini
menggunakan fikih keluarga kontemporer yang memiliki beberapa

karakteristik dalam mengkaji tradisi perjodohan.

37 Neisty Pratiwi, “FENOMENA PRAKTIK PERJODOHAN ANAK DI KECAMATAN
TALANGO MADURA” (masters, UIN SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA, 2025),
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/73079/.



18

10.Penelitian oleh Rofiatul Nurhasanah dkk. dengan judul “Tradisi Abhekalan
(Pertunangan) sebagai Upaya Menjaga Silaturahmi Keluarga di Desa
Karangsari Kecamatan Bantur Kabupaten Malang”.3° Tradisi ejuduaghi
di Desa Karangsari merupakan praktik perjodohan yang masih lestari di
kalangan masyarakat keturunan Madura. Tradisi ini dilakukan sebagai
bentuk menjaga silaturahmi, mempertahankan garis keturunan, dan
melestarikan budaya leluhur. Meskipun dilakukan sejak dini tanpa
melibatkan pilihan anak, praktik ejuduaghi tetap dianggap sah dan
bernilai oleh masyarakat setempat selama tidak bertentangan dengan
norma agama dan adat. Persamaan dengan penelitian ini adalah sama-
sama membahas tradisi ejuduaghi sebagai bentuk perjodohan budaya
Madura yang diwariskan turun-temurun. Tujuannya sama, yaitu menjaga
kehormatan keluarga, silaturahmi, dan garis keturunan. Keduanya juga
menyoroti potensi keterpaksaan dan dampaknya terhadap kehidupan
rumah tangga. Sedangkan perbedaannya penelitian ini lebih menekankan
pada analisis fikih keluarga kontemporer dan relevansi ejuduaghi dalam
membentuk keluarga sakinah, dengan lokasi di Kecamatan Omben
(Sampang, Madura). Sementara penelitian sebelumnya lebih fokus pada
aspek budaya dan sosial masyarakat Madura di perantauan (Desa

Karangsari, Malang), tanpa membahas dimensi hukum secara mendalam.

39 Nurhasanah dkk., “TRADISI ABHEKALAN (PERTUNANGAN) SEBAGAI UPAYA
MENJAGA SILATURAHMI KELUARGA DI DESA KARANGSARI KECAMATAN BANTUR
KABUPATEN MALANG.”



