
1

BAB I

PENDAHULUAN

A. Konteks Penelitian

Agama Islam menekankan kepentingan menjaga keaslian garis

keturunan, karena berkaitan dengan struktur keluarga yang melibatkan

aspek hukum keluarga, seperti hak-hak keturunan, pengawasan,

pemeliharaan, dan pembagian warisan. Dalam upaya menjaga keaslian

garis keturunan tersebut, agama Islam mendorong praktik pernikahan

sebagai langkah untuk menjaga kesucian garis keturunan.1

Alasan dibolehkannya pernikahan dalam agama Islam dijelaskan

dalam al-Quran surat an-Nisaa (4): 1 yang menyatakan:

اَمُهْنِم َّثَبَو اَهَجْوَز اَهْنِم َقَلَخَو ٍةَدِحَٰو ٍسْفَّن نِّم مُكَقَلَخ ىِذَّل ٱ ُمُكَّبَر ۟اوُقَّت ٱ ُساَّنل ٱ اَهُّيَأَٰٓي

اًبيِقَ ر ْمُكْيَلَع َناَك َهَّلل ٱ َّنِإ ۚ َماَحْرَأْل َوٱ ۦ ِهِب َنوُلَءٓاَسَت ىِذَّل ٱ َهَّلل ٱ ۟اوُقَّت َوٱ ۚ ًءٓاَسِنَو اًريِثَك اًلا َجِر

Artinya: “Wahai manusia! Bertakwalah kepada Tuhanmu yang
telah menciptakan kamu dari diri yang satu (Adam), dan (Allah)
menciptakan pasangannya (Hawa) dari (diri)-nya; dan dari
keduanya Allah memperkembangbiakkan laki-laki dan
perempuan yang banyak. Bertakwalah kepada Allah yang
dengan nama-Nya kamu saling meminta, dan (peliharalah)
hubungan kekeluargaan. Sesungguhnya Allah selalu menjaga
dan mengawasimu.” (Q.S An-Nisa’ (3): 1)2

1 Amir Syarifuddin, Hukum Perkawinan Islam di Indonesia (Jakarta: Kencana Prenadamedia
Group, 2014), 46-47.

2 Tim Penterjemah al-Qur’an Kemenag RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Bandung: Diponegoro,
2014), 77.



2

Menikah menjadi tahap awal penting dalam kehidupan manusia yang

akan menentukan jalannya di masa depan, termasuk kebahagiaan serta

potensi memiliki keturunan yang baik. Oleh karena itu, sebagai bagian dari

usaha untuk menjaga garis keturunan penting untuk memastikan masa

depan yang lebih baik melalui pendidikan, pengembangan, dan

pemeliharaan asal usul keturunan yang mungkin samar atau tidak jelas.3

Wahbah al-Zuhaily menganggap keturunan sebagai landasan kuat

dalam pembentukan keluarga, karena mengikat anggota keluarga melalui

ikatan darah. Seorang anak adalah bagian dari ayahnya dan ayah adalah

bagian dari anaknya, sehingga keturunan adalah ikatan keluarga yang sulit

dipisahkan, karena merupakan anugerah besar dari Allah SWT. Kekuatan

garis keturunan ini adalah karunia yang diberikan Allah SWT kepada

manusia yang memperkuat ikatan keluarga dan mencegah kemungkinan

putusnya hubungan keluarga.4

Allah SWT berfirman dalam Q.S. al-Furqan (25): 54 yang berbunyi:

اًريِدَق َكُّبَر َناَكَو ۗ اًرْهِصَو اًبَسَن ۥ ُهَلَعَجَف اًرَشَب ِءٓاَمْل ٱ َنِم َقَلَخ ىِذَّل ٱ َوُهَو

Artinya: “Dan Dia (pula) yang menciptakan manusia dari air lalu
Dia jadikan manusia itu (punya) keturunan dan mushaharah
(hubungan kekeluargaan yang berasal dari perkawinan) dan
adalah Tuhanmu adalah Mahakuasa.” (Q.S. Al-Furqon (25) : 54) 5

Nasab merujuk pada hubungan kekerabatan dengan leluhur, seperti

ayah dan kakek, yang menandakan identifikasi anak terhadap kedua orang

3 Yuni Harlina, “Status Nasab Anak dari Berbagai Latar Belakang Kelahiran (Ditinjau menurut
Hukum Islam), Jurnal Hukum Islam, Vol. XIV, No 1, 2014,. 10.

4 Wahbah al-Zuhaily, al-Fiqh al-Islamy wa Adillatuh Jilid X, terj. Abdul Hayyie al-Kattani dkk
(Depok, Gema Insani, 2008), 25.

5 Tim Penterjemah al-Qur’an Kemenag RI, Al-Qur’an,. 363.



3

tua mereka. Alasan penetapan nasab dibagi menjadi 2 (dua), dengan

pertimbangan garis keturunan ibu. Penetapan nasab terhadap ibu

didasarkan pada fakta bahwa ibu adalah orang yang mengandung anak,

tanpa memandang apakah kehamilannya terjadi melalui pernikahan sah,

pernikahan yang rusak, persetubuhan yang diragukan, atau hasil dari

perbuatan zina. Sementara alasan penetapan nasab terhadap ayah hanya

dapat terjadi dalam 3 (tiga) situasi, yaitu melalui perkawinan yang sah,

perkawinan yang tidak valid atau tidak sah, dan hubungan badan yang

diragukan.6

Konsep nasab dalam Islam, yang diatur dalam hukum Indonesia,

tercakup dalam Pasal 99 dan Pasal 100 Instruksi Presiden Republik

Indonesia Nomor 1 Tahun 1991 tentang Penyebarluasan Kompilasi Hukum

Islam (untuk selanjutnya disebut “KHI”) sebagai berikut.7

Pasal 99

Anak yang sah adalah:
(1) Anak yang dilahirkan dalam atau akibat perkawinan yang
sah
(2) Hasil perbuatan suami isteri yang sah di luar rahim dan
dilahirkan oleh isteri tersebut.

Pasal 100

Anak yang lahir di luar perkawinan hanya mempunyai
hubungan nasab dengan ibunya dan keluarga ibunya.

Konsep keabsahan status anak tidak terlalu umum dalam hukum

Islam. Padahal, anak dianggap sebagai anugerah dari Allah SWT dan

6 Andi Syamsu Alam dan Fauzan, Hukum Pengangkatan Anak Perspektif Hukum Islam (Jakarta:
Kencana Prenadamedia Group, 2008), 179

7 Khisni, Hukum Peradilan Agama (Semarang: Unissula Press, 2011), 188



4

memerlukan pemenuhan serta penghormatan terhadap hak-haknya yang

mendasar.8 Meskipun demikian, kedua formula hukum tersebut merujuk

pada prinsip-prinsip nasab Islam. Keterikatan anak dengan ayahnya

haruslah berdasarkan pernikahan yang sah, dan jika seorang anak lahir

bukan sebagai hasil dari pernikahan yang sah, maka anak-anak tersebut

secara hukum hanya memiliki afiliasi dengan ibunya dan keluarga ibunya.9

Namun, dalam kenyataan di masyarakat, terjadi kasus di mana

beberapa pernikahan tidak memenuhi syarat hukum, dikenal sebagai

nikah fasid, yang artinya “nikah yang rusak”. 10 Ketidaklengkapannya dapat

ditemukan setelah pernikahan dilangsungkan, ketika satu atau lebih

syarat tidak terpenuhi sesuai dengan ajaran Islam. Abdul Manan

menjelaskan bahwa nikah fasid adalah ketika salah satu syaratnya tidak

terpenuhi sesuai dengan prinsip Islam.

Dari perspektif hukum pernikahan, nikah fasid dapat menyebabkan

pembatalan pernikahan yang telah terjadi jika terdapat pelanggaran

terhadap syarat-syarat, rukun, atau perundang-undangan, yang

mengakibatkan tidak sahnya pernikahan tersebut. Dalam konteks Pasal 99

ayat (1) KHI, muncul pertanyaan tentang status nasab anak yang lahir dari

pernikahan yang tidak sah atau fasid. Jika dilihat berdasarkan KHI, maka

anak yang lahir dari pernikahan tidak sah tidak dapat dihubungkan dengan

ayahnya dan hanya memiliki hubungan nasab dengan ibunya serta

8 Sakirman, “Telaah Hukum Islam Indonesia Terhadap Nasab Anak”, Jurnal Hunafa: Studia
Islamika, Vol. 12, No. 2, 2015, 10-11

9 Ibid.
10 Abdul Manan, Aneka Masalah Hukum Perdata Islam di Indonesia (Jakarta: Kencana, 2017), 39



5

keluarga ibunya.

Dalam konteks Islam, anak yang lahir dari seorang wanita, baik

melalui pernikahan atau perbuatan zina, memiliki hubungan nasab dengan

wanita yang melahirkan mereka. Ketika kita menggunakan istilah “anak

sah”, maka semua anak tersebut dianggap sebagai anak sah bagi ibunya,

karena hubungan antara ibu dengan anak itu terjadi secara alami.11

Dalam hukum Islam, istilah "ayah" dan "ibu" mengacu pada hubungan

antara anak-anak yang berasal dari pernikahan sah, terutama yang diakui

melalui proses ijab kabul. Jika seorang anak lahir dari kedua orang tua ini,

ia dianggap sebagai anak sah. Namun, jika anak tersebut lahir dari

pernikahan yang tidak sah, ia dianggap sebagai anak tidak sah. Menurut

mayoritas ulama, anak ini hanya dihubungkan dengan ibunya dan tidak

memiliki hubungan nasab dengan ayahnya.12

Namun, menurut pandangan madzhab Hanafi, dalam kasus

pernikahan yang tidak sah atau fasid, anak tetap dihubungkan dengan

ayahnya, seperti dalam pernikahan sah, untuk memastikan pelindungan

dan keberlanjutan hidup anak tersebut. Beberapa syarat penentuan nasab

dalam pernikahan fasid adalah: (1) Memiliki kemampuan menghamili bagi

seorang suami; (2) menurut pendapat Malikiyah, sudah jelas melakukan

hubungan suami istri; dan (3) Pihak wanita melahirkan setelah 6 (enam)

bulan atau lebih dari hari dukhul menurut Malikiyah atau dari hari dukhul

11 Amir Syarifuddin, Meretas Kebekuan Ijtihad Isu-isu Penting Hukum Islam Kontemporer di
Indonesia (Jakarta: Ciputat Press, 2005), 198.

12 Slamet Abidin dan Aminuddin, Fikih Munakahat (Bandung: Pustaka Setia, 1999), 159.



6

menurut Hanafiyah.13

Pendapat Wahbah al-Zuhaily mengenai cara menetapkan nasab

dalam pernikahan fasid menarik, karena dalam praktiknya, meskipun

memiliki status hukum yang berbeda, penetapan tersebut dilakukan

dengan cara yang sama seperti dalam pernikahan sah. Ini mencerminkan

sikap hati-hati beliau dalam memastikan agar hubungan nasab anak tetap

terjaga dengan ayahnya, meskipun berasal dari pernikahan yang tidak sah

secara hukum.

Dalam konteks penerapannya dalam hukum perkawinan Islam di

Indonesia, khususnya dalam hal penetapan asal-usul anak, wewenang

mutlak ada pada pengadilan agama, di mana hakim mempertimbangkan

dalam menetapkan perkara asal-usul anak dalam pernikahan fasid.

Penetapan Pengadilan Agama Kayuagung Nomor: 4/Pdt.P/2020/PA.Kag,

misalnya, terdapat permohonan penetapan asal usul anak oleh suami istri

yang statusnya sedang menjadi pertimbangan pengadilan saat itu.

Pernikahan antara kedua pemohon tersebut dilangsungkan pada

tanggal 13 September 2017 dengan wali nikah (ayah kandung) dan dihadiri

oleh 2 (dua) orang saksi nikah, namun pernikahan tersebut belum

dicatatkan secara resmi di Kantor Urusan Agama Lempung Jaya.

Alasannya adalah Pemohon I dan Pemohon II telah melangsungkan

pernikahan tersebut di bawah tangan dan telah dikarunia 1 (satu) orang

anak.

13 Wahbah al-Zuhaily, al-Fiqh al-Islamy, 36.



7

Sebelumnya, Pemohon I berstatus duda cerai dan Pemohon II

berstatus janda cerai. Kemudian setelah menikah, Pemohon I dan

Pemohon II hidup rukun dan sudah dikaruniai 1 (satu) orang anak yang

lahir pada tanggal 6 Juni 2018. Kemudian, Pemohon I dan Pemohon II

menikah ulang pada tanggal 2 Mei 2019 di hadapan Pegawai Pencatatan

Nikah Kantor Urusan Agama Kecamatan Lempung Jaya, Kabupaten Ogan

Komering Ilir, dengan wali nikah ayah kandung dan dihadiri 2 (dua) orang

saksi nikah, yang kemudian telah dikeluarkan Kutipan Akta Nikah tanggal

02 Mei 2019 Nomor 0144/004/V/2019.

Pada tanggal 13 September 2019, para pemohon kemudian

mengurus akta kelahiran anak, namun mendapatkan kesulitan, karena

pihak Dinas Kependudukan dan Catatan Sipil Pemerintahan Kabupaten

Ogan Komering Ilir meminta surat yang menerangkan kalau anak tersebut

adalah anak kandung para pemohon. Oleh karena itu kemudian para

pemohon mohon penetapan asal-usul anak yang dapat dijadikan sebagai

alas hukum dan mempunyai kepastian hukum.

Perkara tersebut kemudian memberikan penggambaran mengenai

pernikahan fasid dalam fakta lahirnya seorang anak pada tanggal 6 Juni

2018 tidak melalui pernikahan yang sah (ijab qabul). Serta dalam

hubungan antara kedua pemohon, secara fakta pihak pemohon II (istri)

masih dalam masa iddah perceraiannya meskipun dalam hukum statusnya

adalah janda cerai. Sehingga hal tersebut memunculkan pertanyaan besar

apakah anak yang lahir pada tanggal 6 Juni 2018 tersebut benar dari



8

hubungan dengan pemohon I atau hubungan bersama pihak lain.

Hal tersebut dipertegas oleh majelis hakim dalam pertimbangannya

bahwa salah satu fakta yang sangat menentukan dalam perkara para

Pemohon adalah bahwa pemohon I menikah dengan pemohon II dalam

status pemohon I masih suami resmi dari pihak lain dan pemohon II masih

istri resmi dari pihak lain sehingga dapat dikatakan hubungan perkawinan

antara kedua pihak tersebut dapat dikatakan sebagai perkawinan

poliandri. Sedangkan, secara syar’i menurut jumhur ulama dikemukakan

bahwa terkait dengan status perkawinan poliandri. Bahwa perkawinan

poliandri menurut jumhur ulama merupakan perkawinan yang rusak (fasid)

sehingga tidak sah.

Penentuan nasab bagi anak yang lahir di luar perkawinan yang sah

(perkawinan yang tidak sah) merupakan perluasan dari aturan mengenai

status anak sah yang sebelumnya dalam Pasal 43 ayat (1) Undang-Undang

Republik Indonesia Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan (untuk

selanjutnya disebut “UU No. 1 Tahun 1974”). Sebelum ketentuan tersebut

dinyatakan conditionally unconstitutional (inkonstitusional bersyarat),

anak yang memiliki hubungan keperdataan (hubungan nasab) dengan

ayah dan ibu kandungnya hanya anak yang dilahirkan dari perkawinan

yang sah, selain dari itu anak tidak memiliki hubungan keperdataan

terhadap ayah biologisnya. Putusan Mahkamah Konstitusi Republik

Indonesia (MK) Nomor: 46/PUU-VIII/2010, tanggal 13 Februari 2012, pada

pokoknya menyatakan bahwa Pasal 43 ayat (1) UU No. 1 Tahun 1974



9

bertentangan dengan Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia

Tahun 1945 (untuk selanjutnya cukup disebut “UUD NRI Tahun 1945”)

sepanjang dimaknai menghilangkan hubungan keperdataan anak dengan

seseorang yang secara ilmu dan teknologi dapat dibuktikan bahwa laki-

laki tersebut memiliki hubungan darah dengan anak dimaksud. Dengan

putusan MK tersebut di atas, redaksi Pasal 43 ayat (1) UU No. 1 Tahun 1974

yang semula berbunyi, “Anak yang dilahirkan di luar perkawinan hanya

mempunyai hubungan perdata dengan ibunya dan keluarga ibunya” tidak

memiliki kekuatan hukum mengikat sepanjang dimaknai menghilangkan

hubungan perdata dengan laki-laki yang dapat dibuktikan berdasarkan

ilmu pengetahuan dan teknologi dan/atau alat bukti lain menurut hukum

ternyata mempunyai hubungan darah sebagai ayahnya, sehingga ayat

tersebut harus dibaca sebagai berikut: “Anak yang dilahirkan di luar

perkawinan mempunyai hubungan perdata dengan ibunya dan keluarga

ibunya serta dengan laki-laki sebagai ayahnya yang dapat dibuktikan

berdasarkan ilmu pengetahuan dan teknologi dan/atau alat bukti lain

menurut hukum mempunyai hubungan darah, termasuk hubungan

perdata dengan keluarga ayahnya.”

Atas dasar tersebut, hubungan nasab terhadap anak yang lahir di luar

perkawinan yang memiliki hubungan keperdataan kepada ayahnya dan

ibunya. Akan tetapi, dalam praktiknya terdapat kekosongan hukum pada

kepastian nasab anak yang lahir di dalam pernikahan yang fasid. Peneliti

perlu untuk melakukan penelitian lebih lanjut dengan judul “Studi



10

Penetapan Pengadilan Agama Kayuagung Nomor 4/Pdt.P/2020/Pa.Kag

Terkait Penetapan Nasab Anak Yang Lahir Dalam Pernikahan Fasid”.

B. Fokus Penelitian

Berdasarkan latar belakang yang telah dijelaskan peneliti

sebelumnya, maka dapat ditarik “benang merah” dalam rumusan masalah

yang menjadi pembahasan pokok dalam penelitian ini yakni :

1. Bagaimana kedudukan pendapat ulama tentang penentuan nasab

anak dalam pernikahan fasid?

2. Mengapa tidak ada penentuan nasab anak dalam pernikahan fasid di

Indonesia?

3. Dapatkah Penetapan Pengadilan Agama Kayuagung Nomor:

4/Pdt.P/2020/PA.Kag mengisi kekosongan hukum di Indonesia?

C. Tujuan Penelitian

Berdasarkan rumusan masalah di atas, maka tujuan yang ingin

dicapai peneliti dalam penelitian ini adalah sebagai berikut:

1. Menganalisis dan memberikan preskripsi terkait kedudukan

pendapat ulama tentang penentuan nasab anak dalam pernikahan

fasid.

2. Menganalisis dan memberikan preskripsi terkait mengapa tidak ada

penentuan nasab dalam pernikahan fasid di Indonesia.

3. Menganalisis dan memberikan preskripsi terkait Penetapan

Pengadilan Agama Kayuagung Nomor: 4/Pdt.P/2020/PA.Kag yang

dimungkinkan dapat mengisi kekosongan hukum di Indonesia.



11

D. Manfaat Penelitian

Adapun manfaat yang diperoleh dari hasil penelitian ini adalah

sebagai berikut.

1. Manfaat Teoritis

Peneliti mengharapkan dengan adanya penelitian ini mampu

menambah khazanah keilmuan tentang “Studi Penetapan Pengadilan

Agama Kayuagung Nomor: 4/Pdt.P/2020/Pa.Kag Terkait Penetapan

Nasab Anak Yang Lahir Dalam Pernikahan Fasid” kepada mahasiswa

IAIN Kediri, seluruh para pencari ilmu di semua tingkatan, kepada

para ahli maupun profesi di bidang tersebut, dan khususnya bagi

peneliti pribadi.

2. Manfaat Praktis

a. Bagi Masyarakat

Manfaat bagi masyarakat diharapkan mampu memberikan

konstribusi yang baik dengan mengimplementasikan hasil

penelitian ini sebagai bahan pengetahuan dan pertimbangan

terhadap perkara penetapan nasab anak oleh pengadilan

agama.

b. Bagi Hakim di Pengadilan Agama

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi

bagi hakim di pengadilan agama untuk dapat mengambil

pertimbangan hukum, baik secara materiil maupun formil,

sehingga dapat terwujudnya badan peradilan yang berkualitas



12

menuju pada peradilan yang unggul (court excellent).

E. Penelitian Terdahulu

Penelitian ini menggunakan telaah pustaka sebagai berikut:

1. Penelitian skripsi yang berjudul “Metode Penentuan Nasab Dalam

Pernikahan Fasid Menurut Wahbah Al-ZuhAily Dan Penerapannya

Dalam Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia” oleh Fatimatuzzahro,

Universitas Islam Negeri Profesor Kiai Haji Saifuddin Zuhri

Purwokerto, tahun 2022. Hasil penelitian yang diperoleh yaitu anak

dari pernikahan fasid nasabnya tetap disandarkan pada ayahnya jika

memenuhi persyaratan dari segi kemampuan suami bisa menghamili

atau tidak, dari segi jelasnya melakukan hubungan suami atau tidak,

dan dari masa minimal kehamilan apakah memenuhi atau tidak.

Adapun penerapan dalam hukum perkawinan Islam pada penetapan

Pengadilan Agama Banjarbaru Nomor 80/Pdt.P/2017/PA.Bjb hakim

sudah sesuai dan mengacu pendapat Wahbah al-Zuhaily sebagai

pertimbangan hukum dalam menetapkan asal-usul nasab anak

dalam nikah fasid melalui syarat-syarat tertentu yang sudah

terlampaui oleh para pemohon. Penelitian ini dijadikan sebagai data

penunjang atau data tambahan penelitian. Kesamaan penelitian ini

dengan penelitian penulis adalah terletak pada konteks pendekatan

yang sama-sama mengunakan pendapat Wahbah al-Zuhaily sebagai

alat untuk mengkaji terkait asal-usul anak pada perkawinan yang

fasid. Di sisi yang lain, perbedaan penelitian tersebut dengan



13

penelitian yang penulis susun adalah terletak pada kajian penelitian.

Penulis mengkaji kedudukan penetapan Pengadilan Agama

Kayuagung Nomor: 4/Pdt.P/2020/Pa.Kag dalam kekosongan hukum

di Indonesia terkait nasab anak dalam perkawinan yang fasid. 14

2. Penelitian skripsi yang berjudul “Pengakuan Nasab Anak Zina Oleh

Ayah Biologis Melalui Metode Istilḥaq (Analisis Pendapat Muḥammad

Abū Zahrah)” oleh Desi Suryani, Universitas Islam Negeri Ar-Raniry

Darussalam-Banda Aceh tahun 2020. Hasil penelitian ini ialah

menurut Abu Zahrah, anak zina tidak memiliki hubungan nasab

dengan laki-laki sebagai ayah biologis. Tetapi, anak zina dapat diakui

ayah biologis melalui metode ilḥāq, yaitu dengan syarat ayah biologis

tidak secara terus terang mengemukakan anak yang diakuinya itu

hasil perzinaan. Konsekuensinya adalah hubungan saling menafkahi,

hubungan waris, hubungan wali dan hukum lainnya. Landasan hukum

yang digunakan Abu Zahrah dalam menetapkan isbat nasab anak

zina oleh ayah biologis melalui metode ilḥaq adalah merujuk kepada

QS. Al-Ahqaf [46] ayat 15 dan QS. Luqman [31] ayat 14. Kedua ayat

tersebut digunakan Abu Zahrah di dalam menetapkan batas minimal

kelahiran anak zina kurang dari 6 (enam) bulan. Anak yang lahir

kurang dari 6 (enam) bulan dapat diakui ayah biologisnya melalui

jalan ilḥaq. Landasan hukum yang lain mengacu kepada riwayat hadis

14 Fatimatuzzahro, Metode Penentuan Nasab dalam Pernikahan Fasid Menurut Wahbah
alZuhaily dan Penerapannya dalam Hukum Perkawinan Islam di Indonesia, Skripsi
(Purwokerto: Universitas Islam Negeri Profesor Kiai Haji Saifuddin Zuhri Purwokerto, 2022).



14

al-Bukhari, yang menyatakan bahwa anak bagi pemilik ranjang

(firasy) dan pezina adalah hukuman rajam. Melalui hadis ini, Abu

Zahrah mengungkapkan bahwa anak zina dapat diakui oleh orang tua

biologisnya sepanjang tidak dinyatakan secara terus terang bahwa

anak yang diakuinya itu hasil dari perbuatan zina. Justru itu,

sebaiknya tidak perlu dilakukan, karena bertentangan dengan etika

hukum syara’, dalam arti ayah biologis yang menyebabkan kelahiran

anak zina dimaksud, secara hukum, terdapat dua dosa, dosa berzina

dan dosa mengakui nasab anak zina. Penelitian ini oleh penulis

digunakan sebagai data pembanding. Perbedaan antara penelitian

tersebut dengan penelitian yang disusun penulis adalah terletak

pada variabel dependennya. Penelitian tersebut mengkaji asal-usul

anak diluar perkawinan menggunakan Metode Istilḥaq Muḥammad

Abū Zahrah, sedangkan penelitian yang penulis susun mengkaji

menggunakan pendapat Wahbah al-Zuhaily.15

3. Penelitian skripsi yang berjudul “Penentuan Nasab Anak Hasil Wathi’

Syubhat Menurut Mazhab Hanafi (Analisis Metode Istinbat)” oleh Siti

Sarah, Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh tahun 2023.

Hasil penelitian dan pembahasan menjelaskan bahwa di dalam

Mazhab Hanafi terdapat 2 (dua) macam syubhat yaitu syubhat di

dalam pernikahan yang fasid dan syubhat karena akibat perbuatan

15 Desi Suryani, Pengakuan Nasab Anak Zina Oleh Ayah Biologis Melalui Metode Istilḥaq
(Analisis Pendapat Muḥammad Abū Zahrah), Skripsi (Aceh: Universitas Islam Negeri Ar-Raniry
Darussalam-Banda Aceh, 2020).



15

atau salah orang. Dengan adanya kekeliruan yang menganggap

bahwa ia adalah istri atau suami yang sah akan tetapi ternyata orang

lain maka hubungan syubhat dapat mengakibatkan gugurnya

hukuman had sesuai dengan ayat Al-Qur’an surat Al-Ahzab ayat 5. Di

dalam Mazhab Hanafi sepakat bahwa nasab anak yang dilahirkan dari

persetubuhan syubhat karena akad dan syubhat karena perbuatan

maka nasabnya dihubungkan atau disandarkan kepada ayahnya

sesuai dengan indikasinya di dalam mazhab Hanafi menggunakan

metode istihsan yang menganggap bahwa sesuatu itu baik atau

mencari yang terbaik di antara yang baik untuk menghindari

terjadinya ketidakadilan. Penelitian tersebut dijadikan penulis dalam

penelitian ini sebagai data pembanding. Perbedaan penelitian

tersebut terhadap penelitian yang akan penulis susun adalah

terletak pada metode pendekatan yang digunakan untuk mengkaji

fenomena hukum. Penelitian tersebut mengkaji tentang penentuan

asal-usul anak di luar perkawinan menggunakan Metode Istinbat

Mazhab Hanafi, sedangkan penelitian yang penulis susun mengkaji

menggunakan metode milik Wahbah al-Zuhaily.16

F. Landasan Teori

1. Gambaran Umum tentang Nasab

a. Pengertian dan Dasar Hukum Nasab

Secara bahasa, kata nasab berasal dari bahasa Arab memiliki

16 Siti Sarah, Penentuan Nasab Anak Hasil Wathi’ Syubhat Menurut Mazhab Hanafi (Analisis
Metode Istinbat), Skripsi (Aceh: Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, 2023).



16

makna penisbatan hubungan (silsilah) seseorang kepada kerabat

dekatnya, seseorang maupun pada kaumnya. Dalam bahasa

Indonesia, nasab yaitu keturunan (terutama dari pihak bapak). Di

sisi yang lain, menurut istilah, nasab yaitu hubungan keluarga

dimana ikatan terjadi antara dua orang atau lebih.17

Adapun beberapa definisi nasab menurut pakar hukum Islam

antara lain :

a) Menurut M. Nurul Irfan, nasab adalah hubungan keluarga yang

berdasarkan ikatan darah, ke atas, ke bawah dan ke samping,

semua sebagai akibat dari perkawinan yang sah, perkawinan

fasid dan hubungan badan syubhat.18

b) Menurut Wahbah al-Zuhaily, nasab didefinisikan sebagai sebuah

pondasi kuat dan menjadi sandaran berdirinya hubungan

keluarga dikarenakan pertalian darah sebab mengikatnya

anggota keluarga.

c) Menurut Amir Syarifuddin, nasab didefinisikan sebagai

hubungan kekerabatan secara hukum.19

d) Menurut Slamet Abidin dan Aminuddin, nasab atau keturunan

adalah hubungan yang menentukan asal-usul seorang manusia

17 Afif Muamar, “Ketentuan Nasab Anak Sah, Tidak Sah, dan Anak Hasil Teknologi Reproduksi
Buatan Manusia: Antara UU Perkawinan dan Fikih Konvensional”, Jurnal Al-Ahwal, Vol. VI, No.
1, 2013, 2.

18 M. Nurul Irfan, Nasab dan Status Anak dalam Hukum Islam (Jakarta: Amzah, 2015), 27.
19 Amir Syarifuddin, Meretas Kebekuan Ijtihad Isu-isu Penting Hukum Islam Kontemporer di

Indonesia (Jakarta: Ciputat Press, 2005), 198.



17

dalam pertalian darahnya.20

Bisa disimpulkan, bahwasanya nasab adalah hubungan

kekeluargaan yang menentukan asal-usul seorang anak serta

menimbulkan akibat hukum berupa hubungan keperdataan.

Di dalam al-Qur’an, kata nasab disebutkan sebanyak tiga kali

yaitu dalam surat al-Furqan (2): 54, as-Saffat (37): 158, dan al-

Mu’minun (23): 101.

Pertama, Allah SWT berfirman dalam Q.S. Al-Furqan (2): 54:

اًريِدَق َكُّبَر َناَكَو ۗ اًرْهِصَو اًبَسَن ۥ ُهَلَعَجَف اًرَشَب ِءٓاَمْل ٱ َنِم َقَلَخ ىِذَّل ٱ َوُهَو

Artinya: “Dan Dia (pula) yang menciptakan manusia dari
air lalu Dia jadikan manusia itu (punya) keturunan dan
mushaharah (hubungan kekeluargaan yang berasal dari
perkawinan) dan adalah Tuhanmu adalah Mahakuasa.”
(Q.S. Al-Furqon (25) : 54)21

Kedua, Allah SWT berfirman dalam Q.S. As-Shaffaat (37): 158:

َنوُرَضْحُمَل ْمُهَّنِإ ُةَّنِجْل ٱ ِتَمِلَع ْدَقَلَو ۚ اًبَسَن ِةَّنِجْل ٱ َنْيَبَو ۥ ُهَنْيَب ۟اوُلَعَجَو

Artinya: “Dan mereka adakan (hubungan) nasab antara
Allah dan antara jin. Dan sesungguhnya jin mengetahui
bahwa mereka benarbenar akan diseret (ke neraka)”.
(Q.S. As-Shaffat (37): 158)22

Ketiga, Allah SWT berfirman dalam Q.S. Al-Mu’minun (23):

101:

َنوُلَءٓاَسَتَي اَلَو ٍذِئَمْوَي ْمُهَنْيَب َباَسنَأ ٓاَلَف ِروُّصلٱ ىِف َخِفُن اَذِإَف

Artinya: “Apabila sangkakala ditiup maka tidaklah ada
lagi pertalian nasab di antara mereka pada hari itu, dan
tidak ada pula mereka saling bertanya.” (Q.S Al-
Mu’minun (23): 101)23

20 Slamet Abidin dan Aminuddin, Fikih Munakahat (Bandung: Pustaka Setia, 1999), 157.
21 Tim Penterjemah al-Qur’an Kemenag RI, Al-Qur’an, 363.
22 Tim Penterjemah al-Qur’an Kemenag RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, 451.
23 Tim Penterjemah al-Qur’an Kemenag RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, 347.



18

Dari ketiga ayat di atas bisa disimpulkan bahwa kata nasab

bermakna kedekatan antara satu orang dengan yang lainnya.24

b. Sebab-Sebab Ketetapan Nasab

Nasab adalah rahmat dan karunia Allah yang paling besar

kepada hamba-hamba-Nya, sebagaimana layaknya seorang anak

dari orang tuanya. Nasab tidak akan muncul secara tiba-tiba tanpa

melalui proses dan penyebab tertentu yang bisa dibenarkan

menurut agama dan mungkin belum cukup dibuktikan secara

ilmiah, teknologi, ilmu pengetahuan, seperti tes DNA antara orang

tua kandung dan anak.25

Dalam hukum Islam, penetapan nasab antara orang tua dan

anak sangatlah penting sebab bisa diketahui tentang hubungan

antara seorang anak dan orang tuanya. Penetapan nasab juga

mempunyai pengaruh yang besar terhadap keluarga dan

masyarakat individu, maka setiap orang dalam masyarakat harus

merefleksikannya sehingga nasab menjadi jelas karena berkaitan

dengan susunan keluarga, termasuk hukum keluarga maupun

hukum waris yaitu di dalamnya mengatur tentang hak nasab,

perwalian, hak nafkah, dan pewarisan keturunan.26

Sebab-sebab ditetapkannya nasab ada 2 (dua), pertama

ditinjau dari garis ibu dan kedua ditinjau dari garis ayah.

24 Afif Muamar, “Ketentuan Nasab”, 3.
25 M. Nurul Irfan, Nasab dan Status, 61
26 M. Lutfi Hakim, “Menjaga Kehormatan Sebagai Perlindungan Nasab Perspektif Maqashid

Syariah”, Jurnal Nizham, Vol. 8, No. 01, Januari-Juni 2020, 7



19

Ditetapkannya nasab kepada ibu dikarenakan ibu sekedar

mengandung belaka, baik kehamilannya karena pernikahan yang

sah atau rusak, atau hasil dari persetubuhan yang syubhat atau

kehamilan akibat dari perzinahan.27

Ulama sepakat bahwasanya kandungan seorang wanita atau

istri yang berumur 6 (enam) sampai 9 (sembilan) bulan dan tidak

gugur maka nasabnya bisa dipertemukan dengan laki-laki yang

saat itu “menguasai” wanita hamil tadi. Mereka sependapat

bahwasanya nasab anak yang dilahirkan kurang dari waktu enam

bulan tidak dapat dipertemukan sebagai hasil perkawinan

hitungan tadi mulai dari waktu akad atau waktu persenggamaan

pertama dan dapat dipertemukan jika di dalam kandungan mulai

dari waktu persenggamaan pertama sampai seminimal masa

mengandung, meskipun wanita itu tidak pernah digauli lagi oleh

suaminya.28

Adapun mengenai batas maksimal dan minimal kehamilan

terdapat keterangannya dari kedua ayat al-Qur’an yaitu surah al-

Ahqaf ayat 15 dan surah Lukman ayat 14.

Allah SWT berfirman dalam Q.S. Al-Ahqaf (46) : 15 :

اًهْرُك ُهْتَعَضَوَو اًهْرُك ۥ ُهُّمُأ ُهْتَلَمَح ۖ اًنَٰسْحِإ ِهْيَدِلَٰوِب َنَٰسنِإْلٱ اَنْيَّصَوَو ۖ

َلا َق ًةَنَس َنيِعَبْرَأ َغَلَبَو ۥ ُهَّدُشَأ َغَلَب اَذِإ ٰٓىَّتَح ۚ اًرْهَش َنوُثَٰلَث ۥ ُهُلَٰصِفَو ۥ ُهُلْمَحَو

27 Muhammad Nashiruddin al-Albani, Tamam al-Minnah fi Ta‘liq ‘ala Fiqh as-Sunnah, terj. Syaikh
Abu Abdurrahman Adil bin Yusuf Al-Azazy, (Jakarta: Pustaka as-Sunnah, 2010), 400.

28 Sa’adi Abu Habieb, Ensiklopedia Ijmak, terj. Sahal Mahfudz dan Mustofa Bisri (Jakarta: Pustaka
Firdaus, 2011), 529.



20

َلَمْعَأ ْنَأَو َّىَدِلَٰو ٰىَلَعَو َّىَلَع َتْمَعْنَأ ٓىِتَّلٱ َكَتَمْعِن َرُكْشَأ ْنَأ ٓىِنْعِزْوَأ ِّبَر

َنيِمِلْسُمْلٱ َنِم ىِّنِإَو َكْيَلِإ ُتْبُت ىِّنِإ ۖ ٓىِتَّيِّرُذ ىِف ىِل ْحِلْصَأَو ُهٰىَضْرَت اًحِلَٰص

Artinya: “Dan kami perintahkan kepada manusia agar
berbuat baik kepada kedua orang tuanya. Ibunya telah
mengandungnya dengan susah payah, dan
melahirkannya dengan susah payah (pula). Masa
mengandung sampai menyapihnya selama tiga puluh
bulan.” (Q.S. Al-Ahqaf (46) : 15)29

Allah SWT berfirman dalam Q.S. Lukman (31) : 14 :

ِنَأ ِنْيَماَع ىِف ۥ ُهُلَٰصِفَو ٍنْهَو ٰىَلَع اًنْهَو ۥ ُهُّمُأ ُهْتَلَمَح ِهْيَدِلَٰوِب َنَٰسنِإْلٱ اَنْيَّصَوَو

ُريِصَمْلٱ َّىَلِإ َكْيَدِلَٰوِلَو ىِل ْرُكْشٱ

Artinya: “Dan Kami perintahkan kepada manusia (agar
berbuat baik) kepada kedua orang tuanya. Ibunya telah
mengandungnya dalam keadaan lemah yang
bertambah-tambah, dan menyapihnya dalam usia dua
tahun. Bersyukurlah kepada-Ku dan kepada dua orang
ibu bapakmu, hanya kepada Aku kembalimu.” (Q.S.
Lukman (31) : 14)30

Bagian ayat pertama menegaskan bahwa periode kehamilan

sampai penyapihan adalah 30 bulan. Selanjutnya, bagian ayat

kedua menyoroti proses mengapa penyapihan selama dua tahun.

Setelah diambil masa 2 tahun (24 bulan) untuk disapih, maka masa

kehamilan adalah 6 bulan. Kesimpulan ini didukung oleh bukti

nyata dan penelitian medis.31

Setelah menjelaskan sebab-sebab penetapan nasab dari

pihak ibu, maka selanjutnya menjelaskan tentang sebab-sebab

penetapan nasab dari pihak ayah sebagai berikut:

29 Tim Penterjemah al-Qur’an Kemenag RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, 411.
30 Tim Penterjemah al-Qur’an Kemenag RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, 503.
31 Wahbah al-Zuhaily, al-Fiqh al-Islamy wa Adillatuh Jilid X, terj. Abdul Hayyie al-Kattani dkk

(Depok, Gema Insani, 2008), 28.



21

Alasan atau sebab-sebab dalam menentukan asal usul

seorang anak bagi ayah kandung hanya dapat terjadi dalam tiga

cara dan memungkinkan pembentukannya yaitu melalui

perkawinan yang sah, perkawinan yang fasid atau batil, dan

melalui hubungan badan secara syubhat. Penjelasan rinci tentang

keturunan anak dari ayah adalah sebagai berikut:

1) Perkawinan yang sah

Silsilah yang berhubungan dengan ayah kandung berlaku

pada saat anak itu dilahirkan atau sebagai hasil perkawinan

yang sah dan tidak berlaku untuk kehamilan akibat perzinahan

antara seorang pria dan seorang wanita. Dalam hal ini,

hubungan orang tua anak hanya dapat dikaitkan dengan ibu dan

keluarganya.32

Ada beberapa persyaratan ketika menetapkan nasab

melalui perkawinan yang sah, yaitu:

a) Menurut kesepakatan para ulama fikih, seorang suami dapat

memberi keturunan, yaitu yang sudah mencapai kematangan

seksual (laki-laki yang sudah baligh). Oleh karena itu, nasab

tidak bisa terjadi pada laki-laki tanpa alat kelamin, kecuali

pada laki-laki yang dapat diobati.

b) Menurut ulama mazhab Hanafi, seorang anak lahir enam

bulan setelah menikah. Jumhur Ulama menambahkan,

32 Andi Syamsu Alam dan Fauzan, Hukum Pengangkatan, 179.



22

syaratnya adalah: laki-laki dan perempuan telah bersetubuh.

Jika kelahiran anak berlangsung kurang dari 6 bulan, silsilah

tidak bisa dihubungkan dengan suami dari wanita tersebut.

c) Satu kali bertemu setelah akad nikah untuk suami isteri.

Ketentuan ini disepakati oleh ulama fikih.

d) Jika seorang anak lahir setelah perceraian suami istri, ada

beberapa cara atau kemungkinan untuk menentukan

hubungan orang tua anak (nasab):

(1)Para ulama fikih sepakat bahwa jika seorang suami

menceraikan istrinya setelah hubungan seksual dan

seorang anak lahir dalam waktu kurang dari enam bulan

setelah perceraian, anak itu nasabnya adalah kepada

suami wanita tersebut. Namun, jika anak telah dilahirkan

lebih dari 6 bulan setelah perceraian dan suami belum

melakukan hubungan seksual sebelum perceraian, maka

anak itu tidak ada hubungannya dengan suami (nasabnya

tidak bisa kepada suami).

(2)Jika seorang suami menceraikan isteri setelah

berhubungan badan, baik melalui talak raj’i atau talak

ba’in, atau karena kematian laki-laki itu.

2) Perkawinan yang fasid

Para ulama fikih sependapat bahwa hubungan badan yang

terjadi dalam perkawinan yang fasid merupakan salah satu



23

penyebab terbentuknya nasab antara seorang anak dengan

ayah biologisnya, jika syarat-syaratnya terpenuhi. Pembahasan

mengenai syarat-syarat penetapan nasab dalam pernikahan

fasid akan menjadi pokok pembahasan dalam penelitian ini dan

dikaji dalam bab tersendiri.

3) Hubungan Badan secara Syubhat

Hubungan badan secara syubhat terdiri dari dua kata,

hubungan badan dan syubhat, dipisahkan oleh kata tambahan

"secara". Hubungan badan disebut juga senggama, bergaul

suami isteri, persetubuhan, yaitu persetubuhan antara laki-laki-

perempuan, yang kesemuanya itu sesuai dengan arti kata al-

wat’i dalam bahasa Arab. Sedangkan kata syubhat berarti

kesamaan atau ambiguitas. Syubhat dalam arti luas adalah

tidak jelas apakah itu benar dan apakah masih mengandung

kemungkinan benar atau salah.33

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) syubhat

memiliki arti keragu-raguan atau ketidakjelasan tentang

sesuatu, apakah halal atau haram karena kurang jelas status

hukumnya, tidak terang (jelas) antara halal dan haram atau

antara benar dan salah.34

Hubungan badan secara syubhat yaitu persetubuhan

antara seorang pria dan seorang wanita di luar akad nikah,

33 M. Nurul Irfan, Nasab dan, 73-74.
34 Anonim, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Edisi Ketiga, (Jakarta: Departemen Pendidikan

Nasional, Balai Pustaka, 2003), 1115.



24

entah orang tersebut sudah menikah secara sah maupun fasid,

namun tidak dapat dianggap sebagai zina yang dilarang oleh

syariat sebab hukumnya tidak jelas, apakah halal ataupun

haram. Contohnya seperti seorang lelaki yang menggauli

wanita yang ia kira istrinya tetapi ternyata bukan isterinya

sebab orang yang dikira istrinya adalah saudara kembar istrinya

atau saudara yang sangat mirip dengan istrinya.

Jika seorang wanita melahirkan lebih dari 6 bulan setelah

bersenggama, maka garis keturunan anak itu diwarisi dari

orang yang melakukan persetubuhan itu karena yang

menghamili itu jelas lelaki tersebut. Namun, jika bayi lahir

sebelum 6 bulan dari hubungan seksual, jelas wanita itu hamil

sebelum hubungan seksual, sehingga pihak laki-laki dari

hubungan seksual tidak termasuk dari silsilah (nasab) anak

tersebut. Bahkan, wanita tersebut mungkin pernah

berhubungan badan dengan seseorang pria sebelumnya kecuali

pria itu mengakui bahwa anak itu adalah miliknya sebab bisa

jadi dia sudah menggauli wanita tersebut sebelumnya.35

c. Metode-Metode Penentuan Nasab

Para ulama fikih sependapat bahwasanya nasab seorang

anak bisa ditentukan dengan tiga cara, yaitu pernikahan yang sah

maupun fasid, pengakuan ataupun gugatan terhadap anak, dan

35 Wahbah al-Zuhaily, al-Fiqh al-Islamy, 37.



25

pembuktian. Adapun mengenai uraiannya sebagai berikut:

a) Pernikahan yang sah atau fasid

Ulama fikih saling sependapat menerangkan bahwa untuk

menetapkan nasab anak kepada kedua orangtuanya yaitu dapat

melakukan pernikahan yang sah ataupun fasid, meskipun juga

pernikahan serta kelahiran anak tidak secara formal

didaftarkan pada instansi terlibat atau terkait.

b) Pengakuan atau gugatan terhadap anak

Ada dua ragam mengenai pengakuan nasab yaitu iqrar

nasab untuk diri sendiri dan iqrar nasab yang ditimpakan atau

dibebankan pada orang lain. Iqrar nasab untuk diri sendiri yakni

pengakuan ayah terhadap anak dan sebaliknya. “Ini anakku”, “Ini

ayahku” jika sepenuhnya memenuhi persyaratan berikut:

(1) Pengakuan dari anak bahwasanya dirinya tidak mempunyai

nasab yang jelas.

(2) Pengakuan itu benar.

(3) Jika anak itu telah dewasa (baligh) dan bepengetahuan

(menurut jumhur ulama) atau sudah mumayiz (menurut

ulama madzhab Hanafi) maka anak itu meluruskan

pengakuan laki-laki tersebut.

(4) Perzinaan tidak dapat menjadi dasar penentuan nasab anak

dan lelaki yang mengakui nasab anak tersebut harus bisa

membuktikan atau menegaskan bahwa dia bukan anak dari



26

hasil zina.

Adapun iqrar nasab yang dilimpahkan atau ditimpakan

kepada orang lain, iqrar itu merupakan pengakuan sesuatu yang

bercabang dari pangkal nasab, misalnya ada yang mengatakan

“Ini saudaraku”, “Ini kakekku”.

c) Melalui Pembuktian

Alat bukti dalam hal menetapkan nasab berupa kesaksian,

yang statusnya lebih kuat dari sekedar pengakuan, karena alat

bukti sebagai barang bukti selalu menarik orang lain sebagai

penguat, sedangkan pengakuan tidak serta merta atau belum

tentu didukung oleh orang lain.

Di samping tiga metode penetapan nasab di atas, dalam

hukum Islam dikenal penetapan nasab melalui perkiraan

(qiyafah) yang masih diperdebatkan oleh para ulama.

Pengertian qiyafah secara etimologi memiliki arti menelusuri

jejak, adapun secara terminologi usaha menghubungkan nasab

seseorang yang didasarkan pada kemiripan atau kesamaan

antara lain sifat, rupa atau warna kulit yang menggunakan ilmu

atau cara-cara tertentu.36

Selain metode perkiraan atau qiyafah, dikenal juga

metode undian atau qur’ah. Akan tetapi, Ibnu Qayyim

menerangkan kalau undian ini dinilai sebagai upaya dan cara

36 M. Nurul Irfan, Nasab dan, 104.



27

paling akhir jika tidak bisa ditempuh melalui pengakuan,

pembuktian, atau perkiraan. Jadi jika masih dapat ditempuh

dengan cara yang lain, cara penyelesaian perselisihan nasab

dengan undian harus disingkirkan, karena cara tersebut hanya

untung-untungan dan jauh dari petunjuk menuju ke arah yang

benar apalagi keilmiahan.37

d. Konsep Nasab dalam Kompilasi Hukum Islam

Pembahasan tentang nasab, konsepnya terdapat dalam Pasal

99 dan Pasal 100 KHI, yang pasalnya berbunyi:

Pasal 99
Anak yang sah adalah:
1) Anak yang dilahirkan dalam atau akibat perkawinan

yang sah;
2) Hasil perbuatan suami isteri yang sah di luar rahim

dan dilahirkan oleh isteri tersebut.
Pasal 100

Anak yang lahir di luar perkawinan hanya mempunyai
hubungan nasab dengan ibunya dan keluarga ibunya.38

Secara esensial, kedua rumusan hukum tersebut mengacu

pada konsep asal usul anak atau nasab dalam Islam. Silsilah anak

melalui ayah dan ibu harus dikaitkan dengan perkawinan yang sah,

dan jika anak tidak terkait dengan perkawinan yang sah, nasab

anak itu dikaitkan dengan ibu dan keluarga ibu. Meskipun ada

kesenjangan yang diperdebatkan di antara orang Indonesia.

Argumen ini disebabkan oleh tiga alasan. Pertama, usia kehamilan

minimum tidak diperhitungkan, kedua, digunakannya “dalam”

37 Ibid., 108.
38 Khisni, Hukum Peradilan Agama (Semarang: Unissula Press, 2011), 188



28

pada rumusan pasal tersebut. Ketiga, penggunaan kata “anak yang

lahir di luar perkawinan” dalam Pasal 42 Undang-Undang

Perkawinan dan Pasal 100 KHI.39

Pengertian anak sah dalam bahasa hukum yang tertulis

dalam KHI berarti anak yang lahir dapat dianggap sah apabila: (1)

lahir “dalam” perkawinan; (2) lahir sebagai “akibat” dari

perkawinan yang sah. Ada dua kemungkinan di bagian pertama.

Pertama, setelah akad nikah perkawinan, wanita tersebut hamil

dan melahirkan seorang anak. Kedua, isteri hamil terlebih dulu

sebelum akad nikah dan melahirkan anak setelah akad nikah.

Tentu saja, kemungkinan kedua melibatkan unsur penyimpangan

dari konsep nasab yang ditentukan dalam Islam. Selain itu, pasal

lain menyebutkan kawin saat hamil. Singkatnya, Pasal 53 KHI

dianggap sebagai pasal tentang pengabsahan anak.40

Dalam menentukan garis keturunan atau nasab, hakim

Pengadilan Agama berpendapat bahwa anak sah dengan tetap

konsisten dalam melihat perkawinan yang dilaksanakan secara

sah menurut hukum Islam. Dengan demikian, hakim Pengadilan

Agama menolak semua bentuk perkawinan yang berlawanan

dengan hukum Islam. Dalam penerapannya sebagai contoh, dalam

pasal 43 ayat (1) UU No. 1 Tahun 1974 “anak yang dilahirkan di luar

39 Sakirman, “Telaah Hukum Islam Indonesia Terhadap Nasab Anak”, Hunafa:Jurnal Studia
Islamika, Vol. XII, No. 2, 2015. 13.

40 Sakirman, “Telaah Hukum”, 13-14



29

perkawinan hanya mempunyai hubungan perdata dengan ibunya

dan keluarga ibunya” maupun Pasal 100 KHI “anak yang lahir di

luar perkawinan hanya mempunyai hubungan nasab dengan

ibunya dan keluarga ibunya”. Para hakim berpandangan bahwa

anak luar nikah yang dimaksud dalam Pasal 43 ayat 1 dan Pasal

100 KHI adalah anak dilahirkan tanpa melalui perkawinan yang

sah. Anak yang demikian adalah anak zina.41

Selanjutnya pada Pasal 101, Pasal 102, dan Pasal 103 KHI
sebagai berikut:

Pasal 101
Seorang suami yang mengingkari sahnya anak, sedang
isteri tidak menyangkalnya, dapat meneguhkan
pengingkarannya dengan li’an.

Pasal 102
(1)Suami yang akan mengingkari seorang anak yang

lahir dari istrinya, mengajukan gugatan kepada
Pengadilan Agama dalam jangka waktu 180 hari
sesudah hari lahirnya atau 360 hari sesudah
putusnya perkawinan atau setelah suami atau
setelah suami itu mengetahui bahwa istrinya
melahirkan anak dan berada di tempat yang
memungkinkan dia mengajukan perkaranya kepada
Pengadilan Agama.

(2)Pengingkaran yang diajukan sesudah lampau waktu
tersebut tidak dapat diterima.

Pasal 103
(1)Asal-usul seorang anak hanya dapat dibuktikan

dengan akta kelahiran atau alat bukti lainnya.
(2)Bila akta kelahiran alat bukti lainnya tersebut dalam

ayat (1) tidak ada, maka Pengadilan Agama dapat
mengeluarkan penetapan tentang asal-usul seorang
anak setelah mengadakan pemeriksaan yang teliti
berdasarkan buktibukti yang sah.

(3)Atas dasar ketetapan Pengadilan Agama tersebut

41 Sabri Samin, Dinamika Hukum Perdata Islam di Indonesia: Analisis Legislasi Hukum
Perkawinan Islam dalam Sistem Hukum Nasional (Yogyakarta: TrustMedia Publishing, 2015),
97.



30

ayat (2), maka instansi Pencatat Kelahiran yang ada
dalam daerah hukum Pengadilan Agama tersebut
mengeluarkan akta kelahiran bagi anak yang
bersangkutan.

2. Gambaran Umum tentang Nikah Fasid

a. Pengertian Nikah Fasid

Definisi nikah menurut harfiah seperti yang disebutkan

dalam fikih syafi’i yaitu “berkumpul atau bercampur”. Adapun

menurut definisi para fuqaha yaitu “al-wat’i”. Sementara itu,

dalam arti majazi yaitu “aqad”. Sedangkan definisi fasid

merupakan “yang rusak”. Dengan begitu nikah fasid merupakan

“nikah yang rusak”.42 Adapun beberapa definisi nikah fasid antara

lain:

a) Menurut Abdul Manan, adalah nikah yang tidak memenuhi

salah satu dari syarat-syarat nikah yang diatur dalam syariat

Islam.

b) Menurut Hasbiyallah, nikah fasid adalah pernikahan yang

tidak sempurna syaratnya dan adanya cacat setelah

terlaksana.

c) Menurut ulama Hanafiah, nikah fasid adalah pernikahan yang

terpenuhi rukun-rukunnya dan syarat-syarat terlaksananya,

tetapi tidak terpenuhi satu syarat dan syarat-syarat sahnya.

Menurut jumhur ulama, tidak ada bedanya antara pernikahan

42 Abdul Manan, Aneka Masalah Hukum Perdata Islam di Indonesia (Jakarta: Kencana, 2017), 39.



31

rusak dengan batil. Macam-macamnya adalah: nikah tanpa

saksi, nikah kontrak, menikah lima orang sekaligus dalam

satu kali akad, dan lain-lain.

Dengan demikian nikah fasid adalah nikah di mana tidak

lengkap syarat-syarat sahnya nikah yang berakibat tidak sahnya

pernikahan. Selain itu bisa disebut sebagai cacat dalam

pernikahan yang baru bisa diketahui setelah pernikahan

terlaksana.43

b. Akibat Hukum Nikah Fasid

Akibat yang muncul dari adanya pengkategorian fasid yaitu

bahwa sesuatu yang dinyatakan fasid, masih bisa memiliki

pengaruh bagi separuh akibat hukum lainnya meliputi hubungan

badan pada nikah fasid adalah penyebab penentuan nasab.

Perkawinan yang rusak tidak memiliki status hukum sebelum

melakukan hubungan seksual, tidak ada sedikitpun akibat hukum

yang berlaku tidak berlaku. Dalam perkawinan ini tidak boleh ada

hubungan intim, tidak ada kewajiban memberikan mahar dan

nafkah kepada istri, tidak ada kewajiban melaksanakan iddah,

tidak ada hubungan mahram yang berdasarkan musaharah, tidak

ada penasaban anak kepada suami, tidak ada hak waris antara

suami dan istrinya.

Meskipun keadaan hubungan seksual dalam pernikahan yang

43 Wahbah al-Zuhaily, al-Fiqh al-Islamy, 94.



32

rusak (tidak sah) adalah maksiat, akan tetapi menurut ulama

Hanafi, berhubungan seks (tidak dengan yang lainnya seperti

khalwah) menyebabkan terjadinya penerapan hukum sebagai

berikut.44

1) Wajib membayar mahar

Mereka harus membayar setidaknya mahar misli dan

mahar musamma meskipun telah terjadi hubungan badan

yang berulang kali, menurut mayoritas ulama Hanafiah,

kecuali Zufr. Jika mahar tidak diucapkan dalam akad, maka

kewajibannya adalah membayar mahar misli. Kewajiban

mahar dari perkawinan rusak sebenarnya bukan wajib karena

dasar hukumnya sebab bukan merupakan pernikahan yang

sebenarnya, hal ini dikarenakan telah terjadi hubungan

badan antara keduanya.

2) Nasab anak tetap disambungkan kepada suami, jika memang

ada sebab itu sebagai tindakan sebuah kehati-hatian demi

merawat anak supaya tidak terlantar.

3) Wanita tersebut wajib ber-’iddah

Seorang wanita wajib ber-’iddah dimulai semenjak

waktu pemisahan di antara keduanya dan hal ini adalah

pendapat yang kuat menurut kebanyakan ulama Hanafiah

sebab seusai terlaksana hubungan badan dan pernikahan

44 Nurul Irfan, Nasab dan, 70.



33

yang rusak sudah dilakukan, erat kaitannya dengan hak

hubungan suami isteri. Hak tersebut masih terus

berkelanjutan dan tetap ada sebelum mereka berdua

dipisahkan.

4) Tetapnya hubungan mahram sebab musaharah.

Seorang laki-laki diharamkan menikah dengan keluarga

asal isteri maupun furu’nya. Begitu juga sebaliknya bagi

perempuan, ia tidak diperbolehkan untuk dinikahi oleh as|l

suami dan furu’nya.

Pernikahan yang rusak tidak membuat berlakunya hukum

lain. Oleh karena itu, tidak wajib bagi istri untuk memenuhi

tanggung jawabnya dan menaati suaminya. Tidak ada pula

kewajiban menafkahi isteri. Selain itu, tidak ada hak waris

bersama antara keduanya.

3. Konsep Rechtsvinding

a. Pengertian Rechtsvinding

Istilah "penemuan hukum" oleh beberapa pakar sering

dipermasalahkan, bahwa apakah tidak lebih tepat istilah

"pelaksanaan hukum", "penerapan hukum", "pembentukan

hukum" atau "penciptaan hukum".45

Istilah "pelaksanaan hukum" dapat berarti menjalankan

hukum tanpa sengketa. Namun disarnping itu pelaksanaan hukum

45 Sudikno Mertokusumo, Penemuan Hukum Sebuah Pengantar (Cet. I; Yogyakarta: Liberty,
1996), 36.



34

dapat pula terjadi kalau ada sengketa, yaitu yang dilaksanakan

oleh hakim dan hal ini sekaligus pula merupakan penegakan

hukum.

Adapun istilah "penerapan hukum" tidak lain berarti

menerapkan (peraturan) hukum yang abstrak sifatnya pada

peristiwanya. Menerapkan hukum (peraturan) hukum pada

peristiwa konkrit secara langsung tidak mungkin. Peristiwa

konkrit itu harus dijadikan peristiwa hukum terlebih dahulu agar

peraturan hukumnya dapat diterapkan.46

Dan istilah "pembentukan hukum" adalah merumuskan

peraturan-peraturan yang berlaku umum, bagi setiap orang. Kalau

lazimnya pembentukan hukum dilakukan oleh pembentuk undang

-undang, maka hakim dimungkinkan pula membentuk hukum,

yaitu kalau hasil penemuan hukumnya merupakan yurisprudensi

yang diikuti oleh para hakim dan merupakan pedoman bagi

masyarakat yang mengandung asasasas hukum yang dirumuskan

dalam peristiwa konkrit dan memperoleh kekuatan berlaku umum.

Sedangkan istilah "penciptaan hukum" terasa kurang tepat

karena memberikan kesan bahwa hukumnya itu sama sekali tidak

ada, kemudian diciptakan (dari tidak ada menjadi ada). Hukum

bukanlah selalu berupa kaedah baik tertulis maupun tidak, tetapi

dapat juga berupa perilaku atau peristiwa, dan di dalam perilaku

46 Algra, Rechtsaanvemg, Drukkerij BV, (Utrech, 1975), 219



35

itulah terdapat hukumnya yang harus digali serta ditemukan.

Dengan demikian, maka kiranya istilah "penemuan hukum" lah

yang rasanya lebih tepat untuk digunakan.

b. Batasan Rechtsvinding

Penemuan hukum yang dimaksud oleh Paul Scholten dalam

adalah sesuatu yang lain daripada hanya penerapan peraturan-

peraturan pada peristiwanya. Kadang-kadang dan bahkan sangat

sering terjadi bahwa peraturannya harus ditemukan, baik dengan

jalan interpretasi maupun dengan analogi ataupun

rechtsvervijning.47

Sedang apa yang dimaksud dengan penemuan hukum oieh

Sudikno Mertokusumo, lazimnya adalah proses pembentukan

hukum oleh hakim atau aparat hukum lainnya yang diberi tugas

untuk penerapan peraturan hukum umum pada peristiwa hukum

kongkrit. Lebih lanjut dapat dikatakan bahwa penemuan hukum

adalah suatu proses kongkretisasi atau individualisasi peraturan

hukum (das sollen) yang bersifat umum dengan mengingat akan

peristiwa kongkrit (das sein) tertentu.48

Menemukan hukum merupakan karya manusia dan ini

berarti antara lain bahwa setiap penerapan hukum selalu

didahului oleh seleksi subyektif mengenai peristiwa-peristiwa dan

47 Achmad Ali, Menguak Tabir Hukum (Suatu Kajian Filosofis dan. Sosiologis) (Jakarta: Chandra
Pratama, 1996), 146.

48 Sudikno Mertokusumo dan A. Pitlo, Bab-Bab Tentang Penemuan Hukum, Cet. I, (Yogyakarta:
PT. Citra Aditya bakti, 1993), 4.



36

peraturan-peraturan yang relevan. Selanjutnya penerapan sendiri

selalu berarti merumus ulang suatu peraturan abstrak untuk

peristiwa konkrit.

Problematik yang berhubungan dengan penemuan hukum

pada umumnya dipusatkan sekitar hakim dan pembentuk Undang-

undang saja. Berbagai pihak melakukan penemuan hukum.

Penemuan hukum boleh dikatakan merupakan problematik setiap

pencari keadilan. Boleh dikatakan setiap orang yang

berkepentingan dalam suatu perkara melakukan kegiatan

menemukan hukum untuk peristiwa konkrit.

Pada dasarnya setiap orang melakukan penemuan hukurn.

Oleh karena setiap orang selalu berhubungan dengan orang lain

(melakukan interaksi), hubungan banyak diatur oleh hukum dan

setiap orang akan berusaha menemukan hukumnya untuk dirinya

sendiri, yaitu kewajiban dan wewenang apakah yang dibebaskan

oleh hukum padanya.

Penemuan hukum terutama dilakukan oieh hakim dalam

memeriksa dan memutus suatu perkara, penemuan hukum oleh

hakim ini dianggap yang mempunyai wibawa. Ilmuan hukumpun

dapat mengadakan penemuan hukum, namun hasil dari

penemuan hukum oleh ilmuan tersebut bukanlah hukum

melainkan ilmu atau doktrin. Walau demikian, sekalipun yang

dihasilkan tersebut bukan hukum, akan tetapi dalam hal ini tetap



37

digunakan istilah penemuan hukum juga, oleh karena doktrin

tersebut apabila diikuti atau diambil alih oleh hakim dalam

putusannya, maka secara otomatis hal itu (ilmu atau doktrin)

menjadi hukum.

c. Sistem Penemuan Hukum

Dalam perkembangan sistem penemuan dikenal dua

sistem penemuan hukum, yaitu:49

a) Sistem Penemuan Hukum Heteronom

Sebagai prototype penemuan hukum heteronom

terdapat dalam sistem peradilan negaranegara

Kontinental termasuk di dalamnya Indonesia. Di sini hakim

behas, tidak terikat pada putusan hakim lain yang pernah

dijatuhkan mengenai perkara sejenis. Hakim berfikir

deduktif dari bunyi undang-undang (umum) menuju ke

peristiwa khusus dan akhirnya sampai pada putusan.

Dalam penemuan yang typis logistic atau heteronom

hakim dalam memeriksa dan mengadili perkara

berdasarkan pada faktor-faktor di luar dirinya.

b) Sistem Penemuan Hukum Otonom

Sebagai prototype penemuan hukum otonom

terdapat dalam sistem peradilan Anglo Saks yang

menganut asas the binding force precedent atau stare

49



38

decisis et olio non movere. Di sini hakim terikat pada

putusan pada putusan hakim yang telah dijatuhkan

mengenai perkara sejenis dengan yang akan diputus

hakim yang bersangkutan. Memang di sini putusan hakim

terdahulu yang mengikatnya, sehingga merupakan faktor

di luar diri hakim yang akan memutuskan, tetapi hakim

yang akan memutuskan itu menyatu dengan hakim

terdahulu yang telah menjatuhkan putusan mengenai

perkara yang sejenis dan dengan demikian putusan hakim

terdahulu merupakan faktor di luar dirinya.

Namun di dalam perkembangannya dua sistem

penemuan hukum itu saling mempengaruhinya, sehingga

penemuan hukum tidak lagi murni otonom dan murni

heteronom. Bahkan ada kecenderungan bergeser ke arah

penemuan hukum otonom.

Antara penemuan hukum yang heteronom dan

otonom tidak ada batas yang tajam. Di dalam praktek

penemuan hukum kita jumpai kedua unsur tersebut

(heteronom dan otonom).

Putusan pengadilan di negara-negara Anglo saks

merupakan hasil penemuan hukum otonom sepanjang

pembentukan peraturan dan penerapan peraturan itu

dilakukan oleh hakim berdasarkan hati nuraninya, tetapi



39

sekaligus juga bersifat heteronom karena hakim terikat

pada putusanputusan sebelumnya (faktor di luar diri

hakim).

Hukum di Indonesia mengenal penemuan hukum

heteronom sepanjang hakim terikat pada undangundang,

tetapi penemuan hukum ini juga mempunyai unsur-unsur

otonom yang kuat, karena hakim seringkali harus

menjelaskan atau melengkapi undang-undang menurut

pandangannya sendiri.

Apabila terdapat asas peradilan yang berlaku di

Indonesia itu ialah bahwa hakim tidak terikat pada

putusan hakim terdahulu mengenai perkara yang sejenis,

maka ini tidak sedikit hakim yang dalam menjatuhkan

putusannya berkiblat pada putusan pengadilan yang lebih

tinggi mengenai perkara serupa dengan yang dihadapinya.

G. Metode Penelitian

1. Jenis Penelitian

Jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah

metode penelitian hukum normatif yang bermaksud untuk

mengidentifikasi perkara hukum, menginventarisasi ketentuan

hukum baik peraturan perundang-undangan, putusan dan penetapan

pengadilan, asas-asas, teori-teori, dan doktrin-doktrin hukum dari

para sarjana dan ahli hukum, buku, dan jurnal ilmiah untuk



40

selanjutnya dianalisis dan disusun sebuah kesimpulan agar

penelitian yang dilakukan menjadi sistematis dan konkret.

2. Pendekatan Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan konseptual

(conceptual approach).50 Dalam pendekatan konseptual, berfokus

pada penggunaan teori-teori seperti teori penentuan nasab anak dan

metode penentuan nasab menurut ulama dan rechtsvinding.

3. Sumber Bahan Hukum

Dalam penelitian hukum ini, peneliti menggunakan bahan

hukum sekunder sebagai berikut:

a. Bahan Hukum Primer

a) Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan;

b) Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 tentang Perubahan Atas

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan;

c) Kompilasi Hukum Islam Buku I tentang Hukum Perkawinan BAB

XIV tentang Pemeliharaan Anak Pasal 100 sampai dengan Pasal

186;

d) Rechtreglement voor de Buitengewesten

e) Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010;

f) Penetapan Pengadilan Agama Kayuagung Nomor

50 Peter Mahmud Marzuki, Penelitian Hukum, edisi revisi, cet. 7, 133.



41

4/Pdt.P/2020/PA.Kag.

b. Bahan Hukum Sekunder

a) Buku;

b) Jurnal;

c) Pendapat para ahli;

4. Teknik Pengumpulan Bahan Hukum

Adapun teknik pengumpulan bahan hukum yang digunakan

dalam penelitian ini adalah sebagai berikut :

a. Studi Kepustakaan

Studi kepustakaan akan dilakukan dengan menggali bahan-

bahan penelitian seperti buku dan literatur terkait metode

penetapan asal-usul anak serta dokumen perkara yang terdapat

dalam putusan nomor 4/Pdt.P/2020/PA.Kag.

b. Dokumentasi

Dokumentasi juga merupakan salah satu elemen pendukung

yang berperan sebagai bukti penting yang memvalidasi penelitian

yang dilakukan oleh peneliti. Oleh karena itu, peneliti akan

melampirkan berbagai dokumen yang relevan dalam konteks

perkara ini, termasuk dokumen putusan, pertimbangan dari

majelis hakim, catatan musyawarah majelis hakim, serta

dokumentasi yang terkait dengan pihak-pihak yang terlibat dalam

perkara tersebut, bila diperlukan.



42

5. Teknik Analisa Bahan Hukum

Mengingat jenis penelitian hukum ini sebagai penelitian hukum

normatif, maka peneliti menggunakan teknik analisis data melalui

penalaran dalam bentuk silogisme. Untuk memberikan analisis

hukum yang mendalam melalui penalaran tersebut, peneliti

menggunakan metode yuridis dalam membahas persoalan hukum

yang diuraikan secara deduktif. Metode penafsiran yang digunakan

adalah sebagai berikut :

1) Penafsiran Gramatikal

Penafsiran yang menggunakan tata bahasa dan kata-kata

sebagai alat bagi pembuat undang-undang untuk menyatakan

maksud dan kehendak penulis.51

2) Penafsiran Sistematis

Penafsiran yang dilakukan berdasarkan ketentuan yang

berada di peraturan perundang-undangan, dengan

menganalisis dan menghubungkan satu pasal dengan pasal

yang lain, maupun perundang-undangan yang satu dengan

yang lain.

51 R. Soeroso, Pengantar Ilmu Hukum, (Jakarta: Sinar Grafika, 2008), 100.



43

H. Sitematika Pembahasan

Guna memudahkan pembaca dalam memahami, adanya penelitian ini

maka dibutuhkan adanya suatu sistematika pembahasan sebagi berikut:

BAB I : PENDAHULUAN

Pada bab ini menjelaskan tentang pendahuluan yang berisi latar belakang

masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, telaah

pustaka, kajian teoretis, metode penelitian dan sistematika pembahasan.

BAB II : PENGGUNAAN PENDAPAT ULAMA DALAM PENETAPAN

PENGADILAN AGAMA KAYUAGUNG NOMOR 4/PDT.P/2020/PA.KAG

Menjelaskan data penelitian tentang deskripsi umum tentang para pihak

serta duduk perkara dan analisis pendapat ulama dalam petimbangan

majelis hakim pada penetapan nasab anak Pengadilan Agama Kayuagung

Anak Nomor 4/Pdt.P/2020/PA.Kag.

BAB III : PENENTUAN NASAB ANAK DALAM PERNIKAHAN FASID DI

INDONESIA

Bab ini berisi pembahasan terkait hasil analisis penentuan nasab anak

dalam pernikahan fasid di Indonesia

BAB IV : RELEVANSI PENDAPAT ULAMA TENTANG NIKAH FASID

TERHADAP KEKOSONGAN HUKUM DI INDONESIA

Bab ini berisi pembahasan terkait hasil analisis relevansi pendapat ulama

yang digunakan dalam pertimbangan hukum oleh majelis hakim dalam

penetapan Pengadilan Agama Kayuagung nomor 4/Pdt.P/2020/PA.Kag

terhadap kekosongan hukum tentang penentuan nasab anak di Indonesia.



44

BAB V : PENUTUP

Bab ini merupakan bagian akhir dari skripsi yang berisi kesimpulan dari

seluruh pembahasan dan saran. Kesimpulan ditulis berdasarkan analisis

dari Bab III. Sedangkan saran ditulis berdasarkan hasil interpretasi

kesimpulan penelitian.


