BAB |

PENDAHULUAN

A.  Konteks Penelitian
Agama Islam menekankan kepentingan menjaga keaslian garis
keturunan, karena berkaitan dengan struktur keluarga yang melibatkan
aspek hukum keluarga, seperti hak-hak keturunan, pengawasan,
pemeliharaan, dan pembagian warisan. Dalam upaya menjaga keaslian
garis keturunan tersebut, agama Islam mendorong praktik pernikahan
sebagai langkah untuk menjaga kesucian garis keturunan.’
Alasan dibolehkannya pernikahan dalam agama Islam dijelaskan
dalam al-Quran surat an-Nisaa (4): 1 yang menyatakan:
laga 35 @93 o 3155 Buns il o @Sl o1 (e85 1951 Ll T
L8 S pSde S aWinl® 2Bl w polelus gl alitgmly”  wlus 11 Uiy
Artinya: “Wahai manusia! Bertakwalah kepada Tuhanmu yang
telah menciptakan kamu dari diri yang satu (Adam), dan (Allah)
menciptakan pasangannya (Hawa) dari (diri)-nya; dan dari
keduanya Allah memperkembangbiakkan laki-laki dan
perempuan yang banyak. Bertakwalah kepada Allah yang
dengan nama-Nya kamu saling meminta, dan (peliharalah)

hubungan kekeluargaan. Sesungguhnya Allah selalu menjaga
dan mengawasimu.”(Q.S An-Nisa’ (3): 1)

' Amir Syarifuddin, Hukum Perkawinan Islam di Indonesia (Jakarta: Kencana Prenadamedia
Group, 2014), 46-47.

% Tim Penterjemah al-Quran Kemenag RI, Al-Qurian dan Terjemahannya (Bandung: Diponegoro,
2014),77.



Menikah menjadi tahap awal penting dalam kehidupan manusia yang
akan menentukan jalannya di masa depan, termasuk kebahagiaan serta
potensi memiliki keturunan yang baik. Oleh karena itu, sebagai bagian dari
usaha untuk menjaga garis keturunan penting untuk memastikan masa
depan yang lebih baik melalui pendidikan, pengembangan, dan
pemeliharaan asal usul keturunan yang mungkin samar atau tidak jelas.’

Wahbah al-Zuhaily menganggap keturunan sebagai landasan kuat
dalam pembentukan keluarga, karena mengikat anggota keluarga melalui
ikatan darah. Seorang anak adalah bagian dari ayahnya dan ayah adalah
bagian dari anaknya, sehingga keturunan adalah ikatan keluarga yang sulit
dipisahkan, karena merupakan anugerah besar dari Allah SWT. Kekuatan
garis keturunan ini adalah karunia yang diberikan Allah SWT kepada
manusia yang memperkuat ikatan keluarga dan mencegah kemungkinan
putusnya hubungan keluarga.*

Allah SWT berfirman dalam Q.S. al-Furgan (25): 54 yang berbunyi:

a8 ey a7 aod bus Jadand g £Wl (e 315 o3 3as

Artinya: “Dan Dia (pula) yang menciptakan manusia dari air lalu

Dia jadikan manusia itu (punya) keturunan dan mushaharah

(hubungan kekeluargaan yang berasal dari perkawinan) dan
adalah Tuhanmu adalah Mahakuasa.” (Q.S. Al-Furgon (25) : 54)

Nasab merujuk pada hubungan kekerabatan dengan leluhur, seperti

ayah dan kakek, yang menandakan identifikasi anak terhadap kedua orang

® Yuni Harlina, “Status Nasab Anak dari Berbagai Latar Belakang Kelahiran (Ditinjau menurut
Hukum Islam), Jurnal Hukum Islam, Vol. XIV, No 1, 2014,. 10.

* Wahbah al-Zuhaily, al-Figh al-Islamy wa Adillatuh Jilid X, terj. Abdul Hayyie al-Kattani dkk
(Depok, Gema Insani, 2008), 25.

> Tim Penterjemah al-Qur'an Kemenag RI, Al-Qur’an,. 363.



tua mereka. Alasan penetapan nasab dibagi menjadi 2 (dua), dengan
pertimbangan garis keturunan ibu. Penetapan nasab terhadap ibu
didasarkan pada fakta bahwa ibu adalah orang yang mengandung anak,
tanpa memandang apakah kehamilannya terjadi melalui pernikahan sah,
pernikahan yang rusak, persetubuhan yang diragukan, atau hasil dari
perbuatan zina. Sementara alasan penetapan nasab terhadap ayah hanya
dapat terjadi dalam 3 (tiga) situasi, yaitu melalui perkawinan yang sah,
perkawinan yang tidak valid atau tidak sah, dan hubungan badan yang
diragukan.®

Konsep nasab dalam Islam, yang diatur dalam hukum Indonesia,
tercakup dalam Pasal 99 dan Pasal 100 Instruksi Presiden Republik
Indonesia Nomor 1 Tahun 1991 tentang Penyebarluasan Kompilasi Hukum

Islam (untuk selanjutnya disebut “KHI”) sebagai berikut.’

Pasal 99
Anak yang sah adalah:
(1) Anak yang dilahirkan dalam atau akibat perkawinan yang
sah

(2) Hasil perbuatan suami isteri yang sah di luar rahim dan
dilahirkan oleh isteri tersebut.

Pasal 100

Anak yang lahir di luar perkawinan hanya mempunyai
hubungan nasab dengan ibunya dan keluarga ibunya.

Konsep keabsahan status anak tidak terlalu umum dalam hukum

Islam. Padahal, anak dianggap sebagai anugerah dari Allah SWT dan

¢ Andi Syamsu Alam dan Fauzan, Hukum Pengangkatan Anak Perspektif Hukum Islam (Jakarta:
Kencana Prenadamedia Group, 2008), 179
" Khisni, Hukum Peradilan Agama (Semarang: Unissula Press, 2011), 188



memerlukan pemenuhan serta penghormatan terhadap hak-haknya yang
mendasar.2 Meskipun demikian, kedua formula hukum tersebut merujuk
pada prinsip-prinsip nasab Islam. Keterikatan anak dengan ayahnya
haruslah berdasarkan pernikahan yang sah, dan jika seorang anak lahir
bukan sebagai hasil dari pernikahan yang sah, maka anak-anak tersebut
secara hukum hanya memiliki afiliasi dengan ibunya dan keluarga ibunya.’

Namun, dalam kenyataan di masyarakat, terjadi kasus di mana
beberapa pernikahan tidak memenuhi syarat hukum, dikenal sebagai
nikah fasid, yang artinya “nikah yang rusak”. '® Ketidaklengkapannya dapat
ditemukan setelah pernikahan dilangsungkan, ketika satu atau lebih
syarat tidak terpenuhi sesuai dengan ajaran Islam. Abdul Manan
menjelaskan bahwa nikah fasid adalah ketika salah satu syaratnya tidak
terpenuhi sesuai dengan prinsip Islam.

Dari perspektif hukum pernikahan, nikah fasid dapat menyebabkan
pembatalan pernikahan yang telah terjadi jika terdapat pelanggaran
terhadap syarat-syarat, rukun, atau perundang-undangan, yang
mengakibatkan tidak sahnya pernikahan tersebut. Dalam konteks Pasal 99
ayat (1) KHI, muncul pertanyaan tentang status nasab anak yang lahir dari
pernikahan yang tidak sah atau fasid. Jika dilihat berdasarkan KHI, maka
anak yang lahir dari pernikahan tidak sah tidak dapat dihubungkan dengan

ayahnya dan hanya memiliki hubungan nasab dengan ibunya serta

8 Sakirman, “Telaah Hukum Islam Indonesia Terhadap Nasab Anak”, Jurnal Hunafa: Studia
Islamika, Vol. 12, No. 2, 2015, 10-11

? Ibid.

'% Abdul Manan, Aneka Masalah Hukum Perdata Islam di Indonesia (Jakarta: Kencana, 2017), 39



keluarga ibunya.

Dalam konteks Islam, anak yang lahir dari seorang wanita, baik
melalui pernikahan atau perbuatan zina, memiliki hubungan nasab dengan
wanita yang melahirkan mereka. Ketika kita menggunakan istilah “anak
sah”, maka semua anak tersebut dianggap sebagai anak sah bagi ibunya,
karena hubungan antara ibu dengan anak itu terjadi secara alami."

Dalam hukum Islam, istilah "ayah" dan "ibu" mengacu pada hubungan
antara anak-anak yang berasal dari pernikahan sah, terutama yang diakui
melalui proses jjab kabul. Jika seorang anak lahir dari kedua orang tua ini,
ia dianggap sebagai anak sah. Namun, jika anak tersebut lahir dari
pernikahan yang tidak sah, ia dianggap sebagai anak tidak sah. Menurut
mayoritas ulama, anak ini hanya dihubungkan dengan ibunya dan tidak
memiliki hubungan nasab dengan ayahnya.'

Namun, menurut pandangan madzhab Hanafi, dalam kasus
pernikahan yang tidak sah atau fasid, anak tetap dihubungkan dengan
ayahnya, seperti dalam pernikahan sah, untuk memastikan pelindungan
dan keberlanjutan hidup anak tersebut. Beberapa syarat penentuan nasab
dalam pernikahan fasid adalah: (1) Memiliki kemampuan menghamili bagi
seorang suami; (2) menurut pendapat Malikiyah, sudah jelas melakukan
hubungan suami istri; dan (3) Pihak wanita melahirkan setelah 6 (enam)

bulan atau lebih dari hari dukhul menurut Malikiyah atau dari hari dukhul

" Amir Syarifuddin, Meretas Kebekuan ljtihad Isu-isu Penting Hukum Islam Kontemporer di
Indonesia (Jakarta: Ciputat Press, 2005), 198.
'2 Slamet Abidin dan Aminuddin, Fikih Munakahat (Bandung: Pustaka Setia, 1999), 159.



menurut Hanafiyah."”

Pendapat Wahbah al-Zuhaily mengenai cara menetapkan nasab
dalam pernikahan fasid menarik, karena dalam praktiknya, meskipun
memiliki status hukum yang berbeda, penetapan tersebut dilakukan
dengan cara yang sama seperti dalam pernikahan sah. Ini mencerminkan
sikap hati-hati beliau dalam memastikan agar hubungan nasab anak tetap
terjaga dengan ayahnya, meskipun berasal dari pernikahan yang tidak sah
secara hukum.

Dalam konteks penerapannya dalam hukum perkawinan Islam di
Indonesia, khususnya dalam hal penetapan asal-usul anak, wewenang
mutlak ada pada pengadilan agama, di mana hakim mempertimbangkan
dalam menetapkan perkara asal-usul anak dalam pernikahan fasid.
Penetapan Pengadilan Agama Kayuagung Nomor: 4/Pdt.P/2020/PA.Kag,
misalnya, terdapat permohonan penetapan asal usul anak oleh suami istri
yang statusnya sedang menjadi pertimbangan pengadilan saat itu.

Pernikahan antara kedua pemohon tersebut dilangsungkan pada
tanggal 13 September 2017 dengan wali nikah (ayah kandung) dan dihadiri
oleh 2 (dua) orang saksi nikah, namun pernikahan tersebut belum
dicatatkan secara resmi di Kantor Urusan Agama Lempung Jaya.
Alasannya adalah Pemohon | dan Pemohon Il telah melangsungkan
pernikahan tersebut di bawah tangan dan telah dikarunia 1 (satu) orang

anak.

3 Wahbah al-Zuhaily, al-Figh al-Islamy, 36.



Sebelumnya, Pemohon | berstatus duda cerai dan Pemohon Il
berstatus janda cerai. Kemudian setelah menikah, Pemohon | dan
Pemohon Il hidup rukun dan sudah dikaruniai 1 (satu) orang anak yang
lahir pada tanggal 6 Juni 2018. Kemudian, Pemohon | dan Pemohon Il
menikah ulang pada tanggal 2 Mei 2019 di hadapan Pegawai Pencatatan
Nikah Kantor Urusan Agama Kecamatan Lempung Jaya, Kabupaten Ogan
Komering Ilir, dengan wali nikah ayah kandung dan dihadiri 2 (dua) orang
saksi nikah, yang kemudian telah dikeluarkan Kutipan Akta Nikah tanggal
02 Mei 2019 Nomor 0144/004/V/2019.

Pada tanggal 13 September 2019, para pemohon kemudian
mengurus akta kelahiran anak, namun mendapatkan kesulitan, karena
pihak Dinas Kependudukan dan Catatan Sipil Pemerintahan Kabupaten
Ogan Komering Ilir meminta surat yang menerangkan kalau anak tersebut
adalah anak kandung para pemohon. Oleh karena itu kemudian para
pemohon mohon penetapan asal-usul anak yang dapat dijadikan sebagai
alas hukum dan mempunyai kepastian hukum.

Perkara tersebut kemudian memberikan penggambaran mengenai
pernikahan fasid dalam fakta lahirnya seorang anak pada tanggal 6 Juni
2018 tidak melalui pernikahan yang sah (ijjab gabul). Serta dalam
hubungan antara kedua pemohon, secara fakta pihak pemohon Il (istri)
masih dalam masa iddah perceraiannya meskipun dalam hukum statusnya
adalah janda cerai. Sehingga hal tersebut memunculkan pertanyaan besar

apakah anak yang lahir pada tanggal 6 Juni 2018 tersebut benar dari



hubungan dengan pemohon | atau hubungan bersama pihak lain.

Hal tersebut dipertegas oleh majelis hakim dalam pertimbangannya
bahwa salah satu fakta yang sangat menentukan dalam perkara para
Pemohon adalah bahwa pemohon | menikah dengan pemohon Il dalam
status pemohon | masih suami resmi dari pihak lain dan pemohon Il masih
istri resmi dari pihak lain sehingga dapat dikatakan hubungan perkawinan
antara kedua pihak tersebut dapat dikatakan sebagai perkawinan
poliandri. Sedangkan, secara syari menurut jumhur ulama dikemukakan
bahwa terkait dengan status perkawinan poliandri. Bahwa perkawinan
poliandri menurut jumhur ulama merupakan perkawinan yang rusak (fasid)

sehingga tidak sah.

Penentuan nasab bagi anak yang lahir di luar perkawinan yang sah
(perkawinan yang tidak sah) merupakan perluasan dari aturan mengenai
status anak sah yang sebelumnya dalam Pasal 43 ayat (1) Undang-Undang
Republik Indonesia Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan (untuk
selanjutnya disebut “UU No. 1 Tahun 1974”). Sebelum ketentuan tersebut
dinyatakan conditionally unconstitutional (inkonstitusional bersyarat),
anak yang memiliki hubungan keperdataan (hubungan nasab) dengan
ayah dan ibu kandungnya hanya anak yang dilahirkan dari perkawinan
yang sah, selain dari itu anak tidak memiliki hubungan keperdataan
terhadap ayah biologisnya. Putusan Mahkamah Konstitusi Republik
Indonesia (MK) Nomor: 46/PUU-VIII/2010, tanggal 13 Februari 2012, pada

pokoknya menyatakan bahwa Pasal 43 ayat (1) UU No. 1 Tahun 1974



bertentangan dengan Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia
Tahun 1945 (untuk selanjutnya cukup disebut “UUD NRI Tahun 1945”)
sepanjang dimaknai menghilangkan hubungan keperdataan anak dengan
seseorang yang secara ilmu dan teknologi dapat dibuktikan bahwa laki-
laki tersebut memiliki hubungan darah dengan anak dimaksud. Dengan
putusan MK tersebut di atas, redaksi Pasal 43 ayat (1) UU No. 1 Tahun 1974
yang semula berbunyi, “Anak yang dilahirkan di luar perkawinan hanya
mempunyai hubungan perdata dengan ibunya dan keluarga ibunya” tidak
memiliki kekuatan hukum mengikat sepanjang dimaknai menghilangkan
hubungan perdata dengan laki-laki yang dapat dibuktikan berdasarkan
ilmu pengetahuan dan teknologi dan/atau alat bukti lain menurut hukum
ternyata mempunyai hubungan darah sebagai ayahnya, sehingga ayat
tersebut harus dibaca sebagai berikut: “Anak yang dilahirkan di luar
perkawinan mempunyai hubungan perdata dengan ibunya dan keluarga
ibunya serta dengan laki-laki sebagai ayahnya yang dapat dibuktikan
berdasarkan ilmu pengetahuan dan teknologi dan/atau alat bukti lain
menurut hukum mempunyai hubungan darah, termasuk hubungan
perdata dengan keluarga ayahnya.”

Atas dasar tersebut, hubungan nasab terhadap anak yang lahir di luar
perkawinan yang memiliki hubungan keperdataan kepada ayahnya dan
ibunya. Akan tetapi, dalam praktiknya terdapat kekosongan hukum pada
kepastian nasab anak yang lahir di dalam pernikahan yang fasid. Peneliti

perlu untuk melakukan penelitian lebih lanjut dengan judul “Studi



10

Penetapan Pengadilan Agama Kayuagung Nomor 4/Pdt.P/2020/Pa.Kag

Terkait Penetapan Nasab Anak Yang Lahir Dalam Pernikahan Fasid”.

Fokus Penelitian
Berdasarkan latar belakang yang telah dijelaskan peneliti

sebelumnya, maka dapat ditarik “benang merah” dalam rumusan masalah

yang menjadi pembahasan pokok dalam penelitian ini yakni :

1. Bagaimana kedudukan pendapat ulama tentang penentuan nasab
anak dalam pernikahan fasid?

2. Mengapa tidak ada penentuan nasab anak dalam pernikahan fasid di
Indonesia?

3. Dapatkah Penetapan Pengadilan Agama Kayuagung Nomor:
4/Pdt.P/2020/PA.Kag mengisi kekosongan hukum di Indonesia?

Tujuan Penelitian
Berdasarkan rumusan masalah di atas, maka tujuan yang ingin

dicapai peneliti dalam penelitian ini adalah sebagai berikut:

1. Menganalisis dan memberikan preskripsi terkait kedudukan
pendapat ulama tentang penentuan nasab anak dalam pernikahan
fasid.

2. Menganalisis dan memberikan preskripsi terkait mengapa tidak ada
penentuan nasab dalam pernikahan fasid di Indonesia.

3. Menganalisis dan memberikan preskripsi terkait Penetapan
Pengadilan Agama Kayuagung Nomor: 4/Pdt.P/2020/PA.Kag yang

dimungkinkan dapat mengisi kekosongan hukum di Indonesia.



11

D. Manfaat Penelitian
Adapun manfaat yang diperoleh dari hasil penelitian ini adalah
sebagai berikut.
1. Manfaat Teoritis
Peneliti mengharapkan dengan adanya penelitian ini mampu
menambah khazanah keilmuan tentang “Studi Penetapan Pengadilan
Agama Kayuagung Nomor: 4/Pdt.P/2020/Pa.Kag Terkait Penetapan
Nasab Anak Yang Lahir Dalam Pernikahan Fasid” kepada mahasiswa
IAIN Kediri, seluruh para pencari ilmu di semua tingkatan, kepada
para ahli maupun profesi di bidang tersebut, dan khususnya bagi
peneliti pribadi.
2. Manfaat Praktis
a. Bagi Masyarakat
Manfaat bagi masyarakat diharapkan mampu memberikan
konstribusi yang baik dengan mengimplementasikan hasil
penelitian ini sebagai bahan pengetahuan dan pertimbangan
terhadap perkara penetapan nasab anak oleh pengadilan
agama.
b.  Bagi Hakim di Pengadilan Agama
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
bagi hakim di pengadilan agama untuk dapat mengambil
pertimbangan hukum, baik secara materiil maupun formil,

sehingga dapat terwujudnya badan peradilan yang berkualitas



12

menuju pada peradilan yang unggul (court excellent).
E. Penelitian Terdahulu
Penelitian ini menggunakan telaah pustaka sebagai berikut:

1.  Penelitian skripsi yang berjudul “Metode Penentuan Nasab Dalam
Pernikahan Fasid Menurut Wahbah Al-ZuhAily Dan Penerapannya
Dalam Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia” oleh Fatimatuzzahro,
Universitas Islam Negeri Profesor Kiai Haji Saifuddin Zuhri
Purwokerto, tahun 2022. Hasil penelitian yang diperoleh yaitu anak
dari pernikahan fasid nasabnya tetap disandarkan pada ayahnya jika
memenuhi persyaratan dari segi kemampuan suami bisa menghamili
atau tidak, dari segi jelasnya melakukan hubungan suami atau tidak,
dan dari masa minimal kehamilan apakah memenuhi atau tidak.
Adapun penerapan dalam hukum perkawinan Islam pada penetapan
Pengadilan Agama Banjarbaru Nomor 80/Pdt.P/2017/PA.Bjb hakim
sudah sesuai dan mengacu pendapat Wahbah al-Zuhaily sebagai
pertimbangan hukum dalam menetapkan asal-usul nasab anak
dalam nikah fasid melalui syarat-syarat tertentu yang sudah
terlampaui oleh para pemohon. Penelitian ini dijadikan sebagai data
penunjang atau data tambahan penelitian. Kesamaan penelitian ini
dengan penelitian penulis adalah terletak pada konteks pendekatan
yang sama-sama mengunakan pendapat Wahbah al-Zuhaily sebagai
alat untuk mengkaji terkait asal-usul anak pada perkawinan yang

fasid. Di sisi yang lain, perbedaan penelitian tersebut dengan



13

penelitian yang penulis susun adalah terletak pada kajian penelitian.
Penulis mengkaji kedudukan penetapan Pengadilan Agama
Kayuagung Nomor: 4/Pdt.P/2020/Pa.Kag dalam kekosongan hukum

di Indonesia terkait nasab anak dalam perkawinan yang fasid. ™

2.  Penelitian skripsi yang berjudul “Pengakuan Nasab Anak Zina Oleh
Ayah Biologis Melalui Metode Istilhaq (Analisis Pendapat Muhammad
Abl Zahrah)” oleh Desi Suryani, Universitas Islam Negeri Ar-Raniry
Darussalam-Banda Aceh tahun 2020. Hasil penelitian ini ialah
menurut Abu Zahrah, anak zina tidak memiliki hubungan nasab
dengan laki-laki sebagai ayah biologis. Tetapi, anak zina dapat diakui
ayah biologis melalui metode ilhag, yaitu dengan syarat ayah biologis
tidak secara terus terang mengemukakan anak yang diakuinya itu
hasil perzinaan. Konsekuensinya adalah hubungan saling menafkahi,
hubungan waris, hubungan wali dan hukum lainnya. Landasan hukum
yang digunakan Abu Zahrah dalam menetapkan isbat nasab anak
zina oleh ayah biologis melalui metode ilhag adalah merujuk kepada
QS. Al-Ahqgaf [46] ayat 15 dan QS. Lugman [31] ayat 14. Kedua ayat
tersebut digunakan Abu Zahrah di dalam menetapkan batas minimal
kelahiran anak zina kurang dari 6 (enam) bulan. Anak yang lahir
kurang dari 6 (enam) bulan dapat diakui ayah biologisnya melalui

jalanilhag. Landasan hukum yang lain mengacu kepada riwayat hadis

" Fatimatuzzahro, Metode Penentuan Nasab dalam Pernikahan Fasid Menurut Wahbah

alZuhaily dan Penerapannya dalam Hukum Perkawinan Islam di Indonesia, Skripsi
(Purwokerto: Universitas Islam Negeri Profesor Kiai Haji Saifuddin Zuhri Purwokerto, 2022).



14

al-Bukhari, yang menyatakan bahwa anak bagi pemilik ranjang
(firasy) dan pezina adalah hukuman rajam. Melalui hadis ini, Abu
Zahrah mengungkapkan bahwa anak zina dapat diakui oleh orang tua
biologisnya sepanjang tidak dinyatakan secara terus terang bahwa
anak yang diakuinya itu hasil dari perbuatan zina. Justru itu,
sebaiknya tidak perlu dilakukan, karena bertentangan dengan etika
hukum syara’, dalam arti ayah biologis yang menyebabkan kelahiran
anak zina dimaksud, secara hukum, terdapat dua dosa, dosa berzina
dan dosa mengakui nasab anak zina. Penelitian ini oleh penulis
digunakan sebagai data pembanding. Perbedaan antara penelitian
tersebut dengan penelitian yang disusun penulis adalah terletak
pada variabel dependennya. Penelitian tersebut mengkaji asal-usul
anak diluar perkawinan menggunakan Metode Istilhag Muhammad
Abu Zahrah, sedangkan penelitian yang penulis susun mengkaji

menggunakan pendapat Wahbah al-Zuhaily."™

3. Penelitian skripsi yang berjudul “Penentuan Nasab Anak Hasil Wathi’
Syubhat Menurut Mazhab Hanafi (Analisis Metode Istinbat)” oleh Siti
Sarah, Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh tahun 2023.
Hasil penelitian dan pembahasan menjelaskan bahwa di dalam
Mazhab Hanafi terdapat 2 (dua) macam syubhat yaitu syubhat di

dalam pernikahan yang fasid dan syubhat karena akibat perbuatan

> Desi Suryani, Pengakuan Nasab Anak Zina Oleh Ayah Biologis Melalui Metode Istilhaq
(Analisis Pendapat Muhammad Abd Zahrah), Skripsi (Aceh: Universitas Islam Negeri Ar-Raniry
Darussalam-Banda Aceh, 2020).



15

atau salah orang. Dengan adanya kekeliruan yang menganggap
bahwa ia adalah istri atau suami yang sah akan tetapi ternyata orang
lain maka hubungan syubhat dapat mengakibatkan gqugurnya
hukuman had sesuai dengan ayat Al-Qur'an surat Al-Ahzab ayat 5. Di
dalam Mazhab Hanafi sepakat bahwa nasab anak yang dilahirkan dari
persetubuhan syubhat karena akad dan syubhat karena perbuatan
maka nasabnya dihubungkan atau disandarkan kepada ayahnya
sesuai dengan indikasinya di dalam mazhab Hanafi menggunakan
metode istihsan yang menganggap bahwa sesuatu itu baik atau
mencari yang terbaik di antara yang baik untuk menghindari
terjadinya ketidakadilan. Penelitian tersebut dijadikan penulis dalam
penelitian ini sebagai data pembanding. Perbedaan penelitian
tersebut terhadap penelitian yang akan penulis susun adalah
terletak pada metode pendekatan yang digunakan untuk mengkaji
fenomena hukum. Penelitian tersebut mengkaji tentang penentuan
asal-usul anak di luar perkawinan menggunakan Metode Istinbat
Mazhab Hanafi, sedangkan penelitian yang penulis susun mengkaji

menggunakan metode milik Wahbah al-Zuhaily."®

F. Landasan Teori
1. Gambaran Umum tentang Nasab
a. Pengertian dan Dasar Hukum Nasab

Secara bahasa, kata nasab berasal dari bahasa Arab memiliki

'8 Sitj Sarah, Penentuan Nasab Anak Hasil Wathi’ Syubhat Menurut Mazhab Hanafi (Analisis
Metode Istinbat), Skripsi (Aceh: Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, 2023).



16

makna penisbatan hubungan (silsilah) seseorang kepada kerabat

dekatnya, seseorang maupun pada kaumnya. Dalam bahasa

Indonesia, nasab yaitu keturunan (terutama dari pihak bapak). Di

sisi yang lain, menurut istilah, nasab yaitu hubungan keluarga

dimana ikatan terjadi antara dua orang atau lebih."”
Adapun beberapa definisi nasab menurut pakar hukum Islam
antara lain :

a) Menurut M. Nurul Irfan, nasab adalah hubungan keluarga yang
berdasarkan ikatan darah, ke atas, ke bawah dan ke samping,
semua sebagai akibat dari perkawinan yang sah, perkawinan
fasid dan hubungan badan syubhat.'®

b) Menurut Wahbah al-Zuhaily, nasab didefinisikan sebagai sebuah
pondasi kuat dan menjadi sandaran berdirinya hubungan
keluarga dikarenakan pertalian darah sebab mengikatnya
anggota keluarga.

c) Menurut Amir Syarifuddin, nasab didefinisikan sebagai
hubungan kekerabatan secara hukum."

d) Menurut Slamet Abidin dan Aminuddin, nasab atau keturunan

adalah hubungan yang menentukan asal-usul seorang manusia

7 Afif Muamar, “Ketentuan Nasab Anak Sah, Tidak Sah, dan Anak Hasil Teknologi Reproduksi
Buatan Manusia: Antara UU Perkawinan dan Fikih Konvensional”, Jurnal Al-Ahwal, Vol. VI, No.
1,2013, 2.

'® M. Nurul Irfan, Nasab dan Status Anak dalam Hukum Islam (Jakarta: Amzah, 2015), 27.

Y Amir Syarifuddin, Meretas Kebekuan ljtihad Isu-isu Penting Hukum Islam Kontemporer di
Indonesia (Jakarta: Ciputat Press, 2005), 198.



17

dalam pertalian darahnya.?

Bisa disimpulkan, bahwasanya nasab adalah hubungan
kekeluargaan yang menentukan asal-usul seorang anak serta
menimbulkan akibat hukum berupa hubungan keperdataan.

Di dalam al-Qur’an, kata nasab disebutkan sebanyak tiga kali
yaitu dalam surat al-Furgan (2): 54, as-Saffat (37): 158, dan al-
Mu’minun (23): 101.

Pertama, Allah SWT berfirman dalam Q.S. Al-Furgan (2): 54:

a8y s" gy s /alinnd 13as #Tall 4o 315 01 0

Artinya: “Dan Dia (pula) yang menciptakan manusia dari

air lalu Dia jadikan manusia itu (punya) keturunan dan

mushaharah (hubungan kekeluargaan yang berasal dari

perkawinan) dan adalah Tuhanmu adalah Mahakuasa.”
(Q.S. Al-Furgon (25) : 54)*'

Kedua, Allah SWT berfirman dalam Q.S. As-Shaffaat (37): 158:
oyoo W] dadl cale Wae® G Tl i i Tt

Artinya: “Dan mereka adakan (hubungan) nasab antara
Allah dan antara jin. Dan sesungguhnya jin mengetahui
bahwa mereka benarbenar akan diseret (ke neraka)”.
(Q.S. As-Shaffat (37): 158)*

Ketiga, Allah SWT berfirman dalam Q.S. Al-Mu’minun (23):
107:

ol Uy Sy g DLl 18 ygiall (8 33 38

Artinya: “Apabila sangkakala ditiup maka tidaklah ada

lagi pertalian nasab di antara mereka pada hari itu, dan

tidak ada pula mereka saling bertanya.” (Q.S Al-
Mu’minun (23): 101)*

20 glamet Abidin dan Aminuddin, Fikih Munakahat (Bandung: Pustaka Setia, 1999), 157.
1 Tim Penterjemah al-Qur'an Kemenag RI, Al-Qur'an, 363.

22 Tim Penterjemah al-Quran Kemenag RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, 451.

2 Tim Penterjemah al-Qur'an Kemenag RI, Al-Qur'an dan Terjemahannya, 347.



18

Dari ketiga ayat di atas bisa disimpulkan bahwa kata nasab

bermakna kedekatan antara satu orang dengan yang lainnya.**
b. Sebab-Sebab Ketetapan Nasab

Nasab adalah rahmat dan karunia Allah yang paling besar
kepada hamba-hamba-Nya, sebagaimana layaknya seorang anak
dari orang tuanya. Nasab tidak akan muncul secara tiba-tiba tanpa
melalui proses dan penyebab tertentu yang bisa dibenarkan
menurut agama dan mungkin belum cukup dibuktikan secara
ilmiah, teknologi, ilmu pengetahuan, seperti tes DNA antara orang
tua kandung dan anak.”

Dalam hukum Islam, penetapan nasab antara orang tua dan
anak sangatlah penting sebab bisa diketahui tentang hubungan
antara seorang anak dan orang tuanya. Penetapan nasab juga
mempunyai pengaruh yang besar terhadap keluarga dan
masyarakat individu, maka setiap orang dalam masyarakat harus
merefleksikannya sehingga nasab menjadi jelas karena berkaitan
dengan susunan keluarga, termasuk hukum keluarga maupun
hukum waris yaitu di dalamnya mengatur tentang hak nasab,
perwalian, hak nafkah, dan pewarisan keturunan.?®

Sebab-sebab ditetapkannya nasab ada 2 (dua), pertama

ditinjau dari garis ibu dan kedua ditinjau dari garis ayah.

24 Afif Muamar, “Ketentuan Nasab”, 3.

2> M. Nurul Irfan, Nasab dan Status, 61

%6 M. Lutfi Hakim, “Menjaga Kehormatan Sebagai Perlindungan Nasab Perspektif Magashid
Syariah”, Jurnal Nizham, Vol. 8, No. 01, Januari-Juni 2020, 7



19

Ditetapkannya nasab kepada ibu dikarenakan ibu sekedar
mengandung belaka, baik kehamilannya karena pernikahan yang
sah atau rusak, atau hasil dari persetubuhan yang syubhat atau
kehamilan akibat dari perzinahan.?’

Ulama sepakat bahwasanya kandungan seorang wanita atau
istri yang berumur 6 (enam) sampai 9 (sembilan) bulan dan tidak
gugur maka nasabnya bisa dipertemukan dengan laki-laki yang
saat itu “menguasai” wanita hamil tadi. Mereka sependapat
bahwasanya nasab anak yang dilahirkan kurang dari waktu enam
bulan tidak dapat dipertemukan sebagai hasil perkawinan
hitungan tadi mulai dari waktu akad atau waktu persenggamaan
pertama dan dapat dipertemukan jika di dalam kandungan mulai
dari waktu persenggamaan pertama sampai seminimal masa
mengandung, meskipun wanita itu tidak pernah digauli lagi oleh
suaminya.’®

Adapun mengenai batas maksimal dan minimal kehamilan
terdapat keterangannya dari kedua ayat al-Qur’an yaitu surah al-
Ahgaf ayat 15 dan surah Lukman ayat 14.

Allah SWT berfirman dalam Q.S. Al-Ahgaf (46) : 15:

S wmsyy @) ol wdas> " Bus| 4l yusll Gioys™

I8 o eyl 3l el 36 15] et g 1ol Jadady Jalasg

2’ Muhammad Nashiruddin al-Albani, Tamam al-Minnah fi Ta'liq ‘ala Figh as-Sunnah, terj. Syaikh
Abu Abdurrahman Adil bin Yusuf Al-Azazy, (Jakarta: Pustaka as-Sunnah, 2010), 400.

8 5a’adi Abu Habieb, Ensiklopedia ljmak, terj. Sahal Mahfudz dan Mustofa Bisri (Jakarta: Pustaka
Firdaus, 2011), 529.



20

Joet ol s Ltep Lo wiosal Ll by 35l ol Laegl 100
seluall o Sl ] el BT s LB ) ety sy blo
Artinya: “Dan kami perintahkan kepada manusia agar
berbuat baik kepada kedua orang tuanya. Ibunya telah
mengandungnya dengan  susah  payah, dan
melahirkannya dengan susah payah (pula). Masa

mengandung sampai menyapihnya selama tiga puluh
bulan.” (Q.S. Al-Ahgaf (46) : 15)*°

Allah SWT berfirman dalam Q.S. Lukman (31) : 14 :

of siale U3 oy oy ety ol wad sy sl o

Swoall ] elioly ) Sl

Artinya: “Dan Kami perintahkan kepada manusia (agar

berbuat baik) kepada kedua orang tuanya. Ibunya telah

mengandungnya dalam keadaan lemah yang

bertambah-tambah, dan menyapihnya dalam usia dua

tahun. Bersyukurlah kepada-Ku dan kepada dua orang

ibu bapakmu, hanya kepada Aku kembalimu.” (Q.S.

Lukman (31) : 14)*°

Bagian ayat pertama menegaskan bahwa periode kehamilan
sampai penyapihan adalah 30 bulan. Selanjutnya, bagian ayat
kedua menyoroti proses mengapa penyapihan selama dua tahun.
Setelah diambil masa 2 tahun (24 bulan) untuk disapih, maka masa
kehamilan adalah 6 bulan. Kesimpulan ini didukung oleh bukti
nyata dan penelitian medis.”

Setelah menjelaskan sebab-sebab penetapan nasab dari

pihak ibu, maka selanjutnya menjelaskan tentang sebab-sebab

penetapan nasab dari pihak ayah sebagai berikut:

% Tim Penterjemah al-Qur'an Kemenag R|, Al-Qur'an dan Terjemahannya, 411.

% Tim Penterjemah al-Qur'an Kemenag RI, Al-Quran dan Terjemahannya, 503.

*1 Wahbah al-zZuhaily, al-Figh al-Islamy wa Adillatuh Jilid X, terj. Abdul Hayyie al-Kattani dkk
(Depok, Gema Insani, 2008), 28.



21

Alasan atau sebab-sebab dalam menentukan asal usul
seorang anak bagi ayah kandung hanya dapat terjadi dalam tiga
cara dan memungkinkan pembentukannya yaitu melalui
perkawinan yang sah, perkawinan yang fasid atau batil, dan
melalui hubungan badan secara syubhat. Penjelasan rinci tentang
keturunan anak dari ayah adalah sebagai berikut:

1) Perkawinan yang sah

Silsilah yang berhubungan dengan ayah kandung berlaku
pada saat anak itu dilahirkan atau sebagai hasil perkawinan
yang sah dan tidak berlaku untuk kehamilan akibat perzinahan
antara seorang pria dan seorang wanita. Dalam hal ini,
hubungan orang tua anak hanya dapat dikaitkan dengan ibu dan
keluarganya.*

Ada beberapa persyaratan ketika menetapkan nasab
melalui perkawinan yang sah, yaitu:

a) Menurut kesepakatan para ulama fikih, seorang suami dapat
memberi keturunan, yaitu yang sudah mencapai kematangan
seksual (laki-laki yang sudah baligh). Oleh karena itu, nasab
tidak bisa terjadi pada laki-laki tanpa alat kelamin, kecuali
pada laki-laki yang dapat diobati.

b) Menurut ulama mazhab Hanafi, seorang anak lahir enam

bulan setelah menikah. Jumhur Ulama menambahkan,

32 Andi Syamsu Alam dan Fauzan, Hukum Pengangkatan, 179.



22

syaratnya adalah: laki-laki dan perempuan telah bersetubuh.

Jika kelahiran anak berlangsung kurang dari 6 bulan, silsilah

tidak bisa dihubungkan dengan suami dari wanita tersebut.

c) Satu kali bertemu setelah akad nikah untuk suami isteri.
Ketentuan ini disepakati oleh ulama fikih.

d) Jika seorang anak lahir setelah perceraian suami istri, ada
beberapa cara atau kemungkinan untuk menentukan
hubungan orang tua anak (nasab):

(1)Para ulama fikih sepakat bahwa jika seorang suami
menceraikan istrinya setelah hubungan seksual dan
seorang anak lahir dalam waktu kurang dari enam bulan
setelah perceraian, anak itu nasabnya adalah kepada
suami wanita tersebut. Namun, jika anak telah dilahirkan
lebih dari 6 bulan setelah perceraian dan suami belum
melakukan hubungan seksual sebelum perceraian, maka
anak itu tidak ada hubungannya dengan suami (nasabnya
tidak bisa kepada suami).

(2)Jika seorang suami menceraikan isteri setelah
berhubungan badan, baik melalui talak raji atau talak
ba’in, atau karena kematian laki-laki itu.

2) Perkawinan yang fasid
Para ulama fikih sependapat bahwa hubungan badan yang

terjadi dalam perkawinan yang fasid merupakan salah satu



23

penyebab terbentuknya nasab antara seorang anak dengan
ayah biologisnya, jika syarat-syaratnya terpenuhi. Pembahasan
mengenai syarat-syarat penetapan nasab dalam pernikahan
fasid akan menjadi pokok pembahasan dalam penelitian ini dan
dikaji dalam bab tersendiri.

3) Hubungan Badan secara Syubhat

Hubungan badan secara syubhat terdiri dari dua kata,
hubungan badan dan syubhat, dipisahkan oleh kata tambahan
"secara". Hubungan badan disebut juga senggama, bergaul
suami isteri, persetubuhan, yaitu persetubuhan antara laki-laki-
perempuan, yang kesemuanya itu sesuai dengan arti kata al-
wat’i dalam bahasa Arab. Sedangkan kata syubhat berarti
kesamaan atau ambiguitas. Syubhat dalam arti luas adalah
tidak jelas apakah itu benar dan apakah masih mengandung
kemungkinan benar atau salah.”

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) syubhat
memiliki arti keragu-raguan atau ketidakjelasan tentang
sesuatu, apakah halal atau haram karena kurang jelas status
hukumnya, tidak terang (jelas) antara halal dan haram atau
antara benar dan salah.**

Hubungan badan secara syubhat yaitu persetubuhan

antara seorang pria dan seorang wanita di luar akad nikah,

*> M. Nurul Irfan, Nasab dan, 73-74.
** Anonim, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Edisi Ketiga, (Jakarta: Departemen Pendidikan
Nasional, Balai Pustaka, 2003), 1115.



24

entah orang tersebut sudah menikah secara sah maupun fasid,
namun tidak dapat dianggap sebagai zina yang dilarang oleh
syariat sebab hukumnya tidak jelas, apakah halal ataupun
haram. Contohnya seperti seorang lelaki yang menggauli
wanita yang ia kira istrinya tetapi ternyata bukan isterinya
sebab orang yang dikira istrinya adalah saudara kembar istrinya
atau saudara yang sangat mirip dengan istrinya.

Jika seorang wanita melahirkan lebih dari 6 bulan setelah
bersenggama, maka garis keturunan anak itu diwarisi dari
orang yang melakukan persetubuhan itu karena yang
menghamili itu jelas lelaki tersebut. Namun, jika bayi lahir
sebelum 6 bulan dari hubungan seksual, jelas wanita itu hamil
sebelum hubungan seksual, sehingga pihak laki-laki dari
hubungan seksual tidak termasuk dari silsilah (nasab) anak
tersebut. Bahkan, wanita tersebut mungkin pernah
berhubungan badan dengan seseorang pria sebelumnya kecuali
pria itu mengakui bahwa anak itu adalah miliknya sebab bisa
jadi dia sudah menggauli wanita tersebut sebelumnya.*

c. Metode-Metode Penentuan Nasab
Para ulama fikih sependapat bahwasanya nasab seorang
anak bisa ditentukan dengan tiga cara, yaitu pernikahan yang sah

maupun fasid, pengakuan ataupun gugatan terhadap anak, dan

*> Wahbah al-Zuhaily, al-Figh al-Islamy, 37.



25

pembuktian. Adapun mengenai uraiannya sebagai berikut:
a) Pernikahan yang sah atau fasid
Ulama fikih saling sependapat menerangkan bahwa untuk
menetapkan nasab anak kepada kedua orangtuanya yaitu dapat
melakukan pernikahan yang sah ataupun fasid, meskipun juga
pernikahan serta kelahiran anak tidak secara formal
didaftarkan pada instansi terlibat atau terkait.
b) Pengakuan atau gugatan terhadap anak
Ada dua ragam mengenai pengakuan nasab yaitu igrar
nasab untuk diri sendiri dan igrar nasab yang ditimpakan atau
dibebankan pada orang lain. Igrar nasab untuk diri sendiri yakni
pengakuan ayah terhadap anak dan sebaliknya. “Ini anakku”, “Ini
ayahku” jika sepenuhnya memenuhi persyaratan berikut:

(1) Pengakuan dari anak bahwasanya dirinya tidak mempunyai
nasab yang jelas.

(2) Pengakuan itu benar.

(3) Jika anak itu telah dewasa (baligh) dan bepengetahuan
(menurut jumhur ulama) atau sudah mumayiz (menurut
ulama madzhab Hanafi) maka anak itu meluruskan
pengakuan laki-laki tersebut.

(4) Perzinaan tidak dapat menjadi dasar penentuan nasab anak
dan lelaki yang mengakui nasab anak tersebut harus bisa

membuktikan atau menegaskan bahwa dia bukan anak dari



26

hasil zina.

Adapun igrar nasab yang dilimpahkan atau ditimpakan
kepada orang lain, igraritu merupakan pengakuan sesuatu yang
bercabang dari pangkal nasab, misalnya ada yang mengatakan
“Ini saudaraku”, “Ini kakekku”.

c) Melalui Pembuktian

Alat bukti dalam hal menetapkan nasab berupa kesaksian,
yang statusnya lebih kuat dari sekedar pengakuan, karena alat
bukti sebagai barang bukti selalu menarik orang lain sebagai
penguat, sedangkan pengakuan tidak serta merta atau belum
tentu didukung oleh orang lain.

Di samping tiga metode penetapan nasab di atas, dalam
hukum Islam dikenal penetapan nasab melalui perkiraan
(giyafah) yang masih diperdebatkan oleh para ulama.
Pengertian giyafah secara etimologi memiliki arti menelusuri
jejak, adapun secara terminologi usaha menghubungkan nasab
seseorang yang didasarkan pada kemiripan atau kesamaan
antara lain sifat, rupa atau warna kulit yang menggunakan ilmu
atau cara-cara tertentu.*

Selain metode perkiraan atau giyafah, dikenal juga
metode undian atau qurah. Akan tetapi, Ibnu Qayyim

menerangkan kalau undian ini dinilai sebagai upaya dan cara

3¢ M. Nurul Irfan, Nasab dan, 104.



27

paling akhir jika tidak bisa ditempuh melalui pengakuan,
pembuktian, atau perkiraan. Jadi jika masih dapat ditempuh
dengan cara yang lain, cara penyelesaian perselisihan nasab
dengan undian harus disingkirkan, karena cara tersebut hanya
untung-untungan dan jauh dari petunjuk menuju ke arah yang
benar apalagi keilmiahan.”’
d. Konsep Nasab dalam Kompilasi Hukum Islam
Pembahasan tentang nasab, konsepnya terdapat dalam Pasal

99 dan Pasal 100 KHI, yang pasalnya berbunyi:

Pasal 99
Anak yang sah adalah:
1) Anak yang dilahirkan dalam atau akibat perkawinan
yang sah;

2) Hasil perbuatan suami isteri yang sah di luar rahim
dan dilahirkan oleh isteri tersebut.
Pasal 100
Anak yang lahir di luar perkawinan hanya mempun%/ai
hubungan nasab dengan ibunya dan keluarga ibunya.™

Secara esensial, kedua rumusan hukum tersebut mengacu
pada konsep asal usul anak atau nasab dalam Islam. Silsilah anak
melalui ayah dan ibu harus dikaitkan dengan perkawinan yang sah,
dan jika anak tidak terkait dengan perkawinan yang sah, nasab
anak itu dikaitkan dengan ibu dan keluarga ibu. Meskipun ada
kesenjangan yang diperdebatkan di antara orang Indonesia.
Argumen ini disebabkan oleh tiga alasan. Pertama, usia kehamilan

minimum tidak diperhitungkan, kedua, digunakannya “dalam”

*” Ibid., 108.
*8 Khisni, Hukum Peradilan Agama (Semarang: Unissula Press, 2011), 188



28

pada rumusan pasal tersebut. Ketiga, penggunaan kata “anak yang
lahir di luar perkawinan” dalam Pasal 42 Undang-Undang
Perkawinan dan Pasal 100 KHI.**

Pengertian anak sah dalam bahasa hukum yang tertulis
dalam KHI berarti anak yang lahir dapat dianggap sah apabila: (1)
lahir “dalam” perkawinan; (2) lahir sebagai “akibat” dari
perkawinan yang sah. Ada dua kemungkinan di bagian pertama.
Pertama, setelah akad nikah perkawinan, wanita tersebut hamil
dan melahirkan seorang anak. Kedua, isteri hamil terlebih dulu
sebelum akad nikah dan melahirkan anak setelah akad nikah.
Tentu saja, kemungkinan kedua melibatkan unsur penyimpangan
dari konsep nasab yang ditentukan dalam Islam. Selain itu, pasal
lain menyebutkan kawin saat hamil. Singkatnya, Pasal 53 KHI

dianggap sebagai pasal tentang pengabsahan anak.*

Dalam menentukan garis keturunan atau nasab, hakim
Pengadilan Agama berpendapat bahwa anak sah dengan tetap
konsisten dalam melihat perkawinan yang dilaksanakan secara
sah menurut hukum Islam. Dengan demikian, hakim Pengadilan
Agama menolak semua bentuk perkawinan yang berlawanan
dengan hukum Islam. Dalam penerapannya sebagai contoh, dalam

pasal 43 ayat (1) UU No. 1 Tahun 1974 “anak yang dilahirkan di luar

3 Sakirman, “Telaah Hukum Islam Indonesia Terhadap Nasab Anak”, Hunafa:Jurnal Studia
Islamika, Vol. XII, No. 2, 2015. 13.
0 sakirman, “Telaah Hukum”, 13-14



29

perkawinan hanya mempunyai hubungan perdata dengan ibunya
dan keluarga ibunya” maupun Pasal 100 KHI “anak yang lahir di
luar perkawinan hanya mempunyai hubungan nasab dengan
ibunya dan keluarga ibunya”. Para hakim berpandangan bahwa
anak luar nikah yang dimaksud dalam Pasal 43 ayat 1 dan Pasal
100 KHI adalah anak dilahirkan tanpa melalui perkawinan yang

sah. Anak yang demikian adalah anak zina.”'

Selanjutnya pada Pasal 101, Pasal 102, dan Pasal 103 KHI
sebagai berikut:

Pasal 101

Seorang suami yang mengingkari sahnya anak, sedang

isteri tidak menyangkalnya, dapat meneguhkan

pengingkarannya dengan li'an.
Pasal 102

(1)Suami yang akan mengingkari seorang anak yang
lahir dari istrinya, mengajukan gugatan kepada
Pengadilan Agama dalam jangka waktu 180 hari
sesudah hari lahirnya atau 360 hari sesudah
putusnya perkawinan atau setelah suami atau
setelah suami itu mengetahui bahwa istrinya
melahirkan anak dan berada di tempat yang
memungkinkan dia mengajukan perkaranya kepada
Pengadilan Agama.

(2)Pengingkaran yang diajukan sesudah lampau waktu
tersebut tidak dapat diterima.

Pasal 103

(1)Asal-usul seorang anak hanya dapat dibuktikan
dengan akta kelahiran atau alat bukti lainnya.

(2)Bila akta kelahiran alat bukti lainnya tersebut dalam
ayat (1) tidak ada, maka Pengadilan Agama dapat
mengeluarkan penetapan tentang asal-usul seorang
anak setelah mengadakan pemeriksaan yang teliti
berdasarkan buktibukti yang sah.

(3)Atas dasar ketetapan Pengadilan Agama tersebut

' Sabri Samin, Dinamika Hukum Perdata Islam di Indonesia: Analisis Legislasi Hukum

Perkawinan Islam dalam Sistem Hukum Nasional (Yogyakarta: TrustMedia Publishing, 2015),
97.



30

ayat (2), maka instansi Pencatat Kelahiran yang ada
dalam daerah hukum Pengadilan Agama tersebut
mengeluarkan akta kelahiran bagi anak yang
bersangkutan.
2. Gambaran Umum tentang Nikah Fasid
a. Pengertian Nikah Fasid
Definisi nikah menurut harfiah seperti yang disebutkan
dalam fikih syafi’i yaitu “berkumpul atau bercampur”. Adapun
menurut definisi para fugaha yaitu “al-wat’7. Sementara itu,
dalam arti majazi yaitu “agad’. Sedangkan definisi fasid
merupakan “yang rusak”. Dengan begitu nikah fasid merupakan
“nikah yang rusak”.* Adapun beberapa definisi nikah fasid antara
lain:
a) Menurut Abdul Manan, adalah nikah yang tidak memenubhi

salah satu dari syarat-syarat nikah yang diatur dalam syariat

Islam.

b) Menurut Hasbiyallah, nikah fasid adalah pernikahan yang
tidak sempurna syaratnya dan adanya cacat setelah

terlaksana.

c) Menurut ulama Hanafiah, nikah fasid adalah pernikahan yang
terpenuhi rukun-rukunnya dan syarat-syarat terlaksananya,
tetapi tidak terpenuhi satu syarat dan syarat-syarat sahnya.

Menurut jumhur ulama, tidak ada bedanya antara pernikahan

*2 Abdul Manan, Aneka Masalah Hukum Perdata Islam di Indonesia (Jakarta: Kencana, 2017), 39.



31

rusak dengan batil. Macam-macamnya adalah: nikah tanpa
saksi, nikah kontrak, menikah lima orang sekaligus dalam

satu kali akad, dan lain-lain.

Dengan demikian nikah fasid adalah nikah di mana tidak
lengkap syarat-syarat sahnya nikah yang berakibat tidak sahnya
pernikahan. Selain itu bisa disebut sebagai cacat dalam
pernikahan yang baru bisa diketahui setelah pernikahan

terlaksana.”

b. Akibat Hukum Nikah Fasid

Akibat yang muncul dari adanya pengkategorian fasid yaitu
bahwa sesuatu yang dinyatakan fasid, masih bisa memiliki
pengaruh bagi separuh akibat hukum lainnya meliputi hubungan
badan pada nikah fasid adalah penyebab penentuan nasab.

Perkawinan yang rusak tidak memiliki status hukum sebelum
melakukan hubungan seksual, tidak ada sedikitpun akibat hukum
yang berlaku tidak berlaku. Dalam perkawinan ini tidak boleh ada
hubungan intim, tidak ada kewajiban memberikan mahar dan
nafkah kepada istri, tidak ada kewajiban melaksanakan iddah,
tidak ada hubungan mahram yang berdasarkan musaharah, tidak
ada penasaban anak kepada suami, tidak ada hak waris antara
suami dan istrinya.

Meskipun keadaan hubungan seksual dalam pernikahan yang

** Wahbah al-Zuhaily, al-Figh al-Islamy, 94.



32

rusak (tidak sah) adalah maksiat, akan tetapi menurut ulama

Hanafi, berhubungan seks (tidak dengan yang lainnya seperti

khalwah) menyebabkan terjadinya penerapan hukum sebagai

berikut.**

1)  Wajib membayar mahar

Mereka harus membayar setidaknya mahar misli dan
mahar musamma meskipun telah terjadi hubungan badan
yang berulang kali, menurut mayoritas ulama Hanafiah,
kecuali Zufr. Jika mahar tidak diucapkan dalam akad, maka
kewajibannya adalah membayar mahar misli. Kewajiban
mahar dari perkawinan rusak sebenarnya bukan wajib karena
dasar hukumnya sebab bukan merupakan pernikahan yang
sebenarnya, hal ini dikarenakan telah terjadi hubungan
badan antara keduanya.

2) Nasab anak tetap disambungkan kepada suami, jika memang
ada sebab itu sebagai tindakan sebuah kehati-hatian demi
merawat anak supaya tidak terlantar.

3)  Wanita tersebut wajib ber-’iddah

Seorang wanita wajib ber-%iddah dimulai semenjak
waktu pemisahan di antara keduanya dan hal ini adalah
pendapat yang kuat menurut kebanyakan ulama Hanafiah

sebab seusai terlaksana hubungan badan dan pernikahan

* Nurul Irfan, Nasab dan, 70.



33

yang rusak sudah dilakukan, erat kaitannya dengan hak

hubungan suami isteri. Hak tersebut masih terus

berkelanjutan dan tetap ada sebelum mereka berdua
dipisahkan.
4)  Tetapnya hubungan mahram sebab musaharah.

Seorang laki-laki diharamkan menikah dengan keluarga
asal isteri maupun furuhya. Begitu juga sebaliknya bagi
perempuan, ia tidak diperbolehkan untuk dinikahi oleh as|l
suamidan furt'nya.

Pernikahan yang rusak tidak membuat berlakunya hukum
lain. Oleh karena itu, tidak wajib bagi istri untuk memenubhi
tanggung jawabnya dan menaati suaminya. Tidak ada pula
kewajiban menafkahi isteri. Selain itu, tidak ada hak waris
bersama antara keduanya.

3.  Konsep Rechtsvinding
a. Pengertian Rechtsvinding

Istilah "penemuan hukum" oleh beberapa pakar sering
dipermasalahkan, bahwa apakah tidak lebih tepat istilah
"pelaksanaan hukum", "penerapan hukum", "pembentukan
hukum" atau "penciptaan hukum".*>

Istilah "pelaksanaan hukum" dapat berarti menjalankan

hukum tanpa sengketa. Namun disarnping itu pelaksanaan hukum

* Sudikno Mertokusumo, Penemuan Hukum Sebuah Pengantar (Cet. |; Yogyakarta: Liberty,
1996), 36.



34

dapat pula terjadi kalau ada sengketa, yaitu yang dilaksanakan
oleh hakim dan hal ini sekaligus pula merupakan penegakan
hukum.

Adapun istilah "penerapan hukum" tidak lain berarti
menerapkan (peraturan) hukum yang abstrak sifatnya pada
peristiwanya. Menerapkan hukum (peraturan) hukum pada
peristiwa konkrit secara langsung tidak mungkin. Peristiwa
konkrit itu harus dijadikan peristiwa hukum terlebih dahulu agar
peraturan hukumnya dapat diterapkan.*

Dan istilah "pembentukan hukum" adalah merumuskan
peraturan-peraturan yang berlaku umum, bagi setiap orang. Kalau
lazimnya pembentukan hukum dilakukan oleh pembentuk undang
-undang, maka hakim dimungkinkan pula membentuk hukum,
yaitu kalau hasil penemuan hukumnya merupakan yurisprudensi
yang diikuti oleh para hakim dan merupakan pedoman bagi
masyarakat yang mengandung asasasas hukum yang dirumuskan
dalam peristiwa konkrit dan memperoleh kekuatan berlaku umum.

Sedangkan istilah "penciptaan hukum" terasa kurang tepat
karena memberikan kesan bahwa hukumnya itu sama sekali tidak
ada, kemudian diciptakan (dari tidak ada menjadi ada). Hukum
bukanlah selalu berupa kaedah baik tertulis maupun tidak, tetapi

dapat juga berupa perilaku atau peristiwa, dan di dalam perilaku

a6 Algra, Rechtsaanvemg, Drukkerij BV, (Utrech, 1975), 219



35

itulah terdapat hukumnya yang harus digali serta ditemukan.
Dengan demikian, maka kiranya istilah "penemuan hukum" lah
yang rasanya lebih tepat untuk digunakan.

b. Batasan Rechtsvinding

Penemuan hukum yang dimaksud oleh Paul Scholten dalam
adalah sesuatu yang lain daripada hanya penerapan peraturan-
peraturan pada peristiwanya. Kadang-kadang dan bahkan sangat
sering terjadi bahwa peraturannya harus ditemukan, baik dengan
jalan  interpretasi maupun dengan analogi  ataupun
rechtsvervijning.”

Sedang apa yang dimaksud dengan penemuan hukum oieh
Sudikno Mertokusumo, lazimnya adalah proses pembentukan
hukum oleh hakim atau aparat hukum lainnya yang diberi tugas
untuk penerapan peraturan hukum umum pada peristiwa hukum
kongkrit. Lebih lanjut dapat dikatakan bahwa penemuan hukum
adalah suatu proses kongkretisasi atau individualisasi peraturan
hukum (das sollen) yang bersifat umum dengan mengingat akan
peristiwa kongkrit (das sein) tertentu.®®

Menemukan hukum merupakan karya manusia dan ini
berarti antara lain bahwa setiap penerapan hukum selalu

didahului oleh seleksi subyektif mengenai peristiwa-peristiwa dan

* Achmad Alj, Menguak Tabir Hukum (Suatu Kajian Filosofis dan. Sosiologis) (Jakarta: Chandra
Pratama, 1996), 146.

*8 Sudikno Mertokusumo dan A. Pitlo, Bab-Bab Tentang Penemuan Hukum, Cet. |, (Yogyakarta:
PT. Citra Aditya bakti, 1993), 4.



36

peraturan-peraturan yang relevan. Selanjutnya penerapan sendiri
selalu berarti merumus ulang suatu peraturan abstrak untuk
peristiwa konkrit.

Problematik yang berhubungan dengan penemuan hukum
pada umumnya dipusatkan sekitar hakim dan pembentuk Undang-
undang saja. Berbagai pihak melakukan penemuan hukum.
Penemuan hukum boleh dikatakan merupakan problematik setiap
pencari keadilan. Boleh dikatakan setiap orang yang
berkepentingan dalam suatu perkara melakukan kegiatan
menemukan hukum untuk peristiwa konkrit.

Pada dasarnya setiap orang melakukan penemuan hukurn.
Oleh karena setiap orang selalu berhubungan dengan orang lain
(melakukan interaksi), hubungan banyak diatur oleh hukum dan
setiap orang akan berusaha menemukan hukumnya untuk dirinya
sendiri, yaitu kewajiban dan wewenang apakah yang dibebaskan
oleh hukum padanya.

Penemuan hukum terutama dilakukan oieh hakim dalam
memeriksa dan memutus suatu perkara, penemuan hukum oleh
hakim ini dianggap yang mempunyai wibawa. [lmuan hukumpun
dapat mengadakan penemuan hukum, namun hasil dari
penemuan hukum oleh ilmuan tersebut bukanlah hukum
melainkan ilmu atau doktrin. Walau demikian, sekalipun yang

dihasilkan tersebut bukan hukum, akan tetapi dalam hal ini tetap



C.

37

digunakan istilah penemuan hukum juga, oleh karena doktrin

tersebut apabila diikuti atau diambil alih oleh hakim dalam

putusannya, maka secara otomatis hal itu (ilmu atau doktrin)

menjadi hukum.

Sistem Penemuan Hukum

Dalam perkembangan sistem penemuan dikenal dua

sistem penemuan hukum, yaitu:*’

a)

49

Sistem Penemuan Hukum Heteronom

Sebagai prototype penemuan hukum heteronom
terdapat dalam sistem peradilan negaranegara
Kontinental termasuk di dalamnya Indonesia. Di sini hakim
behas, tidak terikat pada putusan hakim lain yang pernah
dijatuhkan mengenai perkara sejenis. Hakim berfikir
deduktif dari bunyi undang-undang (umum) menuju ke
peristiwa khusus dan akhirnya sampai pada putusan.
Dalam penemuan yang typis logistic atau heteronom
hakim dalam memeriksa dan mengadili perkara
berdasarkan pada faktor-faktor di luar dirinya.
Sistem Penemuan Hukum Otonom

Sebagai prototype penemuan hukum otonom
terdapat dalam sistem peradilan Anglo Saks yang

menganut asas the binding force precedent atau stare



38

decisis et olio non movere. Di sini hakim terikat pada
putusan pada putusan hakim yang telah dijatuhkan
mengenai perkara sejenis dengan yang akan diputus
hakim yang bersangkutan. Memang di sini putusan hakim
terdahulu yang mengikatnya, sehingga merupakan faktor
di luar diri hakim yang akan memutuskan, tetapi hakim
yang akan memutuskan itu menyatu dengan hakim
terdahulu yang telah menjatuhkan putusan mengenai
perkara yang sejenis dan dengan demikian putusan hakim
terdahulu merupakan faktor di luar dirinya.

Namun di dalam perkembangannya dua sistem
penemuan hukum itu saling mempengaruhinya, sehingga
penemuan hukum tidak lagi murni otonom dan murni
heteronom. Bahkan ada kecenderungan bergeser ke arah
penemuan hukum otonom.

Antara penemuan hukum yang heteronom dan
otonom tidak ada batas yang tajam. Di dalam praktek
penemuan hukum kita jumpai kedua unsur tersebut
(heteronom dan otonom).

Putusan pengadilan di negara-negara Anglo saks
merupakan hasil penemuan hukum otonom sepanjang
pembentukan peraturan dan penerapan peraturan itu

dilakukan oleh hakim berdasarkan hati nuraninya, tetapi



39

sekaligus juga bersifat heteronom karena hakim terikat
pada putusanputusan sebelumnya (faktor di luar diri
hakim).

Hukum di Indonesia mengenal penemuan hukum
heteronom sepanjang hakim terikat pada undangundang,
tetapi penemuan hukum ini juga mempunyai unsur-unsur
otonom yang kuat, karena hakim seringkali harus
menjelaskan atau melengkapi undang-undang menurut
pandangannya sendiri.

Apabila terdapat asas peradilan yang berlaku di
Indonesia itu ialah bahwa hakim tidak terikat pada
putusan hakim terdahulu mengenai perkara yang sejenis,
maka ini tidak sedikit hakim yang dalam menjatuhkan
putusannya berkiblat pada putusan pengadilan yang lebih
tinggi mengenai perkara serupa dengan yang dihadapinya.

G. Metode Penelitian
1.  Jenis Penelitian
Jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah
metode penelitian hukum normatif yang bermaksud untuk
mengidentifikasi perkara hukum, menginventarisasi ketentuan
hukum baik peraturan perundang-undangan, putusan dan penetapan
pengadilan, asas-asas, teori-teori, dan doktrin-doktrin hukum dari

para sarjana dan ahli hukum, buku, dan jurnal ilmiah untuk



40

selanjutnya dianalisis dan disusun sebuah kesimpulan agar
penelitian yang dilakukan menjadi sistematis dan konkret.
2. Pendekatan Penelitian
Penelitian  ini  menggunakan  pendekatan konseptual
(conceptual approach).”® Dalam pendekatan konseptual, berfokus
pada penggunaan teori-teori seperti teori penentuan nasab anak dan
metode penentuan nasab menurut ulama dan rechtsvinding.
3. Sumber Bahan Hukum
Dalam penelitian hukum ini, peneliti menggunakan bahan

hukum sekunder sebagai berikut:
a. Bahan Hukum Primer
a) Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan;

b) Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 tentang Perubahan Atas

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan;

c) Kompilasi Hukum Islam Buku | tentang Hukum Perkawinan BAB
X1V tentang Pemeliharaan Anak Pasal 100 sampai dengan Pasal

186;
d) Rechtreglement voor de Buitengewesten
e) Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010;

f) Penetapan Pengadilan Agama Kayuagung Nomor

>0 peter Mahmud Marzuki, Penelitian Hukum, edisi revisi, cet. 7, 133.



41

4/Pdt.P/2020/PA.Kag.

b. Bahan Hukum Sekunder

a) Buku;

b) Jurnal;

c) Pendapat para ahli;

Teknik Pengumpulan Bahan Hukum
Adapun teknik pengumpulan bahan hukum yang digunakan
dalam penelitian ini adalah sebagai berikut :

a.  Studi Kepustakaan

Studi kepustakaan akan dilakukan dengan menggali bahan-
bahan penelitian seperti buku dan literatur terkait metode
penetapan asal-usul anak serta dokumen perkara yang terdapat
dalam putusan nomor 4/Pdt.P/2020/PA.Kag.

b. Dokumentasi

Dokumentasi juga merupakan salah satu elemen pendukung
yang berperan sebagai bukti penting yang memvalidasi penelitian
yang dilakukan oleh peneliti. Oleh karena itu, peneliti akan
melampirkan berbagai dokumen yang relevan dalam konteks
perkara ini, termasuk dokumen putusan, pertimbangan dari
majelis hakim, catatan musyawarah majelis hakim, serta
dokumentasi yang terkait dengan pihak-pihak yang terlibat dalam

perkara tersebut, bila diperlukan.



42

5. Teknik Analisa Bahan Hukum
Mengingat jenis penelitian hukum ini sebagai penelitian hukum
normatif, maka peneliti menggunakan teknik analisis data melalui
penalaran dalam bentuk silogisme. Untuk memberikan analisis
hukum yang mendalam melalui penalaran tersebut, peneliti
menggunakan metode yuridis dalam membahas persoalan hukum
yang diuraikan secara deduktif. Metode penafsiran yang digunakan
adalah sebagai berikut :
1) Penafsiran Gramatikal
Penafsiran yang menggunakan tata bahasa dan kata-kata
sebagai alat bagi pembuat undang-undang untuk menyatakan
maksud dan kehendak penulis.”’
2)  Penafsiran Sistematis
Penafsiran yang dilakukan berdasarkan ketentuan yang
berada di  peraturan  perundang-undangan, dengan
menganalisis dan menghubungkan satu pasal dengan pasal
yang lain, maupun perundang-undangan yang satu dengan

yang lain.

> R. Soeroso, Pengantar Ilmu Hukum, (Jakarta: Sinar Grafika, 2008), 100.



43

Sitematika Pembahasan

Guna memudahkan pembaca dalam memahami, adanya penelitian ini
maka dibutuhkan adanya suatu sistematika pembahasan sebagi berikut:
BAB | : PENDAHULUAN
Pada bab ini menjelaskan tentang pendahuluan yang berisi latar belakang
masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, telaah
pustaka, kajian teoretis, metode penelitian dan sistematika pembahasan.
BAB 1l : PENGGUNAAN PENDAPAT ULAMA DALAM PENETAPAN
PENGADILAN AGAMA KAYUAGUNG NOMOR 4/PDT.P/2020/PA.KAG
Menjelaskan data penelitian tentang deskripsi umum tentang para pihak
serta duduk perkara dan analisis pendapat ulama dalam petimbangan
majelis hakim pada penetapan nasab anak Pengadilan Agama Kayuagung
Anak Nomor 4/Pdt.P/2020/PA.Kag.
BAB Ill : PENENTUAN NASAB ANAK DALAM PERNIKAHAN FASID DI
INDONESIA
Bab ini berisi pembahasan terkait hasil analisis penentuan nasab anak
dalam pernikahan fasid di Indonesia
BAB IV : RELEVANSI PENDAPAT ULAMA TENTANG NIKAH FASID
TERHADAP KEKOSONGAN HUKUM DI INDONESIA
Bab ini berisi pembahasan terkait hasil analisis relevansi pendapat ulama
yang digunakan dalam pertimbangan hukum oleh majelis hakim dalam
penetapan Pengadilan Agama Kayuagung nomor 4/Pdt.P/2020/PA.Kag

terhadap kekosongan hukum tentang penentuan nasab anak di Indonesia.



44

BAB V : PENUTUP

Bab ini merupakan bagian akhir dari skripsi yang berisi kesimpulan dari
seluruh pembahasan dan saran. Kesimpulan ditulis berdasarkan analisis
dari Bab Ill. Sedangkan saran ditulis berdasarkan hasil interpretasi

kesimpulan penelitian.



