
   

15 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

 

A. Prasangka Baik Kepada Allah  

1. Pengertian Prasangka Baik Kepada Allah 

Variabel prasangka baik kepada Allah (ḥusnuzẓạn billāh) berakar pada konsep 

religious coping theory yang dikemukakan oleh Kenneth I. Pargament dalam bukunya 

The Psychology of Religion and Coping: Theory, Research, and Practice.34 

Menurut Pargament, religious coping adalah cara individu menggunakan keyakinan, 

nilai-nilai keagamaan, dan praktik spiritual untuk memahami serta mengatasi peristiwa 

hidup yang penuh tekanan. Ia membedakan dua bentuk utama: 

a. Positive Religious Coping (PRC) yaitu penggunaan nilai-nilai agama secara positif, 

seperti berprasangka baik kepada Tuhan, tawakal, berdoa, mencari makna spiritual 

dalam ujian, serta memandang cobaan sebagai sarana mendekatkan diri kepada 

Allah. 

b. Negative Religious Coping (NRC) yaitu pemaknaan negatif terhadap agama, 

seperti merasa ditinggalkan Tuhan, menyalahkan takdir, atau hilangnya 

kepercayaan terhadap kasih sayang Ilahi.35 

Dalam konteks Islam, prasangka baik kepada Allah (ḥusnuzẓạn billah) termasuk 

kategori positive religious coping, yang berfungsi sebagai pelindung psikologis 

(psychological protector) dari stres dan tekanan emosional.36 

Seseorang yang memiliki prasangka baik kepada Allah meyakini bahwa segala 

peristiwa hidup, baik berupa kesenangan maupun kesulitan, merupakan bagian dari 

rencana Allah yang penuh hikmah. Keyakinan ini melahirkan optimisme, ketenangan 

hati, kesabaran, dan keteguhan iman. 

Dalam konteks mahasiswa penghafal Al-Qur’an, sikap husnuzẓạn billāh 

membantu mereka menafsirkan tekanan akademik, seperti ujian, hafalan, dan 

ekspektasi dosen, sebagai ujian keimanan dan proses pendewasaan spiritual, bukan 

                                                             
34 Pargament, K. I. The Psychology of Religion and Coping: Theory, Research, and Practice. New York: 

Guilford Press. (1997). 
35 Pargament, K. I., Koenig, H. G., Perez, L. M. The Many Methods of Religious Coping: Development and 

Initial Validation of the RCOPE. Journal of Clinical Psychology, 56(4), (2000) 519–543. 
36 Al-Ghazali. Iḥya ‘Ulumiddin (Vol. 4). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. (2008). 



16 
 

 
 

sebagai beban yang merusak kesejahteraan diri.37 Dengan demikian, prasangka baik 

kepada Allah berfungsi sebagai mekanisme coping religius yang mengurangi stres 

akademik melalui makna spiritual, penerimaan positif, dan ketenangan batin.38 

2. Aspek-Aspek Prasangka Baik kepada Allah 

Prasangka baik kepada Allah (ḥusnuzẓạn billāh) merupakan sikap keyakinan 

positif seorang individu terhadap kehendak, keputusan, dan ketetapan Allah dalam 

setiap peristiwa kehidupan. Dalam perspektif psikologi agama, konsep ini sejalan 

dengan teori religious coping yang dikemukakan oleh Kenneth I. Pargament. 

Pargament menjelaskan bahwa positive religious coping mencerminkan cara individu 

memaknai stres dan kesulitan hidup melalui keyakinan religius yang konstruktif, 

sehingga agama berfungsi sebagai sumber kekuatan psikologis, bukan sebaliknya.39 

Dalam konteks mahasiswa penghafal Al-Qur’an, prasangka baik kepada Allah 

menjadi mekanisme penting untuk menjaga keseimbangan antara tuntutan akademik 

dan komitmen spiritual. Tekanan akademik, target hafalan, serta ekspektasi lingkungan 

berpotensi menimbulkan stres apabila tidak diiringi dengan cara pandang religius yang 

positif. Oleh karena itu, enam aspek positive religious coping dari Pargament dapat 

dijadikan landasan teoritis untuk memahami dimensi prasangka baik kepada Allah 

secara komprehensif. 

a. Benevolent Religious Reappraisal (Penilaian Ulang Religius yang Positif) 

Benevolent religious reappraisal merujuk pada kemampuan individu untuk 

menafsirkan peristiwa sulit sebagai bagian dari rencana Allah yang mengandung 

kebaikan dan hikmah. Dalam aspek ini, individu meyakini bahwa setiap kejadian 

termasuk kegagalan, kesulitan, maupun hambatan tidak terjadi secara sia-sia, 

melainkan memiliki tujuan spiritual yang mendalam. Mahasiswa penghafal Al-

Qur’an yang memiliki prasangka baik kepada Allah tidak memandang kegagalan 

akademik atau turunnya kualitas hafalan sebagai bentuk hukuman Ilahi. 

Sebaliknya, kondisi tersebut dimaknai sebagai sarana muhasabah, latihan 

kesabaran, dan proses pendewasaan iman. Cara pandang ini membantu individu 

                                                             
37 Park, C. L Making Sense of the Meaning Literature: An Integrative Review of Meaning Making and Its Effects 

on Adjustment to Stressful Life Events. Psychological Bulletin, 136(2),(2010) 257–301. 
38 Lazarus, R. S., Folkman, S. Stress, Appraisal, and Coping. New York: Springer,(1984). 
39 Kenneth I. Pargament, The Psychology of Religion and Coping: Theory, Research, Practice (New York: 

Guilford Press, 1997), 90–92. 



17 
 

 
 

mengurangi emosi negatif seperti putus asa dan menyalahkan diri, serta 

meningkatkan penerimaan diri dan ketahanan psikologis.40 

b. Collaborative Religious Coping (Kerja Sama dengan Allah dalam Menghadapi 

Masalah) 

Collaborative religious coping menunjukkan pola hubungan aktif antara 

manusia dan Allah dalam menghadapi kesulitan hidup. Individu tidak bersikap 

pasrah secara pasif, tetapi memadukan usaha maksimal dengan ketergantungan 

spiritual kepada Allah. Dalam pola ini, manusia dipandang sebagai pihak yang 

bertanggung jawab untuk berikhtiar, sementara Allah diyakini sebagai sumber 

pertolongan dan hasil akhir. Dalam dunia akademik, mahasiswa yang berprasangka 

baik kepada Allah akan tetap belajar dengan sungguh-sungguh, mengatur waktu 

antara hafalan dan studi, serta berdoa memohon kemudahan. Keyakinan bahwa 

Allah akan menolong hamba-Nya yang berusaha menciptakan rasa optimisme dan 

mengurangi kecemasan berlebih terhadap hasil.41 

c. Seeking Spiritual Support (Mencari Dukungan Spiritual) 

Aspek seeking spiritual support berkaitan dengan upaya individu untuk 

mendekatkan diri kepada Allah sebagai sumber ketenangan dan kekuatan batin. 

Ketika menghadapi tekanan akademik atau kelelahan mental, individu akan 

meningkatkan aktivitas spiritual seperti berdoa, berdzikir, membaca Al-Qur’an, 

dan memperbanyak ibadah sunnah. Bagi mahasiswa penghafal Al-Qur’an, aktivitas 

spiritual tersebut tidak hanya bernilai ibadah, tetapi juga berfungsi sebagai strategi 

regulasi emosi. Kedekatan dengan Allah membantu menurunkan ketegangan 

psikologis, menenangkan pikiran, serta memberikan rasa aman bahwa individu 

tidak menghadapi masalahnya sendirian.42 

d. Religious Forgiveness (Pemaafan Berdasarkan Iman) 

Religious forgiveness menekankan kemampuan individu untuk memaafkan diri 

sendiri, orang lain, dan keadaan hidup atas dasar keyakinan religius. Dalam konteks 

prasangka baik kepada Allah, aspek ini tercermin dari sikap tidak menyalahkan 

Allah secara berlebihan atas kegagalan atau kesulitan yang dialami. Mahasiswa 

yang gagal mencapai target hafalan atau prestasi akademik tertentu tidak larut 

                                                             
40 Ibid., 100. 
41 Kenneth I. Pargament et al., “Patterns of Positive and Negative Religious Coping with Major Life Stressors,” 

Journal for the Scientific Study of Religion 37, no. 4 (1998): 712. 
42 Pargament, The Psychology of Religion and Coping, 121. 



18 
 

 
 

dalam rasa bersalah yang berlebihan. Mereka meyakini bahwa Allah Maha 

Pengampun dan Maha Mengetahui keterbatasan hamba-Nya. Keyakinan ini 

mendorong sikap penerimaan, introspeksi yang sehat, serta motivasi untuk bangkit 

dan memperbaiki diri.43 

e. Religious Focus and Spiritual Connection (Fokus Religius dan Keterhubungan 

Spiritual) 

Aspek ini menggambarkan kedalaman hubungan emosional dan spiritual 

individu dengan Allah. Spiritual connection yang kuat membuat individu 

menjadikan Allah sebagai pusat makna hidup, tempat bergantung, dan sumber 

ketenanga. Mahasiswa dengan keterhubungan spiritual yang baik cenderung lebih 

stabil secara emosional ketika menghadapi tekanan akademik. Mereka memandang 

setiap dinamika kehidupan baik keberhasilan maupun kegagalan sebagai 

manifestasi kasih sayang Allah. Perspektif ini memperkuat ketenangan batin dan 

mengurangi kecenderungan stres akademik.44 

f. Religious Hope and Trust (Harapan dan Kepercayaan kepada Allah) 

Religious hope and trust merupakan keyakinan mendalam bahwa Allah Maha 

Bijaksana dan senantiasa memberikan pertolongan pada waktu yang tepat. Harapan 

religius ini berfungsi sebagai sumber motivasi dan optimisme dalam menghadapi 

masa depan. Pargament menegaskan bahwa harapan dan kepercayaan kepada Allah 

berkontribusi signifikan terhadap peningkatan resilience, pengurangan kecemasan, 

serta penguatan semangat berjuang dalam situasi penuh tekanan. Bagi mahasiswa 

penghafal Al-Qur’an, keyakinan ini mendorong keteguhan hati untuk terus 

berusaha meskipun menghadapi tantangan akademik dan spiritual yang berat.45 

3. Faktor-Faktor Prasangka Baik Kepada Allah 

Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Prasangka Baik kepada Allah merujuk pada 

religious coping theory yang dikembangkan oleh Pargament, prasangka baik kepada 

Allah (ḥusnuzẓạn billāh) merupakan sikap religius yang terbentuk melalui keterpaduan 

berbagai dimensi psikologis dan spiritual. Sikap ini tidak berdiri secara tunggal, 

melainkan dipengaruhi oleh faktor kognitif, afektif, perilaku, sosial-spiritual, moral, 

dan transendental yang berakar pada keimanan serta pengalaman keberagamaan 

                                                             
43 Ibid., 134. 
44 Crystal L. Park, “Religion as a Meaning-Making Framework in Coping with Life Stress,” Journal of Social 

Issues 61, no. 4 (2005): 721. 
45 Pargament, The Psychology of Religion and Coping, 143. 



19 
 

 
 

individu.46 Interaksi antarfaktor tersebut berperan penting dalam membentuk cara 

individu memahami, merespons, dan memaknai peristiwa hidup, termasuk tekanan 

akademik.  

a. Faktor Kognitif 

Faktor kognitif berkaitan dengan cara individu menafsirkan peristiwa hidup 

melalui kerangka berpikir religius. Dalam konsep benevolent religious reappraisal, 

individu memandang kesulitan dan cobaan sebagai bagian dari rencana Allah yang 

mengandung hikmah, bukan sebagai bentuk hukuman atau ketidakadilan.47 Pola 

pikir ini membantu individu mengembangkan interpretasi positif terhadap 

pengalaman yang menekan. 

Dalam konteks mahasiswa penghafal Al-Qur’an, faktor kognitif tampak ketika 

mereka memaknai tuntutan akademik dan tanggung jawab menjaga hafalan sebagai 

ujian keimanan. Ujian perkuliahan tidak dipersepsi sebagai ancaman semata, 

melainkan sebagai sarana peningkatan kualitas diri dan spiritual. Cara berpikir ini 

membantu mahasiswa mengurangi penilaian negatif yang berpotensi 

meningkatkan stres akademik.48 Pandangan tersebut sejalan dengan firman Allah 

SWT dalam QS. Al-Baqarah [2]: 216: 

 ن تكَْرَهوُا شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ۖ أَ كُتِبَ عَليَْكُمُ الْقِتاَلُ وَهُوَ كُرْهٌ لَّكُمْ ۖ وَعَسَىٰ 

ُ وَعَسَىٰ أنَ تحُِبُّوا شَيْ  وَأنَتمُْ لََ تعَْلمَُونَ  عْلمَُ يَ ئاً وَهُوَ شَرٌّ لَّكُمْ ۗ وَاللََّّ  

Artinya: “Boleh jadi kamu membenci sesuatu, padahal itu baik bagimu, dan 

boleh jadi kamu menyukai sesuatu, padahal itu buruk bagimu. Allah mengetahui, 

sedang kamu tidak mengetahui.” Ayat ini menegaskan pentingnya sikap husnuzẓạn 

kepada Allah karena keterbatasan manusia dalam memahami hikmah di balik 

setiap peristiwa.49 

b. Faktor Afektif 

Faktor afektif berkaitan dengan dimensi emosional yang muncul dari keyakinan 

terhadap kasih sayang dan keadilan Allah. Individu yang memiliki tingkat religious 

trust tinggi akan merasakan ketenangan batin dan rasa aman karena meyakini 

                                                             
46 Kenneth I. Pargament, The Psychology of Religion and Coping: Theory, Research, Practice (New York: 

Guilford Press, 2007), 90–92. 
47 Ibid., 116–118. 
48 Ibid., 119. 
49 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta: Kemenag RI, 2019), QS. Al-Baqarah [2]: 

216. 



20 
 

 
 

bahwa setiap keputusan Allah mengandung kebaikan, meskipun tidak selalu sesuai 

dengan harapan pribadi.50 

Pada mahasiswa penghafal Al-Qur’an, faktor afektif berperan dalam 

menurunkan kecemasan akademik dan meningkatkan optimisme spiritual. 

Kepercayaan kepada Allah membantu individu mengelola emosi negatif, seperti 

takut gagal atau khawatir berlebihan, sehingga mereka mampu menjalani proses 

akademik dengan lebih tenang dan stabil secara emosional.51 

c. Faktor Perilaku 

Faktor perilaku merujuk pada tindakan nyata individu dalam menghadapi 

permasalahan hidup dengan melibatkan nilai-nilai religius. Dalam konsep 

collaborative religious coping, individu tetap berusaha secara aktif sambil 

bersandar dan bertawakal kepada Allah.52 Pendekatan ini menegaskan bahwa usaha 

manusia dan pertolongan Allah berjalan secara bersamaan. 

Mahasiswa yang memiliki prasangka baik kepada Allah akan menunjukkan 

perilaku belajar yang konsisten, menjaga kedisiplinan hafalan, serta 

memperbanyak ibadah dan doa. Aktivitas akademik dipandang sebagai bagian dari 

ibadah, sehingga usaha yang dilakukan tidak hanya bernilai duniawi, tetapi juga 

bernilai spiritual.53 

d. Faktor Sosial-Spiritual 

Faktor sosial-spiritual menekankan peran dukungan lingkungan religius dalam 

membentuk dan memperkuat prasangka baik kepada Allah. Keberadaan komunitas 

tahfidz, teman seiman, serta pembimbing spiritual memberikan dukungan 

emosional dan religius yang membantu individu mempertahankan keyakinan 

positif kepada Allah.54 Hal ini selaras dengan QS. Ar-Ra’d [13]: 28: 

 ِ ِ تطَْمَئنُِّ ٱلْقلُوُبُ ٱلَّذِينَ ءَامَنوُا۟ وَتطَْمَئنُِّ قلُوُبهُُم بِذِكْرِ ٱللَّّ   ۗ ألَََ بِذِكْرِ ٱللَّّ

Artinya: “(Yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram 

dengan mengingat Allah. Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah hati menjadi 

tenteram.” Ayat tersebut menunjukkan bahwa kedekatan dengan Allah melalui 

                                                             
50 Pargament, The Psychology of Religion and Coping, 133–135. 
51 Crystal L. Park, “Religion and Meaning,” Journal of Social Issues 61, no. 4 (2005): 722–724. 
52 Pargament, The Psychology of Religion and Coping, 126–128. 
53 Ibid., 129 
54 Harold G. Koenig, Religion, Spirituality, and Health (Cambridge: Cambridge University Press, 2012), 88–90. 



21 
 

 
 

dzikir dan lingkungan religius yang mendukung menjadi sumber ketenangan batin 

yang menumbuhkan husnuzẓạn.55 

e. Faktor Moral dan Spiritual 

Faktor moral dan spiritual berkaitan dengan kemampuan individu untuk 

bersikap sabar, ikhlas, dan ridha terhadap ketentuan Allah. Individu dengan 

kematangan moral-spiritual yang baik tidak larut dalam rasa bersalah atau 

menyalahkan diri ketika mengalami kegagalan, melainkan menjadikannya sebagai 

sarana evaluasi dan penguatan iman.56 Dalam kehidupan akademik, mahasiswa 

penghafal Al-Qur’an yang memiliki faktor ini cenderung mampu bangkit dari 

kegagalan, menjaga integritas diri, serta tetap berpegang pada nilai-nilai religius 

dalam menghadapi tekanan akademik.57 

f. Faktor Transendental 

Faktor transendental berkaitan dengan pengalaman keterhubungan langsung 

dengan Allah (spiritual connectedness). Individu yang memiliki hubungan 

transendental yang kuat akan memandang tekanan hidup, termasuk stres akademik, 

sebagai bagian dari perjalanan spiritual menuju kedewasaan iman.58 Mahasiswa 

dengan tingkat keterhubungan transendental yang tinggi cenderung memiliki 

ketahanan psikologis yang lebih baik. Mereka lebih mampu menghadapi tekanan 

dengan sikap tenang, optimis, dan penuh harapan karena meyakini bahwa setiap 

fase kehidupan berada dalam pengawasan Allah.59 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa prasangka baik kepada 

Allah merupakan bentuk positive religious coping yang berfungsi sebagai 

mekanisme adaptif dalam mengelola stres.60 Pada mahasiswa penghafal Al-Qur’an, 

husnuzẓạn billāh membantu membentuk pola pikir positif, menstabilkan emosi, 

serta memaknai tekanan akademik sebagai bagian dari proses spiritual. Sikap ini 

berkontribusi pada kesejahteraan psikologis dan ketahanan diri dalam menghadapi 

tuntutan akademik.61 

 

                                                             
55 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, QS. Ar-Ra’d [13]: 28. 
56 Koenig, Religion, Spirituality, and Health, 94–96. 
57 Ibid., 97. 
58 Pargament, The Psychology of Religion and Coping, 165–167. 
59 Ibid., 168. 
60 Ibid., 101–103. 
61 Crystal L. Park, “Religion as a Meaning-Making Framework,” Psychology of Religion and Spirituality 2, no. 

3 (2010): 101–103. 



22 
 

 
 

B. Stres Akademik 

1. Pengertian Stres Akademik 

Konsep stres akademik dalam penelitian ini merujuk pada teori stres dan coping 

yang dikemukakan oleh Richard S. Lazarus dan Susan Folkman dalam karya 

monumental Stress, Appraisal, and Coping.62 Teori ini menekankan bahwa stres 

tidak dipahami sebagai respons biologis semata, melainkan sebagai proses 

psikologis yang melibatkan interaksi aktif antara individu dan lingkungan yang 

dihadapinya. Menurut Lazarus dan Folkman, stres muncul ketika individu 

melakukan penilaian kognitif (cognitive appraisal) terhadap suatu situasi dan 

memandangnya sebagai sesuatu yang menuntut atau membebani, melebihi 

kemampuan personal yang dimiliki untuk mengatasinya.63 Dengan demikian, stres 

bersifat subjektif karena sangat bergantung pada cara individu menafsirkan situasi, 

bukan semata-mata pada karakteristik objektif dari situasi tersebut. Dalam konteks 

pendidikan tinggi, teori ini menjelaskan bahwa stres akademik dialami mahasiswa 

ketika tuntutan akademik—seperti beban tugas, ujian, hafalan, target capaian, 

maupun ekspektasi dosen—dinilai melampaui kapasitas diri dan sumber daya 

coping yang tersedia.64 Kondisi ini membuat mahasiswa rentan mengalami 

ketegangan psikologis, khususnya ketika tuntutan akademik berlangsung secara 

terus-menerus dan simultan. 

Lazarus dan Folkman membagi proses stres ke dalam dua tahapan utama. 

Pertama, primary appraisal, yaitu penilaian awal individu terhadap situasi yang 

dihadapi, apakah situasi tersebut dipersepsikan sebagai ancaman (threat), kerugian 

(loss atau harm), atau tantangan (challenge). Kedua, secondary appraisal, yaitu 

evaluasi individu terhadap kemampuan diri dan sumber daya yang dimiliki untuk 

menghadapi situasi tersebut, termasuk kemampuan emosional, dukungan sosial, 

serta sumber daya spiritual.65 Apabila mahasiswa menilai tuntutan akademik 

sebagai ancaman dan merasa tidak memiliki kemampuan coping yang memadai, 

maka stres akademik cenderung meningkat. Sebaliknya, apabila tekanan akademik 

                                                             
62 Richard S. Lazarus dan Susan Folkman, Stress, Appraisal, and Coping (New York: Springer Publishing 

Company, 1984), 19–21. 
63 Richard S. Lazarus dan Susan Folkman, Stress, Appraisal, and Coping, 31–33. 
64 Misra, R.,  Castillo, L. G., “Academic Stress Among College Students: Comparison of American and 

International Students,” International Journal of Stress Management 11, no. 2 (2004): 132–148. 
65 Richard S. Lazarus dan Susan Folkman, Stress, Appraisal, and Coping, 35–40. 



23 
 

 
 

dipersepsikan sebagai tantangan yang masih dapat dikelola, stres dapat bersifat 

adaptif dan mendorong pertumbuhan pribadi. 

Berdasarkan uraian tersebut, stres akademik dapat didefinisikan sebagai respons 

emosional, kognitif, dan fisiologis mahasiswa terhadap tuntutan akademik yang 

dipersepsikan melebihi kemampuan adaptif dirinya.66 Definisi ini menegaskan 

bahwa stres akademik bukan hanya berkaitan dengan tekanan belajar, tetapi juga 

melibatkan proses penilaian subjektif dan strategi penanganan stres yang 

digunakan mahasiswa. Dalam konteks mahasiswa penghafal Al-Qur’an, stres 

akademik memiliki karakteristik yang lebih kompleks karena muncul dari tuntutan 

ganda, yakni pencapaian akademik dan tanggung jawab spiritual berupa menjaga 

hafalan serta konsistensi muroja’ah. Oleh karena itu, teori Lazarus dan Folkman 

relevan digunakan untuk memahami bagaimana mahasiswa penghafal Al-Qur’an 

menilai tekanan akademik dan memilih strategi coping yang sesuai untuk menjaga 

keseimbangan akademik dan spiritual.67 

2. Aspek-Aspek Stres Akademik 

Berdasarkan teori stres dan coping Lazarus dan Folkman, stres akademik dapat 

dipahami melalui beberapa aspek utama yang merepresentasikan rangkaian proses 

psikologis dari penilaian awal hingga munculnya respons individu terhadap stresor 

akademik.68 

a. Penilaian Kognitif (Cognitive Appraisal) 

Aspek ini menggambarkan proses mental mahasiswa dalam 

memberikan makna terhadap situasi akademik yang dihadapi. Primary 

appraisal menentukan apakah suatu tuntutan akademik seperti ujian, tugas, 

atau hafalan dipersepsikan sebagai ancaman, kerugian, atau tantangan. 

Mahasiswa yang memaknai ujian sebagai peluang belajar cenderung 

mengalami stres yang lebih rendah dibandingkan mereka yang memandangnya 

sebagai ancaman terhadap harga diri. Sementara itu, secondary appraisal 

berkaitan dengan penilaian mahasiswa terhadap kemampuan diri dan sumber 

                                                             
66 Sarafino, E. P., Smith, T. W., Health Psychology: Biopsychosocial Interactions, 7th ed. (New York: Wiley, 

2011), 83–85. 
67 Pargament, K. I., Spiritually Integrated Psychotherapy: Understanding and Addressing the Sacred (New 

York: Guilford Press, 2007), 90–92. 
68 Richard S. Lazarus dan Susan Folkman, Stress, Appraisal, and Coping, 141–143. 



24 
 

 
 

daya yang dimiliki untuk menghadapi tekanan akademik. Mahasiswa dengan 

keyakinan diri yang kuat, dukungan sosial yang memadai, serta sumber daya 

spiritual yang baik akan lebih mampu mengelola stres akademik secara 

adaptif.69 

b. Strategi Menghadapi Stres (Coping Strategies) 

Aspek ini merujuk pada upaya yang dilakukan mahasiswa untuk 

mengelola tuntutan akademik. Lazarus dan Folkman membedakan coping 

menjadi dua bentuk utama. Problem-focused coping berorientasi pada 

penyelesaian sumber stres secara langsung, seperti mengatur jadwal belajar, 

meningkatkan strategi hafalan, atau berkonsultasi dengan dosen. Sebaliknya, 

emotion-focused coping bertujuan untuk mengelola respons emosional akibat 

tekanan, misalnya melalui relaksasi, berbagi cerita, berdoa, atau mencari 

makna positif dari kesulitan yang dialami. Dalam konteks mahasiswa 

penghafal Al-Qur’an, coping emosional sering kali terwujud dalam bentuk 

pendekatan spiritual seperti dzikir, tawakal, dan keyakinan bahwa Allah 

memberikan kemudahan setelah kesulitan.70 

c. Reaksi Fisik dan Emosional (Outcome) 

Outcome merupakan dampak dari proses appraisal dan coping yang 

dilakukan individu. Reaksi yang muncul dapat berupa emosional, seperti 

kecemasan, frustrasi, kehilangan motivasi, dan perasaan putus asa, serta fisik, 

seperti kelelahan, gangguan tidur, sakit kepala, dan menurunnya konsentrasi. 

Jika strategi coping yang digunakan efektif, stres dapat berkurang dan 

menghasilkan adaptasi positif. Namun, coping yang maladaptif justru dapat 

memperparah stres akademik.71 

d. Konteks Sosial Akademik 

Lazarus dan Folkman menegaskan bahwa stres tidak terlepas dari 

konteks sosial. Dukungan dari teman sebaya, dosen, dan keluarga berperan 

penting dalam membantu mahasiswa menilai stresor secara lebih positif dan 

realistis.72 Sebaliknya, lingkungan akademik yang kompetitif dan minim 

                                                             
69 Taylor, S. E., Health Psychology, 9th ed. (New York: McGraw-Hill Education, 2015), 182–184. 
70 Kenneth I. Pargament, The Psychology of Religion and Coping (New York: Guilford Press, 1997), 137–139. 
71 Rice, P. L., Stress and Health, 3rd ed. (Boston: Brooks/Cole, 2000), 112–115. 
72 Cohen, S., Wills, T. A., “Stress, Social Support, and the Buffering Hypothesis,” Psychological Bulletin 98, 

no. 2 (1985): 310–357. 



25 
 

 
 

dukungan emosional dapat memperkuat tekanan psikologis dan meningkatkan 

stres akademik. 

3. Faktor-Faktor Stres Akademik 

Berdasarkan teori Lazarus dan Folkman, stres akademik dipengaruhi oleh 

kombinasi antara proses penilaian kognitif, ketersediaan sumber daya coping, serta 

karakteristik individu dan lingkungan.73 Faktor-faktor tersebut meliputi: 

a. Faktor Primary Appraisal 

Faktor ini berkaitan dengan cara mahasiswa menilai tuntutan akademik, 

seperti tingginya beban tugas, ujian, hafalan, serta tenggat waktu.74 Ancaman 

terhadap harga diri, ketakutan akan kegagalan, dan persepsi kehilangan 

motivasi juga memperkuat stres akademik. Namun, ketika tekanan 

dipersepsikan sebagai tantangan, stres dapat berubah menjadi dorongan 

positif.75 

b. Faktor Secondary Appraisal 

Faktor ini mencakup keyakinan diri (self-efficacy), ketersediaan sumber 

daya coping, serta persepsi kendali diri terhadap situasi akademik. Mahasiswa 

dengan keyakinan religius yang kuat, seperti prasangka baik kepada Allah 

(ḥusnuzẓạn billah), cenderung menafsirkan tekanan akademik sebagai ujian 

yang bermakna sehingga lebih resilien terhadap stres.76 

c. Faktor Lingkungan Akademik 

Lingkungan akademik yang kompetitif, kurikulum yang padat, dan 

keterbatasan fasilitas dapat memperberat stres akademik. Sebaliknya, 

dukungan sosial dan budaya kampus yang religius dapat berfungsi sebagai 

stress buffer yang melindungi mahasiswa dari tekanan berlebihan.77 

d. Faktor Internal Individu 

Karakteristik personal seperti kepribadian, motivasi berprestasi, 

kematangan emosi, serta kondisi fisik dan mental turut memengaruhi tingkat 

stres akademik. Mahasiswa dengan kecenderungan perfeksionisme dan 

                                                             
73 Richard S. Lazarus, Emotion and Adaptation (New York: Oxford University Press, 1991), 54–56. 
74 Gadzella, B. M., “Student-Life Stress Inventory: Identification of Stressors,” Psychological Reports 74 

(1994): 395–402. 
75 Bandura, A., Self-Efficacy: The Exercise of Control (New York: Freeman, 1997), 79–81. 
76 Kenneth I. Pargament, Spiritually Integrated Psychotherapy, 112–114. 
77 Santrock, J. W., Life-Span Development, 15th ed. (New York: McGraw-Hill Education, 2019), 415–417 



26 
 

 
 

neurotisisme lebih rentan mengalami stres dibandingkan individu yang stabil 

secara emosional.78 

e. Faktor Strategi Coping 

Penggunaan strategi coping adaptif berperan penting dalam menentukan 

tingkat stres akademik. Problem-focused coping membantu mengurangi 

sumber stres, sedangkan emotion-focused coping berfungsi menenangkan 

emosi.79 Kombinasi keduanya secara seimbang akan membantu mahasiswa 

mencapai adaptasi yang lebih optimal.  

Berdasarkan teori Lazarus dan Folkman, stres akademik merupakan hasil 

interaksi antara penilaian individu terhadap tuntutan akademik dan kemampuan 

coping yang dimilikinya.80 Pada mahasiswa penghafal Al-Qur’an, tekanan 

akademik dan spiritual hadir secara bersamaan, sehingga proses appraisal dan 

coping menjadi faktor kunci dalam menentukan apakah stres bersifat adaptif atau 

justru maladaptif. 

C. Regulasi Emosi Spiritual 

1. Pengertian Regulasi Emosi Spiritual 

Konsep regulasi emosi spiritual dalam penelitian ini bertumpu pada teori 

emotion regulation yang dikemukakan oleh James J. Gross. Gross memandang 

regulasi emosi sebagai suatu rangkaian proses internal yang memungkinkan 

individu untuk memengaruhi jenis emosi yang dialami, waktu kemunculannya, 

serta cara emosi tersebut dirasakan dan diekspresikan dalam perilaku sehari-hari.81 

Dengan kata lain, regulasi emosi tidak bersifat pasif, melainkan melibatkan upaya 

sadar individu dalam mengelola respons emosional terhadap berbagai situasi 

kehidupan. 

Dalam kerangka spiritual, regulasi emosi tidak hanya berfokus pada aspek 

psikologis semata, tetapi juga mencakup dimensi transendental yang berkaitan 

dengan relasi individu dengan Tuhan.82 Regulasi emosi spiritual memandang emosi 

sebagai bagian dari pengalaman keberagamaan, di mana individu menyadari bahwa 

                                                             
78 McCrae, R. R., Costa, P. T., Personality in Adulthood, 2nd ed. (New York: Guilford Press, 2003), 98–100. 
79 Folkman, S., Moskowitz, J. T., “Positive Affect and the Other Side of Coping,” American Psychologist 55, 

no. 6 (2000): 647–654. 
80 Richard S. Lazarus, Emotion and Adaptation, 89–91. 
81 James J. Gross, “The Emerging Field of Emotion Regulation: An Integrative Review,” Review of General 

Psychology 2, no. 3 (1998): 271–299. 
82 Kenneth I. Pargament, Spiritually Integrated Psychotherapy: Understanding and Addressing the Sacred (New 

York: Guilford Press, 2007), 31–33. 



27 
 

 
 

kondisi emosional yang dialami tidak terlepas dari nilai-nilai keimanan, makna 

hidup, serta keyakinan terhadap kehendak Ilahi. Dengan demikian, pengelolaan 

emosi dilakukan melalui integrasi antara kesadaran diri dan kesadaran spiritual. 

Pargament dalam The Psychology of Religion and Coping menjelaskan bahwa 

regulasi emosi spiritual merupakan kemampuan individu untuk mengarahkan, 

mengendalikan, serta memaknai pengalaman emosional dengan menggunakan 

sistem keyakinan dan nilai-nilai spiritual yang dianutnya.83 Dalam perspektif ini, 

emosi negatif seperti kecemasan, kemarahan, atau keputusasaan tidak dihindari, 

tetapi diolah dan ditransformasikan menjadi sikap penerimaan, ketenangan, dan 

harapan melalui praktik-praktik spiritual seperti doa, dzikir, tafakur, dan tawakal. 

Spiritualitas berfungsi sebagai kerangka makna yang membantu individu 

memahami emosi secara lebih adaptif. 

Dalam perspektif Islam, regulasi emosi spiritual dapat dipahami sebagai 

kemampuan individu dalam menata dan mengarahkan emosi berdasarkan 

kesadaran akan kehadiran Allah (muraqabah), sikap sabar (ṣabr), tawakal, serta 

husnuzẓạn billāh atau prasangka baik kepada Allah.84 Individu yang memiliki 

regulasi emosi spiritual yang baik akan mampu menjaga ketenangan batin dalam 

menghadapi tekanan hidup karena meyakini bahwa setiap peristiwa merupakan 

bagian dari kehendak dan ketetapan Allah yang sarat dengan hikmah.85 Keyakinan 

ini membentuk ketahanan emosional yang kuat dan mencegah individu terjebak 

dalam emosi negatif yang berlarut-larut. 

Dalam konteks mahasiswa penghafal Al-Qur’an, regulasi emosi spiritual 

memiliki peran yang sangat penting. Mahasiswa tidak hanya dihadapkan pada 

tuntutan akademik, tetapi juga tanggung jawab menjaga hafalan Al-Qur’an yang 

menuntut kedisiplinan, kestabilan emosi, dan ketekunan spiritual. Regulasi emosi 

spiritual membantu mahasiswa menstabilkan perasaan ketika menghadapi 

kesulitan hafalan, tekanan ujian, maupun beban akademik lainnya dengan 

mengandalkan pendekatan keimanan dan penghayatan nilai-nilai spiritual.86 

                                                             
83 Kenneth I. Pargament, The Psychology of Religion and Coping: Theory, Research, Practice (New York: 

Guilford Press, 1997), 90–92. 
84 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Tematik atas Pelbagai Persoalan Umat (Bandung: Mizan, 

2007), 366–368. 
85 Hamka, Tasawuf Modern (Jakarta: Republika, 2015), 87–89. 
86 Ahmad Mujib dan Jusuf Mudzakir, Nuansa-Nuansa Psikologi Islam (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2012), 

215–217. 



28 
 

 
 

Berdasarkan uraian tersebut, regulasi emosi spiritual dalam penelitian ini 

didefinisikan sebagai kemampuan mahasiswa untuk mengenali, memahami, 

mengelola, serta mengekspresikan emosi secara adaptif dengan berlandaskan nilai-

nilai spiritual Islam guna mencapai keseimbangan psikologis, ketenangan batin, 

dan keteguhan iman dalam menghadapi tuntutan akademik maupun kehidupan 

sehari-hari.87 

2. Aspek-Aspek Regulasi Emosi Spiritual 

Mengacu pada teori regulasi emosi Gross yang diperkaya dengan pandangan 

Pargament serta Desmond, regulasi emosi spiritual mencakup sejumlah aspek 

utama yang merepresentasikan proses pengelolaan emosi melalui kesadaran, 

pemaknaan, dan praktik spiritual.88 Aspek-aspek ini menggambarkan bagaimana 

individu mengintegrasikan dimensi psikologis dan spiritual dalam merespons 

pengalaman emosional. 

a. Kesadaran Emosi dan Spiritualitas (Emotional and Spiritual Awareness) 

Aspek ini berkaitan dengan kemampuan individu untuk mengenali dan 

menyadari emosi yang sedang dialami, sekaligus menghubungkannya 

dengan makna spiritual. Mahasiswa yang memiliki kesadaran spiritual yang 

baik mampu mengidentifikasi emosi negatif seperti marah, kecewa, atau 

cemas tanpa melakukan penolakan, kemudian menempatkannya dalam 

kerangka keyakinan bahwa segala peristiwa terjadi atas izin Allah dan 

memiliki tujuan tertentu.89 Kesadaran ini selaras dengan konsep 

muraqabah, yaitu kesadaran terus-menerus bahwa Allah senantiasa 

mengawasi dan mengatur kehidupan manusia.90 

b. Pemahaman dan Penilaian Spiritual terhadap Emosi (Appraisal and 

Meaning-Making) 

Menurut Gross, proses appraisal atau penilaian kognitif sangat 

menentukan bagaimana individu merespons suatu peristiwa emosional.91 

                                                             
87 Djamaludin Ancok dan Fuad Nashori, Psikologi Islami: Solusi Islam atas Problem-Problem Psikologi 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011), 98–100. 
88 James J. Gross, “Emotion Regulation: Conceptual and Empirical Foundations,” dalam Handbook of Emotion 
Regulation, ed. James J. Gross (New York: Guilford Press, 2014), 3–20. 
89 Kenneth I. Pargament et al., “Religious Coping Methods as Predictors of Psychological, Physical and 

Spiritual Outcomes,” Journal for the Scientific Study of Religion 37, no. 4 (1998): 710–724. 
90 Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, jilid IV (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), 382–384. 
91 James J. Gross dan Ross A. Thompson, “Emotion Regulation: Conceptual Foundations,” dalam Handbook of 
Emotion Regulation (New York: Guilford Press, 2007), 10–12. 



29 
 

 
 

Dalam konteks spiritual, penilaian tersebut tidak hanya didasarkan pada 

pertimbangan rasional atau duniawi, tetapi juga pada nilai-nilai keimanan. 

Kegagalan akademik, misalnya, tidak dimaknai sebagai aib atau akhir dari 

segalanya, melainkan sebagai ujian dari Allah yang bertujuan melatih 

kesabaran, keikhlasan, dan keteguhan hati.92 Pemaknaan ini membantu 

individu mengurangi intensitas emosi negatif dan meningkatkan daya tahan 

psikologis. 

c. Pengendalian dan Penyaluran Emosi (Regulation and Expression) 

Aspek ini mencakup kemampuan individu untuk mengendalikan 

perilaku dan mengekspresikan emosi secara tepat sesuai dengan norma 

agama. Dalam Islam, pengendalian diri atau mujāhadah an-nafs merupakan 

bentuk regulasi emosi yang sangat dianjurkan.93 Mahasiswa yang mampu 

menahan amarah, menghindari reaksi impulsif, serta menggantinya dengan 

doa, dzikir, atau sikap sabar menunjukkan penerapan regulasi emosi 

spiritual dalam kehidupan sehari-hari.94 

d. Pemulihan Emosi melalui Aktivitas Spiritual (Emotional Recovery through 

Spiritual Practice) 

Aktivitas spiritual seperti shalat, membaca Al-Qur’an, berdzikir, dan 

berdoa berfungsi sebagai sarana pemulihan emosi.95 Praktik-praktik 

tersebut membantu individu menggantikan emosi negatif dengan 

ketenangan batin (ṭuma’ninah), rasa syukur, dan kedekatan dengan Allah. 

Penelitian Abdullah dan Halim menunjukkan bahwa mahasiswa yang aktif 

dalam ibadah dan refleksi spiritual cenderung lebih cepat pulih dari stres 

dan kecemasan dibandingkan mereka yang kurang melibatkan dimensi 

spiritual dalam kehidupannya.96 

e. Penerimaan dan Tawakal (Acceptance and Surrender to God) 

Aspek terakhir mencerminkan sikap penerimaan penuh terhadap takdir 

serta penyerahan diri kepada kehendak Allah.97 Individu dengan regulasi 

                                                             
92 Richard S. Lazarus dan Susan Folkman, Stress, Appraisal, and Coping (New York: Springer Publishing 
Company, 1984), 141–143. 
93 Yusuf al-Qaradawi, Pengantar Islam Menyeluruh (Jakarta: Gema Insani Press, 2001), 179–181. 
94 Abu Hamid al-Ghazali, Bidayatul Hidayah (Beirut: Dar al-Minhaj, 2010), 112–114. 
95 Harold G. Koenig, Religion and Mental Health (New York: Academic Press, 2012), 155–157. 
96 Abdullah, M., dan Halim, A., “Spiritual Coping and Psychological Well-Being among University Students,” 

Journal of Religion and Health 55, no. 2 (2016): 502–514. 
97 Kenneth I. Pargament, Spiritually Integrated Psychotherapy, 118–120. 



30 
 

 
 

emosi spiritual yang tinggi mengembangkan sikap tawakal, sabar, dan 

prasangka baik kepada Allah ketika menghadapi kesulitan. Dalam 

perspektif Islam, sikap ini merupakan puncak regulasi emosi, karena 

mencerminkan keseimbangan antara usaha maksimal (ikhtiar) dan 

penerimaan terhadap ketentuan Ilahi.98 

3. Faktor-Faktor Regulasi Emosi Spiritual 

Faktor-faktor yang memengaruhi regulasi emosi spiritual dapat diklasifikasikan 

ke dalam faktor internal dan faktor eksternal yang saling berinteraksi dalam membentuk 

kemampuan individu mengelola emosi secara spiritual.99 

a. Faktor Internal Individu 

1) Keimanan dan Kedekatan Spiritual 

Semakin kuat keimanan dan kedekatan seseorang dengan Allah, 

semakin besar kemampuannya untuk mengendalikan emosi dan memaknai 

kesulitan secara positif.100 

2) Kesadaran Diri (Self-Awareness) 

Kesadaran terhadap emosi, pikiran, dan reaksi diri membantu individu 

memahami sumber emosi negatif serta mengarahkannya ke respons yang lebih 

konstruktif.101 

3) Kematangan Emosi (Emotional Maturity) 

Individu yang matang secara emosional cenderung lebih stabil, tidak 

mudah reaktif, dan mampu mengontrol emosi berdasarkan nilai-nilai 

spiritual.102 

4) Keyakinan Religius (Religious Belief Systems) 

Keyakinan bahwa setiap peristiwa merupakan bagian dari ketetapan 

Allah (qadar) memperkuat ketahanan emosional dalam menghadapi stres dan 

tekanan akademik.103 

b. Faktor Eksternal (Lingkungan dan Dukungan Sosial Spiritual) 

1) Lingkungan Religius 

                                                             
98 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, jilid II (Jakarta: Lentera Hati, 2009), 240–242. 
99 Desmond J. O’Connor, “Spirituality, Emotional Regulation, and Psychological Adjustment,” Journal of 

Psychology and Theology 35, no. 1 (2007): 45–56. 
100 Harold G. Koenig, Handbook of Religion and Mental Health (San Diego: Academic Press, 2001), 198–200. 
101 Daniel Goleman, Emotional Intelligence (New York: Bantam Books, 1995), 46–48. 
102 John W. Santrock, Life-Span Development (New York: McGraw-Hill, 2011), 342–344. 
103 Richard S. Lazarus, Emotion and Adaptation (New York: Oxford University Press, 1991), 229–231. 



31 
 

 
 

Lingkungan yang mendukung praktik keagamaan, seperti kampus 

religius dan program tahfidz, berperan penting dalam memperkuat regulasi 

emosi spiritual mahasiswa.104 

2) Dukungan Sosial Spiritual 

Dukungan dari teman seiman, pembimbing tahfidz, dan keluarga 

membantu individu memperoleh validasi emosional dan pemaknaan religius 

terhadap kesulitan.105 

3) Pengalaman Spiritual 

Pengalaman religius yang mendalam, seperti kekhusyukan dalam doa 

atau tilawah, memperkuat kemampuan individu mengelola emosi negatif.106 

4) Aktivitas Ibadah dan Refleksi Diri 

Keterlibatan rutin dalam ibadah, dzikir, dan tafakur membantu menjaga 

keseimbangan emosi dan kestabilan batin.107 

Berdasarkan teori regulasi emosi Gross dan perspektif religius Pargament, regulasi 

emosi spiritual dapat dipahami sebagai kemampuan individu mengelola emosi secara 

sadar dengan berlandaskan nilai-nilai spiritual.108 Bagi mahasiswa penghafal Al-

Qur’an, regulasi emosi spiritual berfungsi sebagai mekanisme penenang batin yang 

mentransformasikan emosi negatif menjadi kekuatan adaptif melalui iman, doa, dan 

refleksi diri.109 Dengan regulasi emosi spiritual yang baik, mahasiswa mampu 

menghadapi stres akademik dengan sikap tenang, sabar, dan penuh prasangka baik 

kepada Allah.110 

D. Variabel Penelitian 

Variabel penelitian merupakan segala sesuatu yang menjadi fokus pengamatan 

dan pengukuran dalam suatu penelitian. Variabel dipilih oleh peneliti untuk dipelajari 

secara sistematis sehingga dapat diperoleh informasi yang relevan dan digunakan dalam 

penarikan kesimpulan penelitian. Dengan demikian, variabel berperan penting sebagai 

                                                             
104 Djamaludin Ancok, “Psikologi dan Spiritualitas Islam,” Jurnal Psikologi Islam 8, no. 1 (2013): 15–18. 
105 Saroglou, V., “Religion, Spirituality, and Prosocial Behavior,” Personality and Social Psychology Review 17, 

no. 2 (2013): 132–144. 
106 Kenneth I. Pargament dan Julie J. Exline, “Spiritual Struggles,” American Psychologist 63, no. 1 (2008): 1–
15. 
107 Fuad Nashori, Psikologi Keislaman (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2018), 133–135. 
108 James J. Gross, “Emotion Regulation: Taking Stock and Moving Forward,” Emotion 13, no. 3 (2013): 359–

365. 
109 Kenneth I. Pargament, The Psychology of Religion and Coping, 265–267. 
110 Richard S. Lazarus, Stress and Emotion: A New Synthesis (New York: Springer Publishing Company, 1999), 

112–114. 



32 
 

 
 

unsur utama yang menentukan arah dan tujuan penelitian. Menurut Sugiyono, variabel 

penelitian adalah segala sesuatu yang ditetapkan oleh peneliti untuk dipelajari sehingga 

diperoleh informasi tentang hal tersebut, kemudian ditarik kesimpulannya.111 Definisi 

ini menegaskan bahwa variabel tidak hanya sekadar objek pengamatan, tetapi juga 

menjadi dasar analisis ilmiah dalam menjelaskan hubungan antarfenomena yang 

diteliti. 

Sugiyono mengelompokkan variabel penelitian berdasarkan hubungan antara 

satu variabel dengan variabel lainnya. Variabel independen atau variabel bebas (X) 

adalah variabel yang memengaruhi atau menjadi sebab perubahan pada variabel lain, 

sedangkan variabel dependen atau variabel terikat (Y) adalah variabel yang dipengaruhi 

atau menjadi akibat dari adanya variabel bebas.112 Selain itu, dalam penelitian tertentu 

juga dikenal variabel mediator atau intervening, yaitu variabel yang berfungsi sebagai 

perantara yang menjelaskan bagaimana atau mengapa variabel independen 

memengaruhi variabel dependen.113 Berdasarkan judul dan kerangka konseptual 

penelitian ini, maka variabel-variabel yang digunakan adalah sebagai berikut: 

a. Variabel Independen (Variabel Bebas X) Prasangka Baik kepada Allah 

Prasangka baik kepada Allah (ḥusnuzẓạn billah) merupakan sikap spiritual 

individu yang ditandai dengan keyakinan positif terhadap kehendak, ketetapan, dan 

rencana Allah dalam setiap peristiwa kehidupan. Variabel ini diposisikan sebagai 

variabel independen karena diasumsikan memiliki pengaruh terhadap kondisi 

psikologis individu, khususnya dalam menghadapi tekanan dan tuntutan akademik. 

Individu yang memiliki prasangka baik kepada Allah cenderung memandang 

kesulitan sebagai ujian yang mengandung hikmah, sehingga lebih mampu 

mengelola stres secara adaptif.114 

b. Variabel Mediator (Variabel Intervening M) Regulasi Emosi Spiritual 

Regulasi emosi spiritual merupakan kemampuan individu untuk mengenali, 

memahami, mengelola, dan mengekspresikan emosi dengan berlandaskan nilai-

nilai spiritual dan keyakinan religius.115 Variabel ini berperan sebagai mediator 

                                                             
111 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D (Bandung: Alfabeta, 2019), 38. 
112 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, 39. 
113 Baron, R. M., dan Kenny, D. A., “The Moderator–Mediator Variable Distinction in Social Psychological 

Research,” Journal of Personality and Social Psychology 51, no. 6 (1986): 1173–1182. 
114 Kenneth I. Pargament, The Psychology of Religion and Coping (New York: Guilford Press, 1997), 102–105. 
115 James J. Gross, “The Emerging Field of Emotion Regulation,” Review of General Psychology 2, no. 3 

(1998): 271–299. 



33 
 

 
 

karena berfungsi menjembatani pengaruh prasangka baik kepada Allah terhadap 

stres akademik. Prasangka baik kepada Allah diyakini dapat memperkuat regulasi 

emosi spiritual, yang selanjutnya membantu individu dalam mengendalikan emosi 

negatif dan menjaga ketenangan batin saat menghadapi tuntutan akademik. Dengan 

demikian, regulasi emosi spiritual menjelaskan mekanisme psikologis-spiritual 

bagaimana keyakinan religius berkontribusi dalam menurunkan tingkat stres 

akademik.116 

c. Variabel Dependen (Variabel Terikat Y) Stres Akademik 

Stres akademik adalah kondisi tekanan psikologis yang dialami mahasiswa 

sebagai respons terhadap tuntutan akademik, seperti beban tugas, ujian, tuntutan 

prestasi, serta tekanan waktu.117 Variabel ini ditempatkan sebagai variabel 

dependen karena tingkat stres akademik dipandang sebagai hasil atau akibat dari 

pengaruh variabel independen dan variabel mediator. Dalam penelitian ini, stres 

akademik diasumsikan dapat ditekan atau dikelola secara lebih adaptif melalui 

prasangka baik kepada Allah yang diperkuat oleh kemampuan regulasi emosi 

spiritual.118 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa variabel dalam 

penelitian ini terdiri dari variabel independen (prasangka baik kepada Allah), 

variabel mediator (regulasi emosi spiritual), dan variabel dependen (stres 

akademik). Ketiga variabel ini dianalisis untuk mengetahui hubungan dan peran 

masing-masing dalam menjelaskan dinamika psikologis dan spiritual mahasiswa, 

khususnya dalam konteks menghadapi tekanan akademik.119 

E. Kerangka Berpikir 

Kerangka berpikir penelitian ini berangkat dari realitas yang dihadapi 

mahasiswa penghafal Al-Qur’an, yaitu adanya tekanan akademik yang relatif tinggi 

akibat tuntutan ganda yang harus dijalani secara simultan. Mahasiswa tidak hanya 

dituntut untuk mencapai prestasi akademik yang optimal, tetapi juga memiliki tanggung 

jawab besar dalam menjaga hafalan Al-Qur’an yang memerlukan kedisiplinan waktu, 

konsistensi, serta kestabilan emosi. Kondisi ini berpotensi menimbulkan stres 

akademik, yaitu tekanan psikologis yang muncul ketika tuntutan akademik 

                                                             
116 Kenneth I. Pargament, Spiritually Integrated Psychotherapy (New York: Guilford Press, 2007), 87–90. 
117 Richard S. Lazarus dan Susan Folkman, Stress, Appraisal, and Coping (New York: Springer, 1984), 141–

143. 
118 Djamaludin Ancok dan Fuad Nashori, Psikologi Islami (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011), 156–158. 
119 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, 40. 



34 
 

 
 

dipersepsikan melebihi kemampuan individu dalam mengelolanya.120 Stres akademik 

yang tidak terkelola dengan baik dapat berdampak negatif terhadap kesehatan mental, 

motivasi belajar, dan bahkan kualitas spiritual mahasiswa. 

Dalam menghadapi tekanan tersebut, faktor spiritual diyakini memiliki peran 

penting sebagai sumber kekuatan psikologis. Salah satu bentuk kekuatan spiritual yang 

relevan dalam konteks ini adalah prasangka baik kepada Allah (ḥusnuzẓạn billāh). 

Prasangka baik kepada Allah merupakan keyakinan positif bahwa segala ketentuan dan 

peristiwa yang dialami individu berada dalam kehendak Allah dan mengandung hikmah 

serta kebaikan.121 Keyakinan ini mendorong individu untuk memandang kesulitan 

bukan sebagai ancaman semata, melainkan sebagai ujian atau sarana pembelajaran 

spiritual. 

Berdasarkan teori Religious Coping yang dikemukakan oleh Pargament, 

individu yang memiliki orientasi religius positif cenderung menggunakan strategi 

coping yang adaptif dalam menghadapi stres.122 Pandangan positif terhadap Tuhan 

membuat individu menafsirkan stres sebagai bagian dari rencana Ilahi yang bertujuan 

untuk pertumbuhan dan pendewasaan diri. Dalam konteks akademik, prasangka baik 

kepada Allah diyakini mampu menumbuhkan ketenangan batin, sikap ikhlas, serta 

penerimaan diri, yang pada akhirnya berkontribusi pada penurunan tingkat stres 

akademik. Penelitian-penelitian terdahulu menunjukkan bahwa individu dengan tingkat 

husnuzẓạn billah yang tinggi memiliki daya tahan psikologis yang lebih baik dan 

tingkat stres yang lebih rendah.123 

Namun demikian, pengaruh prasangka baik kepada Allah terhadap stres 

akademik tidak terjadi secara langsung, melainkan melalui mekanisme psikologis-

spiritual tertentu. Salah satu mekanisme penting tersebut adalah regulasi emosi 

spiritual. Regulasi emosi spiritual merupakan kemampuan individu dalam mengenali, 

memahami, mengelola, dan mengekspresikan emosi dengan berlandaskan nilai-nilai 

spiritual dan keyakinan religius.124 Individu yang memiliki prasangka baik kepada 

Allah cenderung lebih mampu mengelola emosi negatif seperti cemas, takut, dan putus 

                                                             
120 Richard S. Lazarus dan Susan Folkman, Stress, Appraisal, and Coping (New York: Springer Publishing 
Company, 1984), 141–143. 
121 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 2007), 368–370 
122 Kenneth I. Pargament, The Psychology of Religion and Coping (New York: Guilford Press, 1997), 90–92. 
123 Fitriani, “Hubungan Husnuzan Billah dengan Stres Akademik Mahasiswa,” Jurnal Psikologi Islam 10, no. 2 

(2018): 145–156; Nurul Hidayah, “Spiritual Coping dan Stres Akademik,” Jurnal Konseling Religi 12, no. 1 

(2019): 88–97. 
124 Kenneth I. Pargament, Spiritually Integrated Psychotherapy (New York: Guilford Press, 2007), 87–89. 



35 
 

 
 

asa melalui pendekatan spiritual seperti doa, dzikir, dan tawakal. Dengan kata lain, 

prasangka baik kepada Allah memperkuat regulasi emosi spiritual yang berfungsi 

sebagai penyangga emosional dalam menghadapi tekanan akademik. 

Teori regulasi emosi yang dikemukakan oleh Gross menyatakan bahwa 

kemampuan individu dalam mengatur emosi sangat menentukan bagaimana ia 

merespons situasi yang menekan.125 Ketika regulasi emosi diperkuat oleh dimensi 

spiritual, individu tidak hanya mampu mengendalikan emosi secara kognitif, tetapi juga 

memperoleh ketenangan batin dan makna hidup yang lebih dalam. Dalam konteks 

mahasiswa penghafal Al-Qur’an, regulasi emosi spiritual membantu mereka tetap 

tenang, sabar, dan fokus meskipun dihadapkan pada tuntutan akademik dan target 

hafalan yang berat. Kondisi ini pada akhirnya berkontribusi pada penurunan tingkat 

stres akademik. 

Gambar 1.1 Kerangka Berpikir 

 

Berdasarkan uraian tersebut, berikut bagan kerangka berpikir penelitian ini yang 

memposisikan prasangka baik kepada Allah sebagai variabel independen (X), stres 

akademik sebagai variabel dependen (Y), dan regulasi emosi spiritual sebagai variabel 

mediator (M). Hubungan antarvariabel diasumsikan bersifat negatif, yaitu semakin 

tinggi prasangka baik kepada Allah, maka semakin baik regulasi emosi spiritual 

mahasiswa, yang selanjutnya berdampak pada semakin rendahnya tingkat stres 

akademik. Kerangka berpikir ini membentuk suatu model psikologis-spiritual yang 

                                                             
125 James J. Gross, “The Emerging Field of Emotion Regulation: An Integrative Review,” Review of General 

Psychology 2, no. 3 (1998): 271–299. 



36 
 

 
 

holistik dalam menjelaskan peran keyakinan religius dan pengelolaan emosi spiritual 

dalam mengurangi stres akademik pada mahasiswa penghafal Al-Qur’an.126 

F. Hipotesis Penelitian 

 Menurut Erwan Agus Purwanto, hipotesis adalah dugaan atau pernyataan 

sementara yang diajukan oleh peneliti berkaitan dengan permasalahan yang akan 

diteliti. Hipotesis bersifat sementara karena kebenarannya masih harus dibuktikan 

melalui proses penelitian dengan pengumpulan dan analisis data secara sistematis. 

Dengan demikian, hipotesis merupakan proposisi ilmiah yang menjadi dasar pengujian 

empiris dalam suatu penelitian.127  

Berdasarkan perumusan masalah, tujuan penelitian, serta kerangka berpikir yang 

telah disusun, maka hipotesis dalam penelitian ini dirumuskan sebagai berikut: 

1. Ha₁: Terdapat pengaruh positif dan signifikan Prasangka Baik kepada Allah (X) 

terhadap Regulasi Emosi Spiritual (M) pada mahasiswa penghafal Al-Qur’an. 

Ho₁: Tidak terdapat pengaruh positif dan signifikan Prasangka Baik kepada Allah 

(X) terhadap Regulasi Emosi Spiritual (M) pada mahasiswa penghafal Al-Qur’an. 

2. Ha₂: Terdapat pengaruh positif dan signifikan Regulasi Emosi Spiritual (M) terhadap 

Stres Akademik (Y) pada mahasiswa penghafal Al-Qur’an. 

Ho₂: Tidak terdapat pengaruh positif dan signifikan Regulasi Emosi Spiritual (M) 

terhadap Stres Akademik (Y) pada mahasiswa penghafal Al-Qur’an. 

3. Ha₃: Terdapat pengaruh Prasangka Baik kepada Allah (X) terhadap Stres Akademik 

(Y) pada mahasiswa penghafal Al-Qur’an. 

Ho₃: Tidak terdapat pengaruh Prasangka Baik kepada Allah (X) terhadap Stres 

Akademik (Y) pada mahasiswa penghafal Al-Qur’an. 

4. Ha₄: Regulasi Emosi Spiritual (M) memediasi pengaruh Prasangka Baik kepada 

Allah (X) terhadap Stres Akademik (Y) pada mahasiswa penghafal Al-Qur’an. 

Ho₄: Regulasi Emosi Spiritual (M) tidak memediasi pengaruh Prasangka Baik 

kepada Allah (X) terhadap Stres Akademik (Y) pada mahasiswa penghafal Al-

Qur’an. 

Hipotesis-hipotesis tersebut menunjukkan bahwa Prasangka Baik kepada Allah 

dipandang sebagai faktor spiritual yang berperan dalam mengelola stres akademik 

mahasiswa penghafal Al-Qur’an, baik secara langsung maupun tidak langsung melalui 

Regulasi Emosi Spiritual. Semakin tinggi prasangka baik kepada Allah, semakin baik 

kemampuan individu dalam meregulasi emosi spiritualnya, yang pada akhirnya dapat 

menurunkan tingkat stres akademik yang dialami. 

                                                             
126 Baron, R. M., dan Kenny, D. A., “The Moderator–Mediator Variable Distinction in Social Psychological 

Research,” Journal of Personality and Social Psychology 51, no. 6 (1986): 1173–1182. 
127 Erwan Agus Purwanto dan Dyah Ratih Sulistyastuti, Metode Penelitian Kuantitatif: Untuk Administrasi 

Publik dan Masalah-Masalah Sosial (Yogyakarta: Gava Media, 2017), 74–75. 


	HALAMAN JUDUL
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	DAFTAR TABEL
	DAFTAR GAMBAR
	DAFTAR LAMPIRAN
	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Penelitian Terdahulu
	F. Definisi Operasional

	BAB II
	LANDASAN TEORI
	A. Prasangka Baik Kepada Allah
	1. Pengertian Prasangka Baik Kepada Allah
	2. Aspek-Aspek Prasangka Baik kepada Allah
	3. Faktor-Faktor Prasangka Baik Kepada Allah

	B. Stres Akademik
	1. Pengertian Stres Akademik
	2. Aspek-Aspek Stres Akademik
	3. Faktor-Faktor Stres Akademik

	C. Regulasi Emosi Spiritual
	1. Pengertian Regulasi Emosi Spiritual
	2. Aspek-Aspek Regulasi Emosi Spiritual
	3. Faktor-Faktor Regulasi Emosi Spiritual

	D. Variabel Penelitian
	E. Kerangka Berpikir
	F. Hipotesis Penelitian

	BAB III
	METODE PENELITIAN
	A. Rancangan Penelitian
	B. Populasi dan Sampel
	1. Populasi
	2. Sampel

	C. Teknik Pengumpulan Data
	D. Instrumen Penelitian
	E. Teknik Analisis Data
	1. Tabulasi Data
	2. Uji Instrumen
	a. Uji Validitas
	b. Uji Reliabilitas

	3. Uji Asumsi Klasik
	a. Uji Normalitas
	b. Uji Linieritas
	c. Uji Multikolinieritas
	d. Uji Heterokedastisitas

	4. Uji Statistik Deskriptif
	5. Uji Hipotesis
	a. Uji F (Uji Kelayakan Model)
	b. Regresi Linier Sederhana (Uji T)
	c. Uji Mediasi
	d. Uji Analisis Jalur
	e. Uji Sobel



	BAB IV
	HASIL PENELITIAN
	1. Gambaran Umum Penelitian
	2. Deskripsi Data
	1. Uji Instrumen
	a. Uji Validitas
	b. Uji reliabilitas

	2. Uji Asumsi Klasik
	a. Uji Normalitas
	b. Uji Linieritas
	c. Uji Multikolinieritas
	d. Uji Heteroskedastisitas

	3. Analisis Statistik Deskriptif
	a. Deskripsi Data Variabel Prasangka Baik Kepada Allah (X)

	4. Uji Hipotesis
	a. Uji F (Uji Simultan)
	b. Uji T (Regresi Linier Sederhana)
	c. Uji Mediasi
	d. Analisi Jalur
	e. Uji Sobel



	Stres Akademik
	BAB V
	PEMBAHASAN
	A. Pengaruh Prasangka Baik Kepada Allah terhadap terhadap Regulasi Emosi Spiritual Pada Mahasiswa Penghafal Al-Qur’an
	B. Pengaruh Regulasi Emosi Spiritual terhadap Stres Akademik Pada Mahasiswa Penghafal Al-Qur’an
	C. Pengaruh Prasangka Baik kepada Allah terhadap Stres Akademik Pada Mahasiswa Penghafal Al-Qur’an
	D. Regulasi Emosi Spiritual sebagai Mediator antara Prasangka Baik kepada Allah Terhadap Stres Akademik Pada Mahasiswa Penghafal Al-Qur’an

	BAB VI
	PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA
	LAMPIRAN
	RIWAYAT HIDUP

