BAB I
LANDASAN TEORI
A. Warung Kopi

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia kafe merupakan tempat minum
yang pengunjungnya dapat memesan minuman, seperti kopi, teh, bir, dan kue-
kue; kedai kopi.t?

Salah satu jenis usaha yang banyak berkembang di desa adalah warung
kopi, yang memiliki potensi untuk meningkatkan pendapatan masyarakat
sehingga dapat memengaruhi tingkat ekonomi per kapita. Dari perspektif
budaya, warung kopi atau coffee shop berperan sebagai tempat interaksi sosial
(meeting point) yang menyediakan ruang untuk berkumpul, berdiskusi,
menulis, membaca, bersantai, atau menghabiskan waktu bersama, baik secara
individu maupun dalam kelompok kecil. 14

B. Implementasi

Secara umum, dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, implementasi
berarti pelaksanaan atau penerapan. Istilah ini biasanya berhubungan dengan
kegiatan yang dilakukan untuk mencapai tujuan tertentu. Implementasi dapat
diartikan sebagai penerapan ide, konsep, kebijakan, atau inovasi ke dalam
tindakan praktis yang menghasilkan dampak, seperti perubahan dalam
pengetahuan, keterampilan, nilai, atau sikap.'®

Sedangkan menurut Van Meter dan Van Horn seperti yang dikutip oleh

Parsons bahwa “Implementasi yaitu sebuah tindakan yang dilakukan oleh

13 https://www.kbbi.web.id/kafe diakses tanggal 15 Januari
14 Irwanti Said, "Warung Kopi Dan Gaya Hidup Modern." Jurnal Al-Khitabah 3.3 (2017). hal. 172
15 B. T. Haji, Pengertian Implementasi, Laporan Akhir, 2020, hal. 31.

20



https://www.kbbi.web.id/kafe

21

organisasi atau pemerintah dan swasta baik secara individu atau kelompok
yang bertujuan untuk mencapai sebuah tujuan.”*®Istilah ini sering digunakan
dalam konteks melaksanakan sebuah aktivitas untuk mencapai tujuan yang
telah ditetapkan. Implementasi merupakan langkah krusial dalam
merealisasikan tujuan dalam suatu sistem. Implementasi adalah proses krusial

yang mengubah rencana atau kebijakan menjadi tindakan nyata dan konkret.

C. Nilai

1. Definisi Nilai

Kata "nilai" berasal dari bahasa Latin, yaitu "valare,” dan bahasa
Prancis kuno "valoir,”" yang berarti nilai. Secara denotatif, istilah valare,
valoir, value, dan nilai dapat dipahami sebagai harga.l” Menurut
Muhaimin dan Abdul Mujib, nilai merupakan sesuatu yang praktis dan
efektif dalam jiwa serta tindakan manusia, yang juga terintuisi secara
objektif dalam masyarakat.’®* Nilai merupakan konsep yang sangat
fundamental dalam kehidupan manusia. la berfungsi sebagai pedoman
yang membentuk sikap, perilaku, dan pilihan individu dalam berbagai
aspek kehidupan. Nilai Tidak hanya berhubungan dengan norma atau
etika, tetapi juga mencerminkan apa yang dianggap penting oleh seseorang
atau suatu komunitas.

Dalam aktivitas sehari-hari, nilai adalah hal yang berharga, bermutu,
dan bermanfaat bagi manusia. Nilai bersifat abstrak dan ideal, bukan benda

konkret atau fakta, dan berkaitan dengan penghayatan yang diinginkan

16 H. Akib, “Implementasi kebijakan: Apa, mengapa, dan bagaimana,” Jurnal Administrasi Publik, 1(1),

2010, hal. 3.

17T, P. . Pendidikan, llmu dan Aplikasi Pendidikan (Jakarta: Grasindo, 2007)., hal. 42.
18 Muhaimin & A. Mujib, Pemikiran Pendidikan Islam (Bandung: Tri Genda Karya, 1993). hal. 110



22

maupun tidak diinginkan, serta hal-hal yang disukai dan tidak disukai.
Menurut Zaim El-Mubarok, nilai dapat dibedakan menjadi dua kategori
utama. Pertama, Values of being atau nilai hati nurani, yaitu nilai-nilai
yang ada dalam diri seseorang dan berkembang menjadi perilaku dan cara
memperlakukan orang lain. Seperti yang dikutip oleh Heri Cahyono dalam
jurnalnya yang mengutip dari Zaim EI Mubarok, Contoh nilai hati nurani
antara lain kejujuran, keberanian, cinta damai, potensi, disiplin, dan
kesucian. Kedua, Values of giving atau nilai memberi, yaitu nilai-nilai
yang harus diterapkan dan akan menghasilkan respon sesuai dengan apa
yang diberikan, seperti loyalitas, rasa percaya, sikap ramah, keadilan,
kedermawanan, dan sikap tidak egois., peduli dan kasih sayang.®

Dari penjelasan di atas mengenai nilai, dapat disimpulkan bahwa nilai
terkait dengan tindakan atau sikap manusia mengenai hal-hal yang
dianggap baik dan buruk, yang dapat diukur melalui agama, tradisi, moral,
etika, dan budaya yang berlaku dalam masyarakat.

Sedangkan menurut Ngalim Purwanto dalam Qiqi Yuliati, berbagai
faktor turut memengaruhi nilai-nilai yang dimiliki oleh seseorang seperti
adat istiadat, etika, kepercayaan, dan agama yang dianut. Semua elemen
ini berkontribusi terhadap sikap, pandangan, dan perilaku individu, hal
tersebut kemudian terlihat dalam perilaku dan cara mereka membuat

keputusan.. %

Heri Cahyono, “Pendidikan Karakter : Strategil Pendidikan Nilai dalam Membentuk Karakter Religius,”
Ri’ayah: Jurnal Sosial Dan Keagamaan 1, no. 02 (2 Desember 2016): hal 50,.

20 Qigi Yuliati Zakiyah dan A. Rusdiana, Pendidikan Nilai; Kajian Teori dan Praktik Di
Sekolah(Bandung: Pustaka Setia, 2014), hal.14



23

Adapun menurut Chabib Toha, penanaman nilai merupakan suatu
upaya atau tindakan atau proses yang dilakukan seseorang untuk
membentuk keyakinan tertentu dalam sistem keyakinan, di mana individu
melakukan tindakan atau menghindari sesuatu. tindakan tertentu
berdasarkan apa yang dianggap pantas atau tidak pantas?.. Oleh karena itu,
pendidikan agama Islam pada anak memegang peranan penting bagi orang
tua dan guru. Hal ini diwujudkan melalui pengajaran nilai-nilai agama
Islam. sehingga anak dapat memahami, mengerti, dan menerapkannya
dalam kehidupan sehari-hari.

a) Nilai Keislaman

Noeng Muhadjir mengelompokkan nilai-nilai kehidupan
menjadi beberapa kategori. sembilan kategori yang mencakup
tinjauan filosofis dan sembilan nilai sebagai kriteria dari tinjauan
epistemologis, serta hubungannya dengan aspek psikologis dan
sosiologis manusia. Dari sembilan nilai hidup tersebut mliputi
rasional-etis, estetis, harkat dan martabat, jasmaniah, sosial-etis,
kekuasaan untuk pengabdian, efisiensi yang manusiawi, hak asasi,
dan keyakinan. %

Nilai-nilai agama, terutama dalam Islam, berasal dan
berakar dari keyakinan akan keesaan Tuhan. Semua nilai dalam
kehidupan manusia berlandaskan pada keyakinan terhadap keesaan

Tuhan yang merupakan fondasi agama. Pada hakikatnya nilai

21 Chabib Toha, Kapita Selekta Pendidikan Islam(Yogyakarta: Pustaka pelajar, 2000), hal 61
22 Noeng Muhadjir, Ilmu Pendidikan..., hal. 135



24

keislaman berisi kumpulan prinsip hidup dan ajaran tentang cara
manusia menjalani kehidupan di dunia saling berkaitan satu sama
lain, membentuk suatu kesatuan yang utuh dan tidak terpisahkan.
Nilai juga dapat didefinisikan sebagai konsep atau pemikiran yang
dianggap penting oleh seseorang dalam hidupnya. Melalui nilai-
nilai ini, seseorang dapat menentukan pandangannya terhadap
objek, individu, gagasan, atau perilaku yang dianggap baik atau
buruk®

Nilai keislaman dapat didefinisikan sebagai prinsip-prinsip
moral dan etika yang diambil dari ajaran Islam, yang mencakup
berbagai komponen kehidupan, baik individu maupun sosial. Nilai
ini mencakup keyakinan akan adanya Tuhan, kewajiban beribadah,
etika dalam berinteraksi dengan sesama, dan tanggung jawab
terhadap lingkungan. Nilai keislaman juga menekankan pada

pentingnya akhlak yang baik (moralitas) dalam berperilaku.

b) Sumber-Sumber Nilai keislaman

Al-Qur'an

Sebagai wahyu yang diturunkan untuk umat Islam, Al-
Qur'an mengandung berbagai ajaran yang menjadi pedoman
hidup. Ayat-ayat Al-Qur'an memberikan panduan mengenai

akhlak, hukum, dan pelaksanaan ibadah. Misalnya, Surah Al-

23 Jamaliah Hasballah, Nilai-Nilai Budi Pekerti dalam Kurikulum, (Tesis), (Banda Aceh: PPs IAIN Ar-

Raniry, 2008), hal. 25.



25

Bagarah ayat 177 yang menekankan pada keimanan dan amal
saleh.
ii.  Hadis
Hadis adalah himpunan ucapan, tindakan, dan
ketetapan Nabi Muhammad SAW. Hadis menjadi sumber
penting dalam memahami aplikasi nilai keislaman dalam
kehidupan sehari-hari. Sebagai contoh, hadis yang menyatakan
bahwa "sebaik-baik manusia adalah yang paling bermanfaat
bagi orang lain" menunjukkan pentingnya nilai sosial dalam
Islam.
ii.  ljtihad dan Fatwa Ulama
Pemikiran dan penafsiran para ulama juga menjadi
sumber nilai keislaman, terutama dalam konteks modern yang
menghadapi isu-isu baru. ljtihad diperlukan untuk menjawab
tantangan zaman sambil tetap berpegang pada prinsip-prinsip
dasar Islam.
c) Komponen Nilai Keislaman
Nilai keislaman dapat dibagi menjadi beberapa komponen utama:
i. Keimanan
Percaya kepada Allah, malaikat, kitab-kitab, rasul-rasul, hari
kiamat, dan takdir merupakan inti dari nilai keislaman. Keimanan
ini membentuk dasar bagi setiap tindakan dan perilaku seorang

Muslim.



Vi.

26

ii. Ibadah

Ibadah merupakan bentuk penghambaan kepada Allah yang di
wujudkan dengan melaksanakan shalat, zakat, puasa, dan haji.
Ibadah tidak hanya terbatas pada ritual, tetapi juga mencakup
segala tindakan baik yang dilakukan dengan niat yang tulus.
Akhlak

Akhlak yang baik sangat ditekankan dalam Islam. Nilai-nilai
seperti jujur, adil, sabar, dan kasih sayang harus diinternalisasi
dalam perilaku sehari-hari. Rasulullah SAW diutus untuk
menyempurnakan akhlak manusia.

Keadilan

Islam mengajarkan pentingnya keadilan dalam setiap aspek
kehidupan. Keadilan sosial, ekonomi, dan hukum adalah nilai yang
harus ditegakkan agar masyarakat dapat hidup harmonis.
Tanggung Jawab Sosial

Umat Islam diajarkan untuk peduli terhadap sesama,
membantu yang membutuhkan, dan berkontribusi dalam
menciptakan masyarakat yang sejahtera. Zakat dan sedekah
adalah contoh konkret dari nilai ini.

Kepedulian Lingkungan

Islam mengajarkan pentingnya menjaga lingkungan sebagai
amanah dari Allah. Konsep ini relevan dalam konteks global saat

ini, di mana isu lingkungan menjadi tantangan besar.



D.

27

Kegiatan Keagamaan

Menurut KBBI, kegiatan merujuk pada semangat atau kecakapan dalam
melakukan suatu usaha. Sementara itu, keagamaan mengacu pada hal-hal
yang berkaitan dengan agama, termasuk ciri-ciri atau sifat-sifat yang melekat
dalam ajaran agama.?

Keagamaan berasal dari kata dasar "agama", yang berarti suatu
kepercayaan kepada Tuhan (atau Dewa dan sejenisnya) yang disertai dengan
ajaran untuk mengabdi kepada-Nya serta menjalankan kewajiban-kewajiban
yang berkaitan dengan kepercayaan tersebut. Beragama berarti memiliki atau
menganut suatu agama, menjalankan ibadah, menaati ajaran agama, serta
menjalani kehidupan sesuai dengan nilai-nilai agama.?

Keagamaan atau religiusitas dapat tercermin dalam berbagai aspek
kehidupan manusia. Aktivitas keagamaan tidak terbatas pada pelaksanaan
ritual atau ibadah semata, melainkan juga mencakup berbagai tindakan lain
yang dilandasi oleh dorongan spiritual. Agama merupakan lambang, sistem
kepercayaan, sistem nilai, serta pola perilaku yang sarat makna, yang berfokus

pada hal-hal yang dianggap paling esensial dan bermakna dalam kehidupan.2®

24 Kamus Besar Bahasa Indonesia Edisi Ketiga (Jakarta: Departemen Pendidikan Nasional Balai Pustaka,

2007), hal 12

ZImam Fuadi, Menuju Kehidupan Sufi (Jakarta: Bina IImu, 2004), hal 72

26 Muhaimin,

Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam di Sekolah

(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012),hal 293.



28

E. Moderasi Beragama

1. Definisi Moderasi Beragama

Moderasi beragama merujuk pada sikap moderat dalam memahami
dan menjalankan ibadah, dengan menjaga keseimbangan tanpa bersikap
ekstrem atau berlebihan. Dalam buku Moderasi Beragama yang
diterbitkan oleh Kementerian Agama, konsep ini dijelaskan lebih lanjut
adalah sikap beragama yang seimbang antara pelaksanaan ibadah secara
pribadi (eksklusif) dan penghargaan terhadap keyakinan serta praktik
keagamaan orang lain yang berbeda (inklusif).. Sikap moderat ini
mencegah kita dari ekstremisme dan fanatisme dalam beragama. Moderasi
beragama dianggap sebagai solusi untuk mengatasi dua kutub ekstrem,
yaitu ekstrem kanan atau ultra-konservatif di satu sisi, dan ekstrem Kiri
atau liberal di sisi lain.?’

Moderasi beragama adalah sikap yang menengah antara
melaksanakan praktik keagamaan yang diyakini sendiri dan menghormati
praktik keagamaan orang lain yang berbeda keyakinannya. Paham ini
memiliki beberapa prinsip utama yang menandai moderasi beragama,
yaitu: 1) Tawassuth, yang berarti mengambil jalan tengah; 2) Tawazun,
yang menekankan pada keseimbangan; 3) I’tidal, yang berarti bersikap
lurus dan tegas; 4) Tasamuh, yang menunjukkan toleransi; 5) Musawah,
yang berarti persamaan; 6) Syura, yaitu musyawarah; 7) Ishlah, yang

berkaitan dengan reformasi; 8) Aulawiyah, yang berarti mendahulukan yang

27 Kementerian Agama, R. 1. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama Republik Indonesia. Cet. Pertama. hal 15



29

prioritas; 9) Tathawur wa ibtikar, yang menggambarkan sikap dinamis dan
inovatif; dan 10) Tahadhdhur, yang berarti berkeadaban.?

Moderasi beragama dapat diartikan sebagai sistem yang menekankan
keseimbangan dengan tetap berpegang pada prinsip ajaran agama, tanpa
bersikap berlebihan atau terlalu mempermudah sesuatu. Ini mencakup
keseimbangan antara aspek ruhani dan jasmani, dunia dan akhirat,
masyarakat dan individu, agama dan negara, serta iman dan ilmu. Selain
itu, moderasi beragama menuntut pemahaman dan pengamalan agama
yang tidak ekstrem terhadap diri sendiri maupun orang lain. Dalam bahasa
Arab, kata "moderasi” diterjemahkan sebagai "al-wasathiyyah,” yang
secara linguistik berasal dari kata dasar "wasath".

Menurut Al-Asfahaniy, istilah "wasathan" memiliki makna yang
sejalan dengan "sawa 'un," yaitu berada di tengah-tengah antara dua batas,
atau dapat diartikan sebagai keadilan. Wasathan merujuk pada posisi yang
seimbang, standar, atau moderat. Selain itu, istilah ini juga mencerminkan
sikap menjaga diri dari ekstremisme atau tindakan yang meninggalkan
prinsip kebenaran agama.?®

Menurut Quraish Shihab, wasathiyah atau moderasi beragama
mengharuskan individu untuk menghindari ekstremisme serta sikap yang
terlalu mempermudah segala hal dalam berbagai aspek kehidupan. Tujuan
moderasi beragama adalah merealisasikan konsep Islam yang inklusif,

menghargai perbedaan, dan meningkatkan tenggang rasa antar sesama

28 Mustaqim Hasan, “Prinsip Moderasi Beragama dalam Kehidupan Berbangsa” JURNAL MUBTADIIN
7, no. 02 (September 16, 2021): hal 100,
29 Mohamad Fahri dan Ahmad Zainuri, “Moderasi Beragama Di Indonesia,” Intizar 25, no. 2 (2019): 95—

100. hal. 13



30

melalui pelaksanaan yang nyata. KH. Afifudin Muhajir menyatakan
bahwa wasathiyah adalah metode atau pendekatan untuk
mengkontekstualisasikan Islam sebagai Rahmatan lil Alamin dalam
peradaban global. Dalam Hukum Islam, wasathiyah berhubungan dengan
keseimbangan di banyak hal, seperti keseimbangan antara hubungan
manusia dengan Tuhan dan sesama manusia, teks (Nash) dan penalaran
(ljtihad), keseimbangan antara sumber-sumber nash (Al-Qur’an dan
hadits) dan tujuan syari'at (Magashid), serta keseimbangan antara
ketegasan dalam praktik amaliah sendiri dan fleksibilitas dalam bersikap
terhadap perbedaan.

Konsep wasathiyyah tampaknya menjadi titik tengah yang
memisahkan dua pandangan yang berlawanan. Sebagai penengah, konsep
ini menolak pemikiran radikal dalam agama sekaligus tidak mengabaikan
isi al-Qur’an sebagai sumber hukum utama. Oleh karena itu, wasathiyyah
lebih condong pada sikap toleran tanpa mengendurkan pemahaman
terhadap ajaran Islam. Yusuf Al-Qardhawi menyatakan bahwa
wasathiyyah, atau pendekatan yang moderat merupakan salah satu ciri
khas. unik Islam yang tidak ditemukan dalam ideologi lain.*

Dalam masyarakat Nusantara yang beragam, sikap keberagamaan
yang eksklusif, yang mengklaim kebenaran dan keselamatan hanya pada
satu pihak, berpotensi menimbulkan gesekan antar kelompok agama.
Konflik keagamaan yang sering terjadi di Indonesia biasanya disebabkan

oleh sikap keberagamaan yang tidak inklusif serta persaingan antar

30'M fahri, A Zainuri, “Moderasi Beragama di Indonesia” Intizar, Vol.25 No.2(Desember 2019) hal.96



31

kelompok agama dalam merebut dukungan umat, yang kurang didasari
sikap toleransi. Setiap kelompok cenderung menggunakan kekuatannya
untuk saling mengungguli, sehingga memicu terjadinya konflik.

Konflik sosial dan penyebab disharmoni yang pernah terjadi di masa
lalu berasal dari kelompok ekstrem kiri (komunisme) dan ekstrem kanan
(Islamisme). Namun, saat ini, ancaman disharmoni dan ancaman terhadap
negara kadang berasal dari globalisasi dan Islamisme, yang oleh Yudi
(2014: 251) disebut sebagai dua fundamentalisme: pasar dan agama.
Adapun prinsip-prinsip dalam moderasi beragama :

1) Tasawuth
Tawasuth merupakan prinsip memilih jalan tengah dalam
menghadapi perbedaan atau konflik, tanpa berpihak secara berlebihan
pada salah satu sisi. Konsep ini bertujuan untuk menghindari sikap
ekstrem, baik dalam bentuk berlebihan (ifrath) maupun kelalaian atau

kekurangan (tafrith) dalam menjalankan ajaran agama.>!

2) Tawazun
Secara harfiah, "Tawazun" dalam bahasa Arab berarti

"keseimbangan" atau "proporsionalitas.” Dalam konteks Wasatiyah

Islam, istilah ini menggambarkan prinsip menjaga keseimbangan

dalam berbagai aspek kehidupan, seperti pelaksanaan ajaran agama,

interaksi sosial, serta perilaku sehari-hari. Prinsip ini menekankan
pentingnya moderasi, bersikap tengah, dan menjunjung keadilan

dalam setiap tindakan dan keputusan. Ajaran Wasatiyah mendorong

31 M. Miftah dan M. Nursikhin, “Tawasuth dan Dinamika Sosial Antarumat Beragama: Menyelami Nilai-
Nilai Wasathiyah Islamiyyah”, Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evaluasi Pendidikan 5, no. 1 (2024): hal 52.



3)

4)

5)

6)

32

umat Islam untuk hidup secara seimbang, menghindari sikap ekstrem
atau ketimpangan yang dapat merusak ketenteraman dan
keharmonisan dalam masyarakat. Selain itu, nilai-nilai seperti
toleransi, kemurahan hati, dan keadilan juga menjadi bagian penting
dari prinsip ini, selaras dengan inti ajaran Islam.3

Lurus dan tegas (/ tidal)

Yaitu memberikan sesuatu sesuai dengan porsinya dan
menjalankan hak serta kewajiban secara seimbang dan tepat pada
tempatnya.

Toleransi (tasamuh)

Yaitu menerima dan menghargai adanya perbedaan, baik dalam hal
agama maupun dalam berbagai aspek kehidupan lainnya.®*
Musawah

Yaitu menerima dan menghargai adanya perbedaan, baik dalam hal
agama maupun dalam berbagai aspek kehidupan lainnya.
Syura

Yaitu menyelesaikan setiap permasalahan melalui proses
musyawarah guna mencapai kesepakatan bersama, dengan

mengutamakan kepentingan dan kebaikan bersama di atas segalanya.®

32 M. S. Al-Bouti, Wasatiyah al-1slam (&dax sl 4:3sY1) (Damascus: Dar Al-Fikr, 2007). hal 23
33 M. Fahri dan A. Zainuri, Moderasi Beragama di Indonesia, Intizar 25, no. 2 (2019): hal 99.

% 1bid
% |bid
% 1bid



33

7) Ishlah (reformasi)

Yaitu menekankan pendekatan yang bersifat reformatif demi
mencapai kondisi yang lebih baik, dengan menerima perubahan dan
kemajuan zaman selama tetap berlandaskan pada kemaslahatan
umum. Prinsip ini dijalankan dengan menjaga tradisi lama yang masih
sesuai al-muhafazhah ‘ala al-qadim al-shalih serta mengadopsi hal-
hal baru yang lebih bermanfaat dan relevan.®’

8) Aulawiyah (Mendahulukan yang prioritas)

Aulawiyah (mendahulukan yang prioritas) adalah kemampuan
untuk menentukan dan mengutamakan hal-hal yang lebih penting
untuk dilaksanakan terlebih dahulu dibandingkan dengan yang
memiliki tingkat urgensi atau kepentingan yang lebih rendah. 38

9) Dinamis dan inovatif

Tathawwur wa Ibtikar atau bersifat dinamis dan inovatifberarti

selalu siap dan terbuka untuk melakukan perubahan demi kemajuan

menuju hal yang lebih baik.3®

2. Aspek-Aspek Moderasi Beragama
Menurut Buku Moderasi Beragama, yang diterbitkan oleh
Kementerian Agama RI, indikator moderasi beragama adalah sebagai

berikut:

%7 1bid
% 1bid
% 1bid



34

1) Komitmen Kebangsaan

Bangsa Indonesia menghadapi dua tantangan utama dalam
mempertahankan nasionalisme. Pertama, tantangan internal adalah
adanya kelompok-kelompok fundamentalis yang secara terang-terangan
menentang Pancasila sebagai dasar Negara Kesatuan Republik Indonesia
(NKRI). Terhadap kelompok-kelompok fundamentalis agama yang
menolak Pancasila dan berupaya menggantikannya dengan hukum
agama, pemerintah, khususnya Kementerian Agama, perlu bertindak
tegas. Kedua, tantangan eksternal adalah dampak dari globalisasi yang
dapat mengancam semangat nasionalisme jika tidak dikelola dengan
baik. Oleh karena itu, diperlukan upaya internalisasi ideologi
nasionalisme beserta norma-norma Yyang mendukungnya untuk
mengatasi tantangan tersebut.*°

Komitmen kebangsaan dapat diartikan sebagai sikap dan perilaku
yang mencerminkan kecintaan terhadap negara dengan mengutamakan
kepentingan bangsa dan negara di atas kepentingan individu atau
kelompok. Komitmen kebangsaan adalah indikator utama dalam menilai
sejaun mana perspektif dan pandangan keagamaan individu atau
kelompok terhadap ideologi nasional. khususnya dalam menerima
Pancasila sebagai dasar negara. Pada dasarnya, Pancasila menjadi
landasan untuk menciptakan hubungan yang harmonis antaragama dan

antarbudaya di Indonesia serta mencegah sikap intoleransi terhadap

40 Ahmad Nurcholish, Merajut Damai dalam Kebhinekaan (Jakarta: Gramedia, 2017),hal. 35.



35

suku, budaya, bahasa, etnis, agama, dan adat istiadat.**

Komitmen kebangsaan adalah dedikasi dan kesetiaan yang
ditunjukkan oleh individu atau kelompok terhadap negara mereka. Ini
mencakup berbagai aspek seperti cinta tanah air, penghormatan terhadap
simbol-simbol negara, partisipasi aktif dalam kehidupan berbangsa dan
bernegara, serta kepatuhan terhadap hukum dan peraturan yang berlaku.
Komitmen kebangsaan juga berarti mendukung persatuan dan kesatuan
nasional, serta berkontribusi dalam pembangunan dan kemajuan negara.

Secara umum komitmen kebangsaan merupakan fondasi penting
bagi stabilitas dan kemajuan suatu negara. Tanpa komitmen yang kuat
dari warganya, negara dapat menghadapi berbagai tantangan serius,
termasuk disintegrasi  sosial, konflik internal, dan stagnasi
pembangunan. Oleh karena itu, menanamkan dan memupuk komitmen
kebangsaan adalah tugas bersama antara pemerintah, lembaga
pendidikan, dan masyarakat luas.

Ekstremisme adalah pemahaman yang melebihi ketentuan hukum
yang ada, sehingga mengarah pada aksi, tindakan, atau gerakan yang
menimbulkan ancaman. Orang yang terpengaruh oleh pemikiran ekstrem
ini cenderung melihat sesuatu hanya dari satu perspektif kebenaran—
yaitu pandangan mereka sendiri—dan menganggap pandangan yang
berbeda sebagai salah dan melanggar aturan. Paham ekstremisme bisa

merasuki berbagai aspek kehidupan masyarakat dan bisa terjadi dalam

4 Fransiskus Visarlan Suwarni and Anselmus D. Atasoge, “Komitmen Kebangsaan Mahasiswa STP
REINHA Melalui Ritual Keagamaan dalam Spirit AYD 2017,” JURNAL REINHA 12, no. 2 (December

28, 2021), hal 7



36

konteks keagamaan, kebangsaan, dan kenegaraan.*> Membangun
komitmen kebangsaan adalah aspek penting yang tidak boleh diabaikan
oleh bangsa ini sebagai identitas dan jati diri bangsa serta negara
Indonesia.** Komitmen terhadap kebangsaan adalah indikator penting
untuk menilai sejauh mana pandangan, sikap, dan praktek keagamaan
seseorang memengaruhi kesetiaannya terhadap prinsip-prinsip dasar
negara, terutama terkait penerimaan Pancasila sebagai ideologi negara,
respons terhadap tantangan terhadap ideologi yang bertentangan dengan
Pancasila, serta semangat nasionalisme. Dalam sudut pandang moderasi
beragama, bekarya secara agama sejalan dengan memenuhi tanggung
jawab sebagai warga negara, dan memenuhi kewajiban sebagai warga
negara merupakan bentuk pengamalan ajaran agama.**
2) Toleransi
Setiap individu memiliki hak untuk memiliki keyakinan dan
praktik keagamaan sesuai dengan pilihannya sendiri tanpa
membahayakan individu lain yang memiliki keyakinan agama yang
berbeda.*® Toleransi menjadi aspek terpenting dalam moderasi
beragama karena mengingat di Indonesia sendiri masyarakatnya
sangat majemuk. Di Indonesia memiliki enam agama resmi dan 187

kelompok aliran kepercayaan (kemendikbud: 2017), sehingga hal ini

42 Hasan, “Prinsip Moderasi Beragama Dalam Kehidupan Berbangsa.”JURNAL MUBTADIIN Vol. 7 No.
02 (September,2021) hal.4

4 Fransiskus Visarlan Suwarni and Anselmus D. Atasoge, “Komitmen Kebangsaan Mahasiswa STP
REINHA Melalui Ritul Keagamaan Dalam Spirit AYD 2017,” JURNAL REINHA 12, no. 2 (December
28, 2021), hal.5

4RI, Moderasi Beragama, hal 43

4 M Abror, “Moderasi Beragama dalam Bingkai Toleransi (Kajian Islam dan Keberagaman),” Rusydiah:
Jurnal Pemikiran Islam Vol. 01, no. 02 (Desember 2020). hal 25



37

menyebabkaan keanekaragaman ritual pemujaan di setiap agama.

Kerukunan antar umat beragama adalah sarana penting untuk
menjamin integrasi nasional dan diperlukan untuk menciptakan
stabilitas dalam upaya mencapai masyarakat Indonesia yang
harmonis dan bersatu. Kerjasama yang harmonis dapat terwujud jika
para pemeluk agama saling membutuhkan, menghargai perbedaan,
saling membantu, dan dapat menyatukan pendapat, atau dengan kata
lain, memiliki sikap toleransi.*

Menteri Agama RI, Bapak H. Yaqut Cholil Qoumas, menekankan
bahwa seringnya konflik keagamaan di Indonesia umumnya
disebabkan oleh sikap eksklusivitas dan persaingan antar kelompok
keagamaan dalam memperoleh dukungan dari pengikutnya. Sikap ini
sering tidak didasarkan pada toleransi, yang pada akhirnya
menyebabkan perpecahan di antara para pemeluk agama. Beliau juga
mengatakan bahwa usaha moderasi dalam beragama seharusnya
diterapkan tidak hanya dalam hubungan antar pemeluk agama, tetapi
juga dalam lingkup internal setiap kelompok agama.*’ Maka
perbedaan ini tentunya memiliki potensi terjadinya konflik.
Kerukunan hidup beragama adalah sarana penting untuk menjamin
integrasi nasional serta menjadi keperluan untuk mewujudkan
kestabilan yang dibutuhkan. bagi tercapainya masyarakat Indonesia

yang bersatu dan damai. Kerjasama yang harmonis dapat terwujud

46 R Arifin and M Yusuf, “Toleransi Umat Beragama dalam Perspektif Hadis,” As-Shaff: Jurnal
Manajemen dan Dakwah 1, no. 1 (June 26, 2020): hal. 4.

47 Pribadyo Prakosa, “Moderasi Beragama: Praksis Kerukunan Antar Umat Beragama,” Jurnal limiah
Religiosity Entity Humanity (JIREH) 4, no. 1 (June 20, 2022): hal.46,



38

jika para penganut agama saling membutuhkan, menghormati
perbedaan, bekerja sama, saling mendukung, serta mampu mencapai
kesepakatan atau persatuan pendapat., dengan kata lain, memiliki
sikap toleransi. Berbicara tentang toleransi, hal ini sangat penting
dalam kehidupan yang beragam agama, suku, dan ras. Allah SWT
telah menjelaskan dengan sangat jelas bahwa tidak ada paksaan
dalam beragama, serta memberikan kebebasan beragama bagi
manusia. Tidak ada yang perlu diperdebatkan atau dipertentangkan
karena Allah telah menjelaskan hal ini dengan begitu terang.*®

Landasan untuk menerapkan toleransi tercantum dalam Q.S.Al-

Bagarah ayat 256 yang berbunyi :
i) Ge 350 G 8 G 9180 YO A Gy sl 05

A5 Tad il ¥ 830 53000 i @ Cren e ot

Yang artinya “Tiada paksaan dalam (menganut) agama (Islam).

Sungguh, telah jelas jalan yang benar dari jalan yang sesat. Siapa yng
ingkar kepada tagut dn beriman kepada Allah sungguh telah
berpegang teguh pada tali yang sangat kuat yang tidak akan putus.
Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.”

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia, istilah "toleransi"
berakar dari kata "toleran,"” yang mengacu pada sikap atau sifat
menghargai, membiarkan, atau menerima perbedaan, baik dalam
pendirian, pandangan, kepercayaan, kebiasaan, maupun hal-hal lain

yang mungkin bertentangan.Toleransi juga berarti batas toleransi

48 R Arifin dan M Yusuf, “Toleransi Umat Beragama dalam Perspektif Hadis,” As-Shaff: Jurnal
Manajemen dan Dakwah 1, no. 1 (June 26, 2020): hal.3,



39

untuk penambahan atau pengurangan. Toleransi berasal dari kata Arab
tasamuh, yang berarti ampun, maaf, dan lapang dada.Menurut Umar
Hasyim, toleransi adalah memberikan kebebasan kepada sesama
manusia atau warga masyarakat untuk menjalankan keyakinan,
mengatur hidup, dan menentukan nasib masing-masing, asalkan
tindakan tersebut tidak melanggar atau bertentangan dengan syarat-
syarat yang diperlukan untuk menjaga ketertiban dan perdamaian
dalam masyarakat.*

F. Teori Petter L Berger dan Thomas Luckman Teori Kontruksi Sosial

Peter Ludwig Berger, seorang sosiolog kelahiran VVoenna, Austria,
lahir pada 17 Maret 1929 sebagai putra seorang pebisnis. la menghabiskan
masa kecilnya di Vienna sebelum akhirnya berimigrasi ke Amerika Serikat
tidak lama setelah berakhirnya Perang Dunia Il. Prof. Peter Berger adalah
seorang sosiolog terkemuka yang karya-karyanya yang produktif tentang
teori sosiologi, sosiologi agama, dan pembangunan Dunia Ketiga telah
diterjemahkan ke dalam berbagai bahasa. Bukunya, The Social Construction
of Reality (1966), dianggap sebagai karya klasik. Buku ini dianggap sebagai
salah satu teks paling berpengaruh di bidangnya dan dinobatkan oleh
International Sociological Association (ISA) sebagai buku paling

berpengaruh kelima dalam bidang sosiologi selama abad ke-20.5°

49 Umar Hasyim, Toleransi dan Kemerdekaan Beragama dalam Islam Sebagai Dasar menuju Dialog dan
Kerukunan Antar Umat Beragama,(Surabaya: Bina Ilmu, 1979), hal 22.

S0 RIP: Founding Director of CURA, Prof. Peter Berger, Dies at 88". Boston University. Diakses tanggal
16 Januari 2025



40

Prof. Peter Berger, direktur pendiri Institut Kebudayaan, Agama, dan
Masalah Dunia (CURA), Profesor Emeritus Sosiologi, Agama, dan Teologi
di Universitas Boston, serta ayah dari Profesor Thomas Berger dari Sekolah
Pardee, meninggal dunia di Brookline, Massachusetts, pada 27 Juni 2017. la
berusia 88 tahun. Peter Berger lahir di Vienna, Austria, dan menghabiskan
masa kecilnya di sana sebelum beremigrasi ke Amerika Serikat tak lama
setelah Perang Dunia Il berakhir. Pada tahun 1949, ia meraih gelar Bachelor
of Arts dari Wagner College. la kemudian melanjutkan pendidikan di New
School for Social Research di New York, di mana ia memperoleh gelar M.A.
pada tahun 1950 dan Ph.D. pada tahun 1952. Pada tahun 1955-1956, Berger
bekerja di Evangelische Akademie di Bad Boll, Jerman. Antara tahun 1956
hingga 1958, ia menjabat sebagai profesor muda di Universitas North
Carolina, kemudian menjadi profesor madya di Seminari Teologi Hartford
dari tahun 1958 hingga 1963. Selanjutnya, ia mengajar di berbagai institusi
terkemuka, termasuk New School for Social Research, Universitas Rutgers,
dan Universitas Boston. Sejak tahun 1981, Berger menjadi Profesor Sosiologi
dan Teologi di Universitas Boston. Pada tahun 1985, ia juga memimpin
Institut Studi Kebudayaan Ekonomi, yang kemudian berkembang menjadi

Institut Kebudayaan, Agama, dan Masalah Dunia.®*

Teori yang dikembangkan oleh Berger dan Luckmann merupakan
bagian dari sosiologi kontemporer yang berlandaskan pada sosiologi

pengetahuan. Teori ini mengajarkan bahwa kenyataan dibentuk melalui

51 peter L. Berger, Adventures of an Accidental Sociologist: How to Explain the World Without
Becoming a Bore (Amherst, NY: Prometheus Books, 2011), hal 5.



41

proses sosial. Asumsi utama dalam teori konstruksi sosial yang dikemukakan
oleh Berger dan Luckmann adalah bahwa realitas merupakan hasil dari

konstruksi sosial.

Salah satu faktor yang melatarbelakangi lahirnya teori konstruksi sosial
oleh Peter L. Berger dan Thomas Luckmann adalah perdebatan mengenai
hakikat "kenyataan." Hal ini dipengaruhi oleh dominasi dua paradigma
filsafat, yaitu empirisme dan rasionalisme. Melalui pendekatan sosiologi
pengetahuan, Berger berhasil merumuskan konsep tentang "kenyataan
objektif* dan "kenyataan subjektif".>?> Dalam konteks masyarakat sebagai
realitas objektif, terdapat proses pelembagaan yang diawali dengan tindakan
eksternal yang dilakukan secara berulang. Aktivitas yang berulang ini
membentuk pemahaman bersama dan menghasilkan suatu pola kebiasaan
(habitualisasi). Seiring waktu, kebiasaan tersebut berkembang menjadi tradisi
yang diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya melalui bahasa.
Dalam proses ini, institusi sosial memiliki peran penting, termasuk dalam
mempertahankan tradisi serta mentransmisikan pengalaman dari satu

individu ke individu lainnya.

Konsep konstruksi sosial atas realitas pertama kali diperkenalkan oleh
Peter L. Berger bersama Thomas Luckman melalui bukunya yang berjudul
The Social Construction of Reality: A Treatise in the Sociology of Knowledge
(1966). Dalam buku tersebut, Berger dan Luckman menjelaskan bahwa

realitas sosial terbentuk melalui proses sosial yang didasarkan pada tindakan

52 Ferry Adhi Dharma. Konstruksi Realitas Sosial: Pemikiran Petter L. Berger Tentang Kenyataan Sosial.
Jurnal IImu Komunikasi. 7(1). 2018. hal 2.



42

dan interaksi manusia. Berger menyatakan bahwa manusia dan masyarakat
adalah entitas yang bersifat dialektis, dinamis, dan beragam, di mana individu
secara berkelanjutan menciptakan realitas yang dimiliki dan dialami bersama

secara subjektif.

Konstruksi sosial adalah sebuah teori dalam sosiologi kontemporer
yang diperkenalkan oleh Peter L. Berger dan Thomas Luckmann. Dalam teori
ini, paradigma konstruktivis memandang bahwa realitas sosial merupakan
hasil dari konstruksi yang dibentuk oleh individu. Individu dipandang sebagai
manusia bebas yang membangun hubungan dengan manusia lain dalam
proses interaksi sosial. Dalam konteks ini, individu tidak hanya menjadi
korban atau hasil dari fakta sosial, tetapi juga berperan sebagai media kreatif
dalam memproduksi dan mereproduksi dunia sosial mereka. Realitas sosial
yang tercipta adalah hasil dari tindakan dan interaksi individu yang
didasarkan pada kehendak, pemahaman, dan makna yang mereka bentuk
bersama. Dengan kata lain, individu memiliki kebebasan untuk menentukan
bentuk dunia sosial yang mereka ciptakan, sehingga dunia sosial bersifat
dinamis dan terus berkembang sesuai dengan konstruksi yang dilakukan oleh

para individu tersebut.

Peter L. Berger meraih gelar Bachelor of Arts setelah menyelesaikan
studinya di Wagner College. la kemudian melanjutkan pendidikan di New
School for Social Research di New York, di mana ia berhasil menyelesaikan
studinya pada tahun 1950 dan memperoleh gelar Master of Arts. Dua tahun

setelahnya, Berger berhasil meraih gelar Ph.D.



43

Menurut Berger dan Luckmann, masyarakat memiliki dimensi
sebagai kenyataan subjektif sekaligus objektif. Masyarakat dianggap tidak
terpisahkan dari keberadaan manusia, namun juga tampak berada di luar diri
manusia. Oleh karena itu, manusia memiliki kemampuan untuk membentuk
dan menentukan wujud masyarakat, sementara masyarakat juga berperan

dalam membentuk kepribadian manusia.

Berger mengakui keberadaan realitas sosial objektif, yang terlihat
melalui hubungan dengan lembaga-lembaga sosial serta dalam memahami
struktur objektif. Hal ini terjadi melalui proses eksternalisasi yang dilakukan
manusia terhadap struktur yang telah ada. Proses eksternalisasi ini kemudian
memperkuat institusionalisasi aturan-aturan sosial, sehingga struktur sosial
dipandang sebagai proses yang terus berlanjut, bukan sebagai sesuatu yang

sudah selesai atau final .2

Teori konstruksi mengajarkan bahwa kenyataan dibentuk secara sosial,
dengan kenyataan (reality) dan pengetahuan (knowledge) sebagai dua konsep
utama untuk memahaminya. Kenyataan merujuk pada kualitas yang melekat
pada fenomena yang dianggap memiliki eksistensi sendiri, independen dari
kehendak manusia. Sementara itu, pengetahuan adalah keyakinan bahwa
fenomena tersebut nyata dan memiliki karakteristik tertentu yang dapat

diidentifikasi.

Berger mengakui keberadaan realitas sosial objektif yang terlihat

melalui hubungan dengan lembaga-lembaga sosial dalam memahami struktur

53 Margaret M. Poloma, Sosiologi Kontemporer . Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 2010. hal 15



44

yang objektif. Hal ini terjadi melalui proses eksternalisasi, di mana manusia
mengekspresikan dirinya dalam struktur yang telah ada. Proses eksternalisasi
ini kemudian memperluas institusionalisasi aturan-aturan sosial, sehingga
struktur sosial dipahami sebagai proses yang berlangsung terus-menerus,

bukan sebagai sesuatu yang telah selesai sepenuhnya.>

Salah satu alasan munculnya teori konstruksi sosial adalah pertanyaan
Berger tentang hakikat kenyataan. Pertanyaan ini muncul karena dominasi
dua paradigma filsafat, yaitu empirisme dan rasionalisme. Melalui
pendekatan sosiologi pengetahuan, Berger akhirnya menemukan jawabannya
dengan merumuskan konsep “kenyataan objektif* dan "kenyataan

subjektif."®

Teori konstruksi realitas Berger berpusat pada konsep dialektika, yang
meliputi eksternalisasi, obyektivasi, dan internalisasi. Konsep ini dipengaruhi
olen dialektika Hegel, yang dipahami serupa dengan cara Marx
menerapkannya pada fenomena kolektif. Istilah internalisasi sendiri diambil
dari psikologi sosial Amerika, dengan landasan teoritis yang berasal dari
pemikiran George Herbert Mead dalam karyanya berjudul “Mind, Self, and

Society.””>®

Berger dan Luckmann menjelaskan bahwa terdapat hubungan timbal
balik antara individu dan masyarakat, di mana individu membentuk

masyarakat, dan masyarakat, pada gilirannya, membentuk individu. Proses

% bid

55 A. Dharma, Konstruksi Realitas Sosial: Pemikiran Peter L. Berger tentang Kenyataan Sosial, Kanal:
Jurnal llmu Komunikasi 7, no. 1 (2018).hal.3.

%6 p, L. Berger, Langit Suci: Agama sebagai Realitas Sosial (Jakarta: LP3ES, 1991), hal. 171



45

dialektika ini terdiri dari tiga tahap utama, yaitu eksternalisasi, objektifikasi,
dan internalisasi, yang mereka sebut sebagai momen.
1. Eksternalisasi

Eksternalisasi merupakan proses di mana individu menyesuaikan diri
dan mengekspresikan dirinya sesuai dengan lingkungan sekitarnya.
Dalam tahap ini, individu menggunakan bahasa dan perilaku yang sesuai
dengan norma sosial yang berlaku. Proses ini menunjukkan bahwa
manusia yang mengalami sosialisasi akan secara kolektif menciptakan
realitas baru.®” Lingkungan sosial juga memiliki pengaruh terhadap
proses eksternalisasi, sehingga tidak semua individu dapat beradaptasi
dengan baik. Setelah individu memperoleh pemahaman tentang
kenyataan sosial, ia akan menafsirkannya secara subjektif. Tahap
eksternalisasi menjadi dasar bagi individu dalam menyesuaikan diri

dengan lingkungannya..

2. Objektifikasi

Obijektifikasi adalah proses ketika individu mulai berinteraksi dengan
dunia luar, sehingga realitas sosial yang awalnya bersifat subjektif
tampak sebagai sesuatu yang berada di luar dirinya. Dalam tahap ini,
realitas sosial menjadi sesuatu yang objektif dan dianggap sebagai bagian
dari kenyataan yang terlepas dari individu. Objektifikasi memungkinkan
individu untuk memahami posisinya dalam masyarakat melalui interaksi
sosial yang berlangsung. Ketika individu telah menginternalisasi suatu

realitas sosial, realitas tersebut tidak lagi bergantung pada individu,

57 Margaret M. Poloma, Sosiologi Kontemporer . Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 2010. Hal 305



46

melainkan menjadi bagian dari dunia objektif. .
Internalisasi

Internalisasi merupakan proses di mana individu memahami dunia
sosial dengan menyerap pengalaman dan nilai-nilai yang ada di
masyarakat. Melalui tahap ini, individu mengadopsi pengetahuan dan
pengalaman yang telah ia peroleh, yang kemudian membentuk cara
berpikirnya (mind). Dalam internalisasi, individu menyerap kembali
dunia objektif ke dalam kesadarannya, sehingga pemahaman subjektifnya
dipengaruhi oleh struktur sosial yang ada. Setiap individu dapat memiliki
interpretasi yang berbeda terhadap suatu realitas sosial, tergantung pada
pengalaman, latar belakang pendidikan, serta lingkungan sosialnya.
Dengan demikian, setiap orang membangun pemahamannya sendiri

terhadap realitas berdasarkan faktor-faktor tersebut.



	IMPLEMENTASI NILAI MODERASI BERAGAMA DALAM MELAKSANAKAN MAULIDAN DI WARUNG KOPI MASPU REJOMULYO KOTA KEDIRI
	2025
	IMPLEMENTASI NILAI MODERASI BERAGAMA DALAM MELAKSANAKAN MAULIDAN DI WARUNG KOPI MASPU REJOMULYO KOTA KEDIRI (1)
	2025 (1)
	HALAMAN PERSETUJUAN
	NOTA DINAS
	NOTA PEMBIMBING
	HALAMAN PENGESAHAN
	MOTTO
	PERSYARATAN KEASLIAN TULISAN
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	DAFTAR TABEL
	DAFTAR GAMBAR
	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Konteks Penelitian
	B. Fokus Penelitian
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Penelitian Terdahulu

	BAB II
	LANDASAN TEORI
	A. Warung Kopi
	B. Implementasi
	C. Nilai
	1. Definisi Nilai

	D. Kegiatan Keagamaan
	E. Moderasi Beragama
	1. Definisi Moderasi Beragama
	2. Aspek-Aspek Moderasi Beragama

	F. Teori Petter L Berger dan Thomas Luckman Teori Kontruksi Sosial

	BAB III
	METODE PENELITIAN
	A. Pendekatan Penelitian
	B. Kehadiran Penelitian
	C. Lokasi Penelitian
	D. Sumber Data
	a. Data primer
	b. Data sekunder

	E. Objek dan Subjek Penelitian
	F. Teknik Pengumpulan Data
	G. Teknik Analisis Data
	H. Pengecekan Keabsahan Data
	I. Tahap-tahap Penelitian

	BAB IV PAPARAN DATA DAN TEMUAN PENELITIAN
	A. PAPARAN DATA
	1. Profil Warung Kopi Maspu Rejomulyo Kota Kediri.
	a. Letak Strategis Warung Kopi Maspu Rejomulyo Kota Kediri
	Secara administrasi, warung kopi Maspu terletak di gang Sunan Ampel 1 Kelurahan Rejomulyo Kecamatan Kota Kota kediri. Secara Strategis warung kopi maspu terletak di antara sekolahan dan kampus yang ada di Rejomulyo dan sekitarnya. Yaitu sebelah timur ...
	Dan disekitar lingkungan Maspu terdapat kost untuk pelajar,mahasiswa dan juga pekerja karyakwan yang rumahnya jauh sehingga menjadikan warung kopi maspu menjadi tempat yang sangat strategis.
	b.  Sejarah warung kopi maspu Rejomulyo Kota Kediri.
	c.  Konsep warung kopi maspu Rejomulyo Kota Kediri.

	2. Informasi subjek
	3. Kegiatan yang ada di warung kopi Maspu Rejomulyo Kota Kediri
	4. Sejarah Kegiatan Maulidan Warung Kopi Maspu Rejomulyo Kota Kediri
	5. Susunan Acara Maulidan di Warung Kopi Maspu

	B. Temuan Penelitian
	1. Implementasi nilai moderasi Islam dalam kegiatan keagamaan di warung kopi maspu Rejomulyo Kota Kediri
	2. Proses kontruksi sosial dalam kegiatan maulidan untuk penguatan nilai moderasi Islam.
	3. Respon Pengunjung Terhadap Kegiatan Maulidan di Warung Kopi Maspu Rejomulyo Kota Kediri


	BAB V
	PEMBAHASAN
	A. Tradisi Maulidan di Warung Kopi Maspu Rejomulyo Kota Kediri Menurut Perspektif Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger
	B. Kegiatan Maulidan di Warung Kopi Maspu Rejomulyo Kota Kediri
	C. Peran Pengelola Warung Kopi Maspu

	BAB VI
	PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA
	LAMPIRAN-LAMPIRAN

