
 
 

20 

 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

A. Warung Kopi 

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia kafe merupakan tempat minum 

yang pengunjungnya dapat memesan minuman, seperti kopi, teh, bir, dan kue-

kue; kedai kopi.13 

Salah satu jenis usaha yang banyak berkembang di desa adalah warung 

kopi, yang memiliki potensi untuk meningkatkan pendapatan masyarakat 

sehingga dapat memengaruhi tingkat ekonomi per kapita. Dari perspektif 

budaya, warung kopi atau coffee shop berperan sebagai tempat interaksi sosial 

(meeting point) yang menyediakan ruang untuk berkumpul, berdiskusi, 

menulis, membaca, bersantai, atau menghabiskan waktu bersama, baik secara 

individu maupun dalam kelompok kecil. 14 

B. Implementasi 

Secara umum, dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, implementasi 

berarti pelaksanaan atau penerapan. Istilah ini biasanya berhubungan dengan 

kegiatan yang dilakukan untuk mencapai tujuan tertentu. Implementasi dapat 

diartikan sebagai penerapan ide, konsep, kebijakan, atau inovasi ke dalam 

tindakan praktis yang menghasilkan dampak, seperti perubahan dalam 

pengetahuan, keterampilan, nilai, atau sikap.15  

Sedangkan menurut Van Meter dan Van Horn seperti yang dikutip oleh 

Parsons bahwa “Implementasi yaitu sebuah tindakan yang dilakukan oleh 

                                                           
13 https://www.kbbi.web.id/kafe diakses tanggal 15 Januari 
14 Irwanti Said, "Warung Kopi Dan Gaya Hidup Modern." Jurnal Al-Khitabah 3.3 (2017). hal. 172 
15 B. T. Haji, Pengertian Implementasi, Laporan Akhir, 2020, hal. 31. 

https://www.kbbi.web.id/kafe


21 
 

 
 

organisasi atau pemerintah dan swasta baik secara individu atau kelompok 

yang bertujuan untuk mencapai sebuah tujuan.”16Istilah ini sering digunakan 

dalam konteks melaksanakan sebuah aktivitas untuk mencapai tujuan yang 

telah ditetapkan. Implementasi merupakan langkah krusial dalam 

merealisasikan tujuan dalam suatu sistem. Implementasi adalah proses krusial 

yang mengubah rencana atau kebijakan menjadi tindakan nyata dan konkret.  

C. Nilai 

1. Definisi Nilai 

Kata "nilai" berasal dari bahasa Latin, yaitu "valare," dan bahasa 

Prancis kuno "valoir," yang berarti nilai. Secara denotatif, istilah valare, 

valoir, value, dan nilai dapat dipahami sebagai harga.17 Menurut 

Muhaimin dan Abdul Mujib, nilai merupakan sesuatu yang praktis dan 

efektif dalam jiwa serta tindakan manusia, yang juga terintuisi secara 

objektif dalam masyarakat.18 Nilai merupakan konsep yang sangat 

fundamental dalam kehidupan manusia. Ia berfungsi sebagai pedoman 

yang membentuk sikap, perilaku, dan pilihan individu dalam berbagai 

aspek kehidupan. Nilai Tidak hanya berhubungan dengan norma atau 

etika, tetapi juga mencerminkan apa yang dianggap penting oleh seseorang 

atau suatu komunitas. 

Dalam aktivitas sehari-hari, nilai adalah hal yang berharga, bermutu, 

dan bermanfaat bagi manusia. Nilai bersifat abstrak dan ideal, bukan benda 

konkret atau fakta, dan berkaitan dengan penghayatan yang diinginkan 

                                                           
16 H. Akib, “Implementasi kebijakan: Apa, mengapa, dan bagaimana,” Jurnal Administrasi Publik, 1(1), 

2010, hal. 3. 
17 T. P. I. Pendidikan, Ilmu dan Aplikasi Pendidikan (Jakarta: Grasindo, 2007)., hal. 42. 
18 Muhaimin & A. Mujib, Pemikiran Pendidikan Islam (Bandung: Tri Genda Karya, 1993). hal. 110 



22 
 

 
 

maupun tidak diinginkan, serta hal-hal yang disukai dan tidak disukai. 

Menurut Zaim El-Mubarok, nilai dapat dibedakan menjadi dua kategori 

utama. Pertama, Values of being atau nilai hati nurani, yaitu nilai-nilai 

yang ada dalam diri seseorang dan berkembang menjadi perilaku dan cara 

memperlakukan orang lain. Seperti yang dikutip oleh Heri Cahyono dalam 

jurnalnya yang mengutip dari Zaim El Mubarok, Contoh nilai hati nurani 

antara lain kejujuran, keberanian, cinta damai, potensi, disiplin, dan 

kesucian. Kedua, Values of giving atau nilai memberi, yaitu nilai-nilai 

yang harus diterapkan dan akan menghasilkan respon sesuai dengan apa 

yang diberikan, seperti loyalitas, rasa percaya, sikap ramah, keadilan, 

kedermawanan, dan sikap tidak egois., peduli dan kasih sayang.19  

Dari  penjelasan di atas mengenai nilai, dapat disimpulkan bahwa nilai 

terkait dengan tindakan atau sikap manusia mengenai hal-hal yang 

dianggap baik dan buruk, yang dapat diukur melalui agama, tradisi, moral, 

etika, dan budaya yang berlaku dalam masyarakat. 

Sedangkan menurut Ngalim Purwanto dalam Qiqi Yuliati, berbagai 

faktor turut memengaruhi nilai-nilai yang dimiliki oleh seseorang seperti 

adat istiadat, etika, kepercayaan, dan agama yang dianut. Semua elemen 

ini berkontribusi terhadap sikap, pandangan, dan perilaku individu, hal 

tersebut kemudian terlihat dalam perilaku dan cara mereka membuat 

keputusan.. 20 

                                                           
19Heri Cahyono, “Pendidikan Karakter : StrategiI Pendidikan Nilai dalam Membentuk Karakter Religius,” 

Ri’ayah: Jurnal Sosial Dan Keagamaan 1, no. 02 (2 Desember 2016): hal 50,. 
20 Qiqi Yuliati Zakiyah dan A. Rusdiana, Pendidikan Nilai; Kajian Teori dan Praktik Di 

Sekolah(Bandung: Pustaka Setia, 2014), hal.14 



23 
 

 
 

Adapun menurut Chabib Toha, penanaman nilai merupakan suatu 

upaya atau tindakan atau proses yang dilakukan seseorang untuk 

membentuk keyakinan tertentu dalam sistem keyakinan, di mana individu 

melakukan tindakan atau menghindari sesuatu. tindakan tertentu 

berdasarkan apa yang dianggap pantas atau tidak pantas21. Oleh karena itu, 

pendidikan agama Islam pada anak memegang peranan penting bagi orang 

tua dan guru. Hal ini diwujudkan melalui pengajaran nilai-nilai agama 

Islam. sehingga anak dapat memahami, mengerti, dan menerapkannya 

dalam kehidupan sehari-hari. 

a) Nilai Keislaman 

Noeng Muhadjir mengelompokkan nilai-nilai kehidupan 

menjadi beberapa kategori. sembilan kategori yang mencakup 

tinjauan filosofis dan sembilan nilai sebagai kriteria dari tinjauan 

epistemologis, serta hubungannya dengan aspek psikologis dan 

sosiologis manusia. Dari sembilan nilai hidup tersebut mliputi 

rasional-etis, estetis, harkat dan martabat, jasmaniah, sosial-etis, 

kekuasaan untuk pengabdian, efisiensi yang manusiawi, hak asasi, 

dan keyakinan. 22 

Nilai-nilai agama, terutama dalam Islam, berasal dan 

berakar dari keyakinan akan keesaan Tuhan. Semua nilai dalam 

kehidupan manusia berlandaskan pada keyakinan terhadap keesaan 

Tuhan yang merupakan fondasi agama. Pada hakikatnya nilai 

                                                           
21 Chabib Toha,  Kapita Selekta Pendidikan Islam(Yogyakarta: Pustaka pelajar, 2000), hal 61 
22 Noeng Muhadjir, Ilmu Pendidikan..., hal. 135 



24 
 

 
 

keislaman berisi kumpulan prinsip hidup dan ajaran tentang cara 

manusia menjalani kehidupan di dunia saling berkaitan satu sama 

lain, membentuk suatu kesatuan yang utuh dan tidak terpisahkan. 

Nilai juga dapat didefinisikan sebagai konsep atau pemikiran yang 

dianggap penting oleh seseorang dalam hidupnya. Melalui nilai-

nilai ini, seseorang dapat menentukan pandangannya terhadap 

objek, individu, gagasan, atau perilaku yang dianggap baik atau 

buruk23 

Nilai keislaman dapat didefinisikan sebagai prinsip-prinsip 

moral dan etika yang diambil dari ajaran Islam, yang mencakup 

berbagai komponen kehidupan, baik individu maupun sosial. Nilai 

ini mencakup keyakinan akan adanya Tuhan, kewajiban beribadah, 

etika dalam berinteraksi dengan sesama, dan tanggung jawab 

terhadap lingkungan. Nilai keislaman juga menekankan pada 

pentingnya akhlak yang baik (moralitas) dalam berperilaku. 

b) Sumber-Sumber Nilai keislaman 

i. Al-Qur'an 

Sebagai wahyu yang diturunkan untuk umat Islam, Al-

Qur'an mengandung berbagai ajaran yang menjadi pedoman 

hidup. Ayat-ayat Al-Qur'an memberikan panduan mengenai 

akhlak, hukum, dan pelaksanaan ibadah. Misalnya, Surah Al-

                                                           
23 Jamaliah Hasballah, Nilai-Nilai Budi Pekerti dalam Kurikulum, (Tesis), (Banda Aceh: PPs IAIN Ar-

Raniry, 2008), hal. 25. 



25 
 

 
 

Baqarah ayat 177 yang menekankan pada keimanan dan amal 

saleh. 

ii. Hadis 

 Hadis adalah himpunan ucapan, tindakan, dan 

ketetapan Nabi Muhammad SAW. Hadis menjadi sumber 

penting dalam memahami aplikasi nilai keislaman dalam 

kehidupan sehari-hari. Sebagai contoh, hadis yang menyatakan 

bahwa "sebaik-baik manusia adalah yang paling bermanfaat 

bagi orang lain" menunjukkan pentingnya nilai sosial dalam 

Islam. 

iii. Ijtihad dan Fatwa Ulama  

Pemikiran dan penafsiran para ulama juga menjadi 

sumber nilai keislaman, terutama dalam konteks modern yang 

menghadapi isu-isu baru. Ijtihad diperlukan untuk menjawab 

tantangan zaman sambil tetap berpegang pada prinsip-prinsip 

dasar Islam. 

c) Komponen Nilai Keislaman  

Nilai keislaman dapat dibagi menjadi beberapa komponen utama:  

i. Keimanan 

 Percaya kepada Allah, malaikat, kitab-kitab, rasul-rasul, hari 

kiamat, dan takdir merupakan inti dari nilai keislaman. Keimanan 

ini membentuk dasar bagi setiap tindakan dan perilaku seorang 

Muslim.  

 



26 
 

 
 

ii. Ibadah  

Ibadah merupakan bentuk penghambaan kepada Allah yang di 

wujudkan dengan melaksanakan shalat, zakat, puasa, dan haji. 

Ibadah tidak hanya terbatas pada ritual, tetapi juga mencakup 

segala tindakan baik yang dilakukan dengan niat yang tulus.  

iii. Akhlak  

Akhlak yang baik sangat ditekankan dalam Islam. Nilai-nilai 

seperti jujur, adil, sabar, dan kasih sayang harus diinternalisasi 

dalam perilaku sehari-hari. Rasulullah SAW diutus untuk 

menyempurnakan akhlak manusia.  

iv. Keadilan 

Islam mengajarkan pentingnya keadilan dalam setiap aspek 

kehidupan. Keadilan sosial, ekonomi, dan hukum adalah nilai yang 

harus ditegakkan agar masyarakat dapat hidup harmonis. 

v. Tanggung Jawab Sosial 

Umat Islam diajarkan untuk peduli terhadap sesama, 

membantu yang membutuhkan, dan berkontribusi dalam 

menciptakan masyarakat yang sejahtera. Zakat dan sedekah 

adalah contoh konkret dari nilai ini.  

vi. Kepedulian Lingkungan 

Islam mengajarkan pentingnya menjaga lingkungan sebagai 

amanah dari Allah. Konsep ini relevan dalam konteks global saat 

ini, di mana isu lingkungan menjadi tantangan besar. 

 



27 
 

 
 

D. Kegiatan Keagamaan 

Menurut KBBI, kegiatan merujuk pada semangat atau kecakapan dalam 

melakukan suatu usaha. Sementara itu, keagamaan mengacu pada hal-hal 

yang berkaitan dengan agama, termasuk ciri-ciri atau sifat-sifat yang melekat 

dalam ajaran agama.24 

Keagamaan berasal dari kata dasar "agama", yang berarti suatu 

kepercayaan kepada Tuhan (atau Dewa dan sejenisnya) yang disertai dengan 

ajaran untuk mengabdi kepada-Nya serta menjalankan kewajiban-kewajiban 

yang berkaitan dengan kepercayaan tersebut. Beragama berarti memiliki atau 

menganut suatu agama, menjalankan ibadah, menaati ajaran agama, serta 

menjalani kehidupan sesuai dengan nilai-nilai agama.25 

Keagamaan atau religiusitas dapat tercermin dalam berbagai aspek 

kehidupan manusia. Aktivitas keagamaan tidak terbatas pada pelaksanaan 

ritual atau ibadah semata, melainkan juga mencakup berbagai tindakan lain 

yang dilandasi oleh dorongan spiritual. Agama merupakan lambang, sistem 

kepercayaan, sistem nilai, serta pola perilaku yang sarat makna, yang berfokus 

pada hal-hal yang dianggap paling esensial dan bermakna dalam kehidupan.26 

 

 

 

                                                           
24 Kamus Besar Bahasa Indonesia Edisi Ketiga (Jakarta: Departemen Pendidikan Nasional Balai Pustaka, 

2007), hal 12 
25Imam Fuadi, Menuju Kehidupan Sufi (Jakarta: Bina Ilmu, 2004), hal 72 
26 Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam di Sekolah 

(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012),hal 293. 



28 
 

 
 

E. Moderasi Beragama 

1. Definisi Moderasi Beragama 

Moderasi beragama merujuk pada sikap moderat dalam memahami 

dan menjalankan ibadah, dengan menjaga keseimbangan tanpa bersikap 

ekstrem atau berlebihan. Dalam buku Moderasi Beragama yang 

diterbitkan oleh Kementerian Agama, konsep ini dijelaskan lebih lanjut 

adalah sikap beragama yang seimbang antara pelaksanaan ibadah secara 

pribadi (eksklusif) dan penghargaan terhadap keyakinan serta praktik 

keagamaan orang lain yang berbeda (inklusif).. Sikap moderat ini 

mencegah kita dari ekstremisme dan fanatisme dalam beragama. Moderasi 

beragama dianggap sebagai solusi untuk mengatasi dua kutub ekstrem, 

yaitu ekstrem kanan atau ultra-konservatif di satu sisi, dan ekstrem kiri 

atau liberal di sisi lain.27  

Moderasi beragama adalah sikap yang menengah antara 

melaksanakan praktik keagamaan yang diyakini sendiri dan menghormati 

praktik keagamaan orang lain yang berbeda keyakinannya. Paham ini 

memiliki beberapa prinsip utama yang menandai moderasi beragama, 

yaitu: 1) Tawassuth, yang berarti mengambil jalan tengah; 2) Tawazun, 

yang menekankan pada keseimbangan; 3) I’tidal, yang berarti bersikap 

lurus dan tegas; 4) Tasamuh, yang menunjukkan toleransi; 5) Musawah, 

yang berarti persamaan; 6) Syura, yaitu musyawarah; 7) Ishlah, yang 

berkaitan dengan reformasi; 8) Aulawiyah, yang berarti mendahulukan yang 

                                                           
27 Kementerian Agama, R. I. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kementerian Agama Republik Indonesia. Cet. Pertama. hal 15 



29 
 

 
 

prioritas; 9) Tathawur wa ibtikar, yang menggambarkan sikap dinamis dan 

inovatif; dan 10) Tahadhdhur, yang berarti berkeadaban.28 

Moderasi beragama dapat diartikan sebagai sistem yang menekankan 

keseimbangan dengan tetap berpegang pada prinsip ajaran agama, tanpa 

bersikap berlebihan atau terlalu mempermudah sesuatu. Ini mencakup 

keseimbangan antara aspek ruhani dan jasmani, dunia dan akhirat, 

masyarakat dan individu, agama dan negara, serta iman dan ilmu. Selain 

itu, moderasi beragama menuntut pemahaman dan pengamalan agama 

yang tidak ekstrem terhadap diri sendiri maupun orang lain.  Dalam bahasa 

Arab, kata "moderasi" diterjemahkan sebagai "al-wasathiyyah," yang 

secara linguistik berasal dari kata dasar "wasath".  

Menurut Al-Asfahaniy, istilah "wasathan" memiliki makna yang 

sejalan dengan "sawa’un," yaitu berada di tengah-tengah antara dua batas, 

atau dapat diartikan sebagai keadilan. Wasathan merujuk pada posisi yang 

seimbang, standar, atau moderat. Selain itu, istilah ini juga mencerminkan 

sikap menjaga diri dari ekstremisme atau tindakan yang meninggalkan 

prinsip kebenaran agama.29 

Menurut Quraish Shihab, wasathiyah atau moderasi beragama 

mengharuskan individu untuk menghindari ekstremisme serta sikap yang 

terlalu mempermudah segala hal dalam berbagai aspek kehidupan. Tujuan 

moderasi beragama adalah merealisasikan konsep Islam yang inklusif, 

menghargai perbedaan, dan meningkatkan tenggang rasa antar sesama 

                                                           
28 Mustaqim Hasan, “Prinsip Moderasi Beragama dalam Kehidupan Berbangsa” JURNAL MUBTADIIN 

7, no. 02 (September 16, 2021): hal 100,  
29 Mohamad Fahri dan Ahmad Zainuri, “Moderasi Beragama Di Indonesia,” Intizar 25, no. 2 (2019): 95–

100. hal. 13 



30 
 

 
 

melalui pelaksanaan yang nyata. KH. Afifudin Muhajir menyatakan 

bahwa wasathiyah adalah metode atau pendekatan untuk 

mengkontekstualisasikan Islam sebagai Rahmatan lil Alamin dalam 

peradaban global. Dalam Hukum Islam, wasathiyah berhubungan dengan 

keseimbangan di banyak hal, seperti keseimbangan antara hubungan 

manusia dengan Tuhan dan sesama manusia, teks (Nash) dan penalaran 

(Ijtihad), keseimbangan antara sumber-sumber nash (Al-Qur’an dan 

hadits) dan tujuan syari'at (Maqashid), serta keseimbangan antara 

ketegasan dalam praktik amaliah sendiri dan fleksibilitas dalam bersikap 

terhadap perbedaan. 

Konsep wasathiyyah tampaknya menjadi titik tengah yang 

memisahkan dua pandangan yang berlawanan. Sebagai penengah, konsep 

ini menolak pemikiran radikal dalam agama sekaligus tidak mengabaikan 

isi al-Qur’an sebagai sumber hukum utama. Oleh karena itu, wasathiyyah 

lebih condong pada sikap toleran tanpa mengendurkan pemahaman 

terhadap ajaran Islam. Yusuf Al-Qardhawi menyatakan bahwa 

wasathiyyah, atau pendekatan yang moderat merupakan salah satu ciri 

khas. unik Islam yang tidak ditemukan dalam ideologi lain.30 

Dalam masyarakat Nusantara yang beragam, sikap keberagamaan 

yang eksklusif, yang mengklaim kebenaran dan keselamatan hanya pada 

satu pihak, berpotensi menimbulkan gesekan antar kelompok agama. 

Konflik keagamaan yang sering terjadi di Indonesia biasanya disebabkan 

oleh sikap keberagamaan yang tidak inklusif serta persaingan antar 

                                                           
30 M fahri, A Zainuri, “Moderasi Beragama di Indonesia” Intizar, Vol.25 No.2(Desember 2019) hal.96  



31 
 

 
 

kelompok agama dalam merebut dukungan umat, yang kurang didasari 

sikap toleransi. Setiap kelompok cenderung menggunakan kekuatannya 

untuk saling mengungguli, sehingga memicu terjadinya konflik. 

Konflik sosial dan penyebab disharmoni yang pernah terjadi di masa 

lalu berasal dari kelompok ekstrem kiri (komunisme) dan ekstrem kanan 

(Islamisme). Namun, saat ini, ancaman disharmoni dan ancaman terhadap 

negara kadang berasal dari globalisasi dan Islamisme, yang oleh Yudi 

(2014: 251) disebut sebagai dua fundamentalisme: pasar dan agama. 

Adapun prinsip-prinsip dalam moderasi beragama : 

1) Tasawuth  

Tawasuth merupakan prinsip memilih jalan tengah dalam 

menghadapi perbedaan atau konflik, tanpa berpihak secara berlebihan 

pada salah satu sisi. Konsep ini bertujuan untuk menghindari sikap 

ekstrem, baik dalam bentuk berlebihan (ifrath) maupun kelalaian atau 

kekurangan (tafrith) dalam menjalankan ajaran agama.31 

2) Tawazun 

Secara harfiah, "Tawazun" dalam bahasa Arab berarti 

"keseimbangan" atau "proporsionalitas." Dalam konteks Wasatiyah 

Islam, istilah ini menggambarkan prinsip menjaga keseimbangan 

dalam berbagai aspek kehidupan, seperti pelaksanaan ajaran agama, 

interaksi sosial, serta perilaku sehari-hari. Prinsip ini menekankan 

pentingnya moderasi, bersikap tengah, dan menjunjung keadilan 

dalam setiap tindakan dan keputusan. Ajaran Wasatiyah mendorong 

                                                           
31 M. Miftah dan M. Nursikhin, “Tawasuth dan Dinamika Sosial Antarumat Beragama: Menyelami Nilai-

Nilai Wasathiyah Islamiyyah”, Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evaluasi Pendidikan 5, no. 1 (2024): hal 52. 



32 
 

 
 

umat Islam untuk hidup secara seimbang, menghindari sikap ekstrem 

atau ketimpangan yang dapat merusak ketenteraman dan 

keharmonisan dalam masyarakat. Selain itu, nilai-nilai seperti 

toleransi, kemurahan hati, dan keadilan juga menjadi bagian penting 

dari prinsip ini, selaras dengan inti ajaran Islam.32 

3) Lurus dan tegas (I’tidal)  

Yaitu memberikan sesuatu sesuai dengan porsinya dan 

menjalankan hak serta kewajiban secara seimbang dan tepat pada 

tempatnya.33 

4) Toleransi (tasamuh) 

Yaitu menerima dan menghargai adanya perbedaan, baik dalam hal 

agama maupun dalam berbagai aspek kehidupan lainnya.34 

5) Musawah  

Yaitu menerima dan menghargai adanya perbedaan, baik dalam hal 

agama maupun dalam berbagai aspek kehidupan lainnya.35 

6) Syura 

 Yaitu menyelesaikan setiap permasalahan melalui proses 

musyawarah guna mencapai kesepakatan bersama, dengan 

mengutamakan kepentingan dan kebaikan bersama di atas segalanya.36 

 

                                                           
32 M. S. Al-Bouti, Wasatiyah al-Islam (الإسلامية الوسطية) (Damascus: Dar Al-Fikr, 2007). hal 23 
33 M. Fahri dan A. Zainuri, Moderasi Beragama di Indonesia, Intizar 25, no. 2 (2019):  hal 99. 
34 Ibid 
35 Ibid 
36 Ibid 



33 
 

 
 

7) Ishlah (reformasi)  

Yaitu menekankan pendekatan yang bersifat reformatif demi 

mencapai kondisi yang lebih baik, dengan menerima perubahan dan 

kemajuan zaman selama tetap berlandaskan pada kemaslahatan 

umum. Prinsip ini dijalankan dengan menjaga tradisi lama yang masih 

sesuai al-muhafazhah ‘ala al-qadim al-shalih serta mengadopsi hal-

hal baru yang lebih bermanfaat dan relevan.37 

8) Aulawiyah (Mendahulukan yang prioritas) 

Aulawiyah (mendahulukan yang prioritas) adalah kemampuan 

untuk menentukan dan mengutamakan hal-hal yang lebih penting 

untuk dilaksanakan terlebih dahulu dibandingkan dengan yang 

memiliki tingkat urgensi atau kepentingan yang lebih rendah. 38 

9) Dinamis dan inovatif  

   Tathawwur wa Ibtikar atau bersifat dinamis dan inovatifberarti 

selalu siap dan terbuka untuk melakukan perubahan demi kemajuan 

menuju hal yang lebih baik.39 

2. Aspek-Aspek Moderasi Beragama 

Menurut Buku Moderasi Beragama, yang diterbitkan oleh 

Kementerian Agama RI, indikator moderasi beragama adalah sebagai 

berikut: 

 

 

                                                           
37 Ibid 
38 Ibid 
39 Ibid 



34 
 

 
 

1) Komitmen Kebangsaan 

Bangsa Indonesia menghadapi dua tantangan utama dalam 

mempertahankan nasionalisme. Pertama, tantangan internal adalah 

adanya kelompok-kelompok fundamentalis yang secara terang-terangan 

menentang Pancasila sebagai dasar Negara Kesatuan Republik Indonesia 

(NKRI). Terhadap kelompok-kelompok fundamentalis agama yang 

menolak Pancasila dan berupaya menggantikannya dengan hukum 

agama, pemerintah, khususnya Kementerian Agama, perlu bertindak 

tegas. Kedua, tantangan eksternal adalah dampak dari globalisasi yang 

dapat mengancam semangat nasionalisme jika tidak dikelola dengan 

baik. Oleh karena itu, diperlukan upaya internalisasi ideologi 

nasionalisme beserta norma-norma yang mendukungnya untuk 

mengatasi tantangan tersebut.40 

Komitmen kebangsaan dapat diartikan sebagai sikap dan perilaku 

yang mencerminkan kecintaan terhadap negara dengan mengutamakan 

kepentingan bangsa dan negara di atas kepentingan individu atau 

kelompok. Komitmen kebangsaan adalah indikator utama dalam menilai 

sejauh mana perspektif dan pandangan keagamaan individu atau 

kelompok terhadap ideologi nasional. khususnya dalam menerima 

Pancasila sebagai dasar negara. Pada dasarnya, Pancasila menjadi 

landasan untuk menciptakan hubungan yang harmonis antaragama dan 

antarbudaya di Indonesia serta mencegah sikap intoleransi terhadap 

                                                           
40 Ahmad Nurcholish, Merajut Damai dalam Kebhinekaan (Jakarta: Gramedia, 2017),hal. 35. 



35 
 

 
 

suku, budaya, bahasa, etnis, agama, dan adat istiadat.41 

Komitmen kebangsaan adalah dedikasi dan kesetiaan yang 

ditunjukkan oleh individu atau kelompok terhadap negara mereka. Ini 

mencakup berbagai aspek seperti cinta tanah air, penghormatan terhadap 

simbol-simbol negara, partisipasi aktif dalam kehidupan berbangsa dan 

bernegara, serta kepatuhan terhadap hukum dan peraturan yang berlaku. 

Komitmen kebangsaan juga berarti mendukung persatuan dan kesatuan 

nasional, serta berkontribusi dalam pembangunan dan kemajuan negara. 

Secara umum komitmen kebangsaan merupakan fondasi penting 

bagi stabilitas dan kemajuan suatu negara. Tanpa komitmen yang kuat 

dari warganya, negara dapat menghadapi berbagai tantangan serius, 

termasuk disintegrasi sosial, konflik internal, dan stagnasi 

pembangunan. Oleh karena itu, menanamkan dan memupuk komitmen 

kebangsaan adalah tugas bersama antara pemerintah, lembaga 

pendidikan, dan masyarakat luas. 

Ekstremisme adalah pemahaman yang melebihi ketentuan hukum 

yang ada, sehingga mengarah pada aksi, tindakan, atau gerakan yang 

menimbulkan ancaman. Orang yang terpengaruh oleh pemikiran ekstrem 

ini cenderung melihat sesuatu hanya dari satu perspektif kebenaran—

yaitu pandangan mereka sendiri—dan menganggap pandangan yang 

berbeda sebagai salah dan melanggar aturan. Paham ekstremisme bisa 

merasuki berbagai aspek kehidupan masyarakat dan bisa terjadi dalam 

                                                           
41 Fransiskus Visarlan Suwarni and Anselmus D. Atasoge, “Komitmen Kebangsaan Mahasiswa STP 

REINHA Melalui Ritual Keagamaan dalam Spirit AYD 2017,” JURNAL REINHA 12, no. 2 (December 

28, 2021), hal 7 



36 
 

 
 

konteks keagamaan, kebangsaan, dan kenegaraan.42 Membangun 

komitmen kebangsaan adalah aspek penting yang tidak boleh diabaikan 

oleh bangsa ini sebagai identitas dan jati diri bangsa serta negara 

Indonesia.43 Komitmen terhadap kebangsaan adalah indikator penting 

untuk menilai sejauh mana pandangan, sikap, dan praktek keagamaan 

seseorang memengaruhi kesetiaannya terhadap prinsip-prinsip dasar 

negara, terutama terkait penerimaan Pancasila sebagai ideologi negara, 

respons terhadap tantangan terhadap ideologi yang bertentangan dengan 

Pancasila, serta semangat nasionalisme. Dalam sudut pandang moderasi 

beragama, bekarya secara agama sejalan dengan memenuhi tanggung 

jawab sebagai warga negara, dan memenuhi kewajiban sebagai warga 

negara merupakan bentuk pengamalan ajaran agama.44 

2) Toleransi 

Setiap individu memiliki hak untuk memiliki keyakinan dan 

praktik keagamaan sesuai dengan pilihannya sendiri tanpa 

membahayakan individu lain yang memiliki keyakinan agama yang 

berbeda.45 Toleransi menjadi aspek terpenting dalam moderasi 

beragama karena mengingat di Indonesia sendiri masyarakatnya 

sangat majemuk. Di Indonesia memiliki enam agama resmi dan 187 

kelompok aliran kepercayaan (kemendikbud: 2017),  sehingga hal ini 

                                                           
42 Hasan, “Prinsip Moderasi Beragama Dalam Kehidupan Berbangsa.”JURNAL MUBTADIIN Vol. 7 No. 

02 (September,2021) hal.4 
43 Fransiskus Visarlan Suwarni and Anselmus D. Atasoge, “Komitmen Kebangsaan Mahasiswa STP 

REINHA Melalui Ritul Keagamaan Dalam Spirit AYD 2017,” JURNAL REINHA 12, no. 2 (December 

28, 2021), hal.5 
44 RI, Moderasi Beragama, hal 43 
45 M Abror, “Moderasi Beragama dalam Bingkai Toleransi (Kajian Islam dan Keberagaman),” Rusydiah: 

Jurnal Pemikiran Islam Vol. 01, no. 02 (Desember 2020). hal 25 



37 
 

 
 

menyebabkaan keanekaragaman ritual pemujaan di setiap agama. 

Kerukunan antar umat beragama adalah sarana penting untuk 

menjamin integrasi nasional dan diperlukan untuk menciptakan 

stabilitas dalam upaya mencapai masyarakat Indonesia yang 

harmonis dan bersatu. Kerjasama yang harmonis dapat terwujud jika 

para pemeluk agama saling membutuhkan, menghargai perbedaan, 

saling membantu, dan dapat menyatukan pendapat, atau dengan kata 

lain, memiliki sikap toleransi.46 

Menteri Agama RI, Bapak H. Yaqut Cholil Qoumas, menekankan 

bahwa seringnya konflik keagamaan di Indonesia umumnya 

disebabkan oleh sikap eksklusivitas dan persaingan antar kelompok 

keagamaan dalam memperoleh dukungan dari pengikutnya. Sikap ini 

sering tidak didasarkan pada toleransi, yang pada akhirnya 

menyebabkan perpecahan di antara para pemeluk agama. Beliau juga 

mengatakan bahwa usaha moderasi dalam beragama seharusnya 

diterapkan tidak hanya dalam hubungan antar pemeluk agama, tetapi 

juga dalam lingkup internal setiap kelompok agama.47 Maka 

perbedaan ini tentunya memiliki potensi terjadinya konflik. 

Kerukunan hidup beragama adalah sarana penting untuk menjamin 

integrasi nasional serta menjadi keperluan untuk mewujudkan 

kestabilan yang dibutuhkan. bagi tercapainya masyarakat Indonesia 

yang bersatu dan damai. Kerjasama yang harmonis dapat terwujud 

                                                           
46 R Arifin and M Yusuf, “Toleransi Umat Beragama dalam Perspektif Hadis,” As-Shaff: Jurnal 

Manajemen dan Dakwah 1, no. 1 (June 26, 2020): hal. 4. 
47 Pribadyo Prakosa, “Moderasi Beragama: Praksis Kerukunan Antar Umat Beragama,” Jurnal Ilmiah 

Religiosity Entity Humanity (JIREH) 4, no. 1 (June 20, 2022): hal.46,  



38 
 

 
 

jika para penganut agama saling membutuhkan, menghormati 

perbedaan, bekerja sama, saling mendukung, serta mampu mencapai 

kesepakatan atau persatuan pendapat., dengan kata lain, memiliki 

sikap toleransi. Berbicara tentang toleransi, hal ini sangat penting 

dalam kehidupan yang beragam agama, suku, dan ras. Allah SWT 

telah menjelaskan dengan sangat jelas bahwa tidak ada paksaan 

dalam beragama, serta memberikan kebebasan beragama bagi 

manusia. Tidak ada yang perlu diperdebatkan atau dipertentangkan 

karena Allah telah menjelaskan hal ini dengan begitu terang.48 

Landasan untuk menerapkan toleransi tercantum dalam Q.S.Al-

Baqarah ayat 256 yang berbunyi : 

 ِ شْدُ مِنا الْغاي  يْنِِۗ قادْ تَّبايَّنا الرُّ اها فِى الد ِ ٓ اكِْرا لَا  ۚ   ِ  بِاللّٰه
يؤُْمِنْْۢ نْ يَّكْفرُْ بِالطَّاغُوْتِ وا فاما

الل   اِۗ وا اما لاها ةِ الْوُثقْٰى لَا  انْفِصا لِيْمٌ ۝٢٥٦ٰۚفاقادِ اسْتامْساكا بِالْعرُْوا  هُ سامِيْعٌ عا

Yang artinya “Tiada paksaan dalam (menganut) agama (Islam). 

Sungguh, telah jelas jalan yang benar dari jalan yang sesat. Siapa yng 

ingkar kepada tagut dn beriman kepada Allah sungguh telah 

berpegang teguh pada tali yang sangat kuat yang tidak akan putus. 

Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.” 

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia, istilah "toleransi" 

berakar dari kata "toleran," yang mengacu pada sikap atau sifat 

menghargai, membiarkan, atau menerima perbedaan, baik dalam 

pendirian, pandangan, kepercayaan, kebiasaan, maupun hal-hal lain 

yang mungkin bertentangan.Toleransi juga berarti batas toleransi 

                                                           
48 R Arifin dan M Yusuf, “Toleransi Umat Beragama dalam Perspektif Hadis,” As-Shaff: Jurnal 

Manajemen dan Dakwah 1, no. 1 (June 26, 2020): hal.3,  



39 
 

 
 

untuk penambahan atau pengurangan.  Toleransi berasal dari kata Arab 

tasamuh, yang berarti ampun, maaf, dan lapang dada.Menurut Umar 

Hasyim, toleransi adalah memberikan kebebasan kepada sesama 

manusia atau warga masyarakat untuk menjalankan keyakinan, 

mengatur hidup, dan menentukan nasib masing-masing, asalkan 

tindakan tersebut tidak melanggar atau bertentangan dengan syarat-

syarat yang diperlukan untuk menjaga ketertiban dan perdamaian 

dalam masyarakat.49 

F. Teori Petter L Berger dan Thomas Luckman Teori Kontruksi Sosial 

Peter Ludwig Berger, seorang sosiolog kelahiran Voenna, Austria, 

lahir pada 17 Maret 1929 sebagai putra seorang pebisnis. Ia menghabiskan 

masa kecilnya di Vienna sebelum akhirnya berimigrasi ke Amerika Serikat 

tidak lama setelah berakhirnya Perang Dunia II. Prof. Peter Berger adalah 

seorang sosiolog terkemuka yang karya-karyanya yang produktif tentang 

teori sosiologi, sosiologi agama, dan pembangunan Dunia Ketiga telah 

diterjemahkan ke dalam berbagai bahasa. Bukunya, The Social Construction 

of Reality (1966), dianggap sebagai karya klasik. Buku ini dianggap sebagai 

salah satu teks paling berpengaruh di bidangnya dan dinobatkan oleh 

International Sociological Association (ISA) sebagai buku paling 

berpengaruh kelima dalam bidang sosiologi selama abad ke-20.50 

                                                           
49 Umar Hasyim, Toleransi dan Kemerdekaan Beragama dalam Islam Sebagai Dasar menuju Dialoq dan 

Kerukunan Antar Umat Beragama,(Surabaya: Bina Ilmu, 1979), hal 22. 
50 RIP: Founding Director of CURA, Prof. Peter Berger, Dies at 88". Boston University. Diakses tanggal 

16 Januari 2025  



40 
 

 
 

Prof. Peter Berger, direktur pendiri Institut Kebudayaan, Agama, dan 

Masalah Dunia (CURA), Profesor Emeritus Sosiologi, Agama, dan Teologi 

di Universitas Boston, serta ayah dari Profesor Thomas Berger dari Sekolah 

Pardee, meninggal dunia di Brookline, Massachusetts, pada 27 Juni 2017. Ia 

berusia 88 tahun. Peter Berger lahir di Vienna, Austria, dan menghabiskan 

masa kecilnya di sana sebelum beremigrasi ke Amerika Serikat tak lama 

setelah Perang Dunia II berakhir. Pada tahun 1949, ia meraih gelar Bachelor 

of Arts dari Wagner College. Ia kemudian melanjutkan pendidikan di New 

School for Social Research di New York, di mana ia memperoleh gelar M.A. 

pada tahun 1950 dan Ph.D. pada tahun 1952. Pada tahun 1955-1956, Berger 

bekerja di Evangelische Akademie di Bad Boll, Jerman. Antara tahun 1956 

hingga 1958, ia menjabat sebagai profesor muda di Universitas North 

Carolina, kemudian menjadi profesor madya di Seminari Teologi Hartford 

dari tahun 1958 hingga 1963. Selanjutnya, ia mengajar di berbagai institusi 

terkemuka, termasuk New School for Social Research, Universitas Rutgers, 

dan Universitas Boston. Sejak tahun 1981, Berger menjadi Profesor Sosiologi 

dan Teologi di Universitas Boston. Pada tahun 1985, ia juga memimpin 

Institut Studi Kebudayaan Ekonomi, yang kemudian berkembang menjadi 

Institut Kebudayaan, Agama, dan Masalah Dunia.51 

Teori yang dikembangkan oleh Berger dan Luckmann merupakan 

bagian dari sosiologi kontemporer yang berlandaskan pada sosiologi 

pengetahuan. Teori ini mengajarkan bahwa kenyataan dibentuk melalui 

                                                           
51 Peter L. Berger, Adventures of an Accidental Sociologist: How to Explain the World Without 

Becoming a Bore (Amherst, NY: Prometheus Books, 2011), hal 5. 



41 
 

 
 

proses sosial. Asumsi utama dalam teori konstruksi sosial yang dikemukakan 

oleh Berger dan Luckmann adalah bahwa realitas merupakan hasil dari 

konstruksi sosial. 

Salah satu faktor yang melatarbelakangi lahirnya teori konstruksi sosial 

oleh Peter L. Berger dan Thomas Luckmann adalah perdebatan mengenai 

hakikat "kenyataan." Hal ini dipengaruhi oleh dominasi dua paradigma 

filsafat, yaitu empirisme dan rasionalisme. Melalui pendekatan sosiologi 

pengetahuan, Berger berhasil merumuskan konsep tentang "kenyataan 

objektif" dan "kenyataan subjektif".52 Dalam konteks masyarakat sebagai 

realitas objektif, terdapat proses pelembagaan yang diawali dengan tindakan 

eksternal yang dilakukan secara berulang. Aktivitas yang berulang ini 

membentuk pemahaman bersama dan menghasilkan suatu pola kebiasaan 

(habitualisasi). Seiring waktu, kebiasaan tersebut berkembang menjadi tradisi 

yang diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya melalui bahasa. 

Dalam proses ini, institusi sosial memiliki peran penting, termasuk dalam 

mempertahankan tradisi serta mentransmisikan pengalaman dari satu 

individu ke individu lainnya. 

Konsep konstruksi sosial atas realitas pertama kali diperkenalkan oleh 

Peter L. Berger bersama Thomas Luckman melalui bukunya yang berjudul 

The Social Construction of Reality: A Treatise in the Sociology of Knowledge 

(1966). Dalam buku tersebut, Berger dan Luckman menjelaskan bahwa 

realitas sosial terbentuk melalui proses sosial yang didasarkan pada tindakan 

                                                           
52 Ferry Adhi Dharma. Konstruksi Realitas Sosial: Pemikiran Petter L. Berger Tentang Kenyataan Sosial. 

Jurnal Ilmu Komunikasi. 7(1). 2018. hal 2. 



42 
 

 
 

dan interaksi manusia. Berger menyatakan bahwa manusia dan masyarakat 

adalah entitas yang bersifat dialektis, dinamis, dan beragam, di mana individu 

secara berkelanjutan menciptakan realitas yang dimiliki dan dialami bersama 

secara subjektif. 

Konstruksi sosial adalah sebuah teori dalam sosiologi kontemporer 

yang diperkenalkan oleh Peter L. Berger dan Thomas Luckmann. Dalam teori 

ini, paradigma konstruktivis memandang bahwa realitas sosial merupakan 

hasil dari konstruksi yang dibentuk oleh individu. Individu dipandang sebagai 

manusia bebas yang membangun hubungan dengan manusia lain dalam 

proses interaksi sosial. Dalam konteks ini, individu tidak hanya menjadi 

korban atau hasil dari fakta sosial, tetapi juga berperan sebagai media kreatif 

dalam memproduksi dan mereproduksi dunia sosial mereka. Realitas sosial 

yang tercipta adalah hasil dari tindakan dan interaksi individu yang 

didasarkan pada kehendak, pemahaman, dan makna yang mereka bentuk 

bersama. Dengan kata lain, individu memiliki kebebasan untuk menentukan 

bentuk dunia sosial yang mereka ciptakan, sehingga dunia sosial bersifat 

dinamis dan terus berkembang sesuai dengan konstruksi yang dilakukan oleh 

para individu tersebut. 

Peter L. Berger meraih gelar Bachelor of Arts setelah menyelesaikan 

studinya di Wagner College. Ia kemudian melanjutkan pendidikan di New 

School for Social Research di New York, di mana ia berhasil menyelesaikan 

studinya pada tahun 1950 dan memperoleh gelar Master of Arts. Dua tahun 

setelahnya, Berger berhasil meraih gelar Ph.D. 



43 
 

 
 

Menurut Berger dan Luckmann, masyarakat memiliki dimensi 

sebagai kenyataan subjektif sekaligus objektif. Masyarakat dianggap tidak 

terpisahkan dari keberadaan manusia, namun juga tampak berada di luar diri 

manusia. Oleh karena itu, manusia memiliki kemampuan untuk membentuk 

dan menentukan wujud masyarakat, sementara masyarakat juga berperan 

dalam membentuk kepribadian manusia. 

Berger mengakui keberadaan realitas sosial objektif, yang terlihat 

melalui hubungan dengan lembaga-lembaga sosial serta dalam memahami 

struktur objektif. Hal ini terjadi melalui proses eksternalisasi yang dilakukan 

manusia terhadap struktur yang telah ada. Proses eksternalisasi ini kemudian 

memperkuat institusionalisasi aturan-aturan sosial, sehingga struktur sosial 

dipandang sebagai proses yang terus berlanjut, bukan sebagai sesuatu yang 

sudah selesai atau final.53 

Teori konstruksi mengajarkan bahwa kenyataan dibentuk secara sosial, 

dengan kenyataan (reality) dan pengetahuan (knowledge) sebagai dua konsep 

utama untuk memahaminya. Kenyataan merujuk pada kualitas yang melekat 

pada fenomena yang dianggap memiliki eksistensi sendiri, independen dari 

kehendak manusia. Sementara itu, pengetahuan adalah keyakinan bahwa 

fenomena tersebut nyata dan memiliki karakteristik tertentu yang dapat 

diidentifikasi. 

Berger mengakui keberadaan realitas sosial objektif yang terlihat 

melalui hubungan dengan lembaga-lembaga sosial dalam memahami struktur 

                                                           
53 Margaret M. Poloma, Sosiologi Kontemporer . Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 2010. hal 15 



44 
 

 
 

yang objektif. Hal ini terjadi melalui proses eksternalisasi, di mana manusia 

mengekspresikan dirinya dalam struktur yang telah ada. Proses eksternalisasi 

ini kemudian memperluas institusionalisasi aturan-aturan sosial, sehingga 

struktur sosial dipahami sebagai proses yang berlangsung terus-menerus, 

bukan sebagai sesuatu yang telah selesai sepenuhnya.54 

Salah satu alasan munculnya teori konstruksi sosial adalah pertanyaan 

Berger tentang hakikat kenyataan. Pertanyaan ini muncul karena dominasi 

dua paradigma filsafat, yaitu empirisme dan rasionalisme. Melalui 

pendekatan sosiologi pengetahuan, Berger akhirnya menemukan jawabannya 

dengan merumuskan konsep "kenyataan objektif" dan "kenyataan 

subjektif."55 

Teori konstruksi realitas Berger berpusat pada konsep dialektika, yang 

meliputi eksternalisasi, obyektivasi, dan internalisasi. Konsep ini dipengaruhi 

oleh dialektika Hegel, yang dipahami serupa dengan cara Marx 

menerapkannya pada fenomena kolektif. Istilah internalisasi sendiri diambil 

dari psikologi sosial Amerika, dengan landasan teoritis yang berasal dari 

pemikiran George Herbert Mead dalam karyanya berjudul “Mind, Self, and 

Society.”56 

Berger dan Luckmann menjelaskan bahwa terdapat hubungan timbal 

balik antara individu dan masyarakat, di mana individu membentuk 

masyarakat, dan masyarakat, pada gilirannya, membentuk individu. Proses 

                                                           
54 Ibid 
55 . A. Dharma, Konstruksi Realitas Sosial: Pemikiran Peter L. Berger tentang Kenyataan Sosial, Kanal: 

Jurnal Ilmu Komunikasi 7, no. 1 (2018).hal.3. 
56 P. L. Berger, Langit Suci: Agama sebagai Realitas Sosial (Jakarta: LP3ES, 1991), hal. 171 



45 
 

 
 

dialektika ini terdiri dari tiga tahap utama, yaitu eksternalisasi, objektifikasi, 

dan internalisasi, yang mereka sebut sebagai momen.  

1. Eksternalisasi  

Eksternalisasi merupakan proses di mana individu menyesuaikan diri 

dan mengekspresikan dirinya sesuai dengan lingkungan sekitarnya. 

Dalam tahap ini, individu menggunakan bahasa dan perilaku yang sesuai 

dengan norma sosial yang berlaku. Proses ini menunjukkan bahwa 

manusia yang mengalami sosialisasi akan secara kolektif menciptakan 

realitas baru.57 Lingkungan sosial juga memiliki pengaruh terhadap 

proses eksternalisasi, sehingga tidak semua individu dapat beradaptasi 

dengan baik. Setelah individu memperoleh pemahaman tentang 

kenyataan sosial, ia akan menafsirkannya secara subjektif. Tahap 

eksternalisasi menjadi dasar bagi individu dalam menyesuaikan diri 

dengan lingkungannya..  

2. Objektifikasi  

Objektifikasi adalah proses ketika individu mulai berinteraksi dengan 

dunia luar, sehingga realitas sosial yang awalnya bersifat subjektif 

tampak sebagai sesuatu yang berada di luar dirinya. Dalam tahap ini, 

realitas sosial menjadi sesuatu yang objektif dan dianggap sebagai bagian 

dari kenyataan yang terlepas dari individu. Objektifikasi memungkinkan 

individu untuk memahami posisinya dalam masyarakat melalui interaksi 

sosial yang berlangsung. Ketika individu telah menginternalisasi suatu 

realitas sosial, realitas tersebut tidak lagi bergantung pada individu, 

                                                           
57 Margaret M. Poloma, Sosiologi Kontemporer . Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 2010. Hal 305 



46 
 

 
 

melainkan menjadi bagian dari dunia objektif. . 

3. Internalisasi 

 Internalisasi merupakan proses di mana individu memahami dunia 

sosial dengan menyerap pengalaman dan nilai-nilai yang ada di 

masyarakat. Melalui tahap ini, individu mengadopsi pengetahuan dan 

pengalaman yang telah ia peroleh, yang kemudian membentuk cara 

berpikirnya (mind). Dalam internalisasi, individu menyerap kembali 

dunia objektif ke dalam kesadarannya, sehingga pemahaman subjektifnya 

dipengaruhi oleh struktur sosial yang ada. Setiap individu dapat memiliki 

interpretasi yang berbeda terhadap suatu realitas sosial, tergantung pada 

pengalaman, latar belakang pendidikan, serta lingkungan sosialnya. 

Dengan demikian, setiap orang membangun pemahamannya sendiri 

terhadap realitas berdasarkan faktor-faktor tersebut. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	IMPLEMENTASI NILAI MODERASI BERAGAMA DALAM MELAKSANAKAN MAULIDAN DI WARUNG KOPI MASPU REJOMULYO KOTA KEDIRI
	2025
	IMPLEMENTASI NILAI MODERASI BERAGAMA DALAM MELAKSANAKAN MAULIDAN DI WARUNG KOPI MASPU REJOMULYO KOTA KEDIRI (1)
	2025 (1)
	HALAMAN PERSETUJUAN
	NOTA DINAS
	NOTA PEMBIMBING
	HALAMAN PENGESAHAN
	MOTTO
	PERSYARATAN KEASLIAN TULISAN
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	DAFTAR TABEL
	DAFTAR GAMBAR
	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Konteks Penelitian
	B. Fokus Penelitian
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Penelitian Terdahulu

	BAB II
	LANDASAN TEORI
	A. Warung Kopi
	B. Implementasi
	C. Nilai
	1. Definisi Nilai

	D. Kegiatan Keagamaan
	E. Moderasi Beragama
	1. Definisi Moderasi Beragama
	2. Aspek-Aspek Moderasi Beragama

	F. Teori Petter L Berger dan Thomas Luckman Teori Kontruksi Sosial

	BAB III
	METODE PENELITIAN
	A. Pendekatan Penelitian
	B. Kehadiran Penelitian
	C. Lokasi Penelitian
	D. Sumber Data
	a. Data primer
	b. Data sekunder

	E. Objek dan Subjek Penelitian
	F. Teknik Pengumpulan Data
	G. Teknik Analisis Data
	H. Pengecekan Keabsahan Data
	I. Tahap-tahap Penelitian

	BAB IV PAPARAN DATA DAN TEMUAN PENELITIAN
	A. PAPARAN DATA
	1. Profil Warung Kopi Maspu Rejomulyo Kota Kediri.
	a. Letak Strategis Warung Kopi Maspu Rejomulyo Kota Kediri
	Secara administrasi, warung kopi Maspu terletak di gang Sunan Ampel 1 Kelurahan Rejomulyo Kecamatan Kota Kota kediri. Secara Strategis warung kopi maspu terletak di antara sekolahan dan kampus yang ada di Rejomulyo dan sekitarnya. Yaitu sebelah timur ...
	Dan disekitar lingkungan Maspu terdapat kost untuk pelajar,mahasiswa dan juga pekerja karyakwan yang rumahnya jauh sehingga menjadikan warung kopi maspu menjadi tempat yang sangat strategis.
	b.  Sejarah warung kopi maspu Rejomulyo Kota Kediri.
	c.  Konsep warung kopi maspu Rejomulyo Kota Kediri.

	2. Informasi subjek
	3. Kegiatan yang ada di warung kopi Maspu Rejomulyo Kota Kediri
	4. Sejarah Kegiatan Maulidan Warung Kopi Maspu Rejomulyo Kota Kediri
	5. Susunan Acara Maulidan di Warung Kopi Maspu

	B. Temuan Penelitian
	1. Implementasi nilai moderasi Islam dalam kegiatan keagamaan di warung kopi maspu Rejomulyo Kota Kediri
	2. Proses kontruksi sosial dalam kegiatan maulidan untuk penguatan nilai moderasi Islam.
	3. Respon Pengunjung Terhadap Kegiatan Maulidan di Warung Kopi Maspu Rejomulyo Kota Kediri


	BAB V
	PEMBAHASAN
	A. Tradisi Maulidan di Warung Kopi Maspu Rejomulyo Kota Kediri Menurut Perspektif Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger
	B. Kegiatan Maulidan di Warung Kopi Maspu Rejomulyo Kota Kediri
	C. Peran Pengelola Warung Kopi Maspu

	BAB VI
	PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA
	LAMPIRAN-LAMPIRAN

