
 

 

14 

 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

A. Hukum Islam 

1. Pengertian Hukum Islam 

Hukum Islam secara etimologis terdiri dari dua kata, yaitu hukum dan 

Islam. Kata hukum dalam bahasa Arab disebut ḥukm (حُكْم) yang memiliki 

arti keputusan, ketetapan, perintah, maupun larangan. Sementara kata Islam 

berasal dari akar kata salima–yaslamu–islaman yang berarti tunduk, patuh, 

damai, dan selamat. Dari segi bahasa, hukum Islam dapat dipahami sebagai 

ketetapan atau peraturan yang bersumber dari ajaran Islam dan wajib 

dipatuhi oleh umatnya. Dengan demikian, hukum Islam memiliki makna 

yang lebih luas daripada sekadar aturan formal, karena mencakup nilai 

kepatuhan dan ketaatan seorang hamba kepada Allah SWT dalam menjalani 

seluruh aspek kehidupannya. 

Secara terminologis, para ulama dan pakar hukum Islam 

mendefinisikan hukum Islam dengan berbagai penjelasan. Menurut Amir 

Syarifuddin, hukum Islam merupakan seperangkat peraturan yang 

bersumber dari wahyu Allah dan sunnah Rasul yang mengatur tingkah laku 

manusia mukallaf (orang yang telah dibebani hukum), baik dalam 

hubungannya dengan Allah maupun dalam hubungannya dengan sesama 

manusia, dengan tujuan akhir untuk mencapai kebahagiaan hidup di dunia 

dan di akhirat.12 Definisi ini menegaskan bahwa hukum Islam tidak hanya 

 
12 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2001), 10. 



15 

 

  

 

bersifat normatif dalam ranah ibadah ritual, melainkan juga memiliki 

dimensi sosial yang mengatur interaksi manusia dalam kehidupan 

bermasyarakat. 

Sementara itu, Hasbi Ash-Shiddieqy memberikan pengertian hukum 

Islam sebagai kumpulan peraturan atau ketentuan Allah yang mengatur 

hubungan manusia dengan Allah, hubungan manusia dengan sesamanya, 

serta hubungan manusia dengan alam semesta. Apabila peraturan itu ditaati, 

maka akan mendatangkan pahala, sedangkan apabila dilanggar, akan 

mendatangkan dosa.13 Definisi ini memperlihatkan bahwa hukum Islam 

memiliki dimensi moral sekaligus spiritual, yang menjadikan kepatuhan 

terhadapnya tidak hanya dinilai dari aspek duniawi, tetapi juga ukhrawi. 

Dengan kata lain, hukum Islam adalah sistem hukum yang bersifat 

komprehensif, karena mengatur berbagai segi kehidupan manusia dengan 

menjadikan ketaatan kepada Allah SWT sebagai dasar dan tujuan akhirnya. 

Dari berbagai definisi tersebut dapat disimpulkan bahwa hukum Islam 

adalah seperangkat aturan yang bersumber dari wahyu Allah dan sunnah 

Rasul yang mengatur seluruh aspek kehidupan manusia. Hukum Islam tidak 

hanya berorientasi pada kepentingan duniawi, tetapi juga ukhrawi, serta 

menekankan nilai kemaslahatan bagi kehidupan manusia baik secara 

individu maupun sosial. Dengan keberadaannya, hukum Islam berfungsi 

sebagai pedoman hidup umat Islam agar dapat mencapai kebahagiaan dan 

keselamatan, baik di dunia maupun di akhirat. Menurut para ahli 

 
13 Hasbi Ash-Shiddieqy, Falsafah Hukum Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1993), 42. 



16 

 

  

 

memberikan definisi yang beragam mengenai hukum Islam sesuai dengan 

latar belakang keilmuan masing-masing.  

a. Menurut Amir Syarifuddin, hukum Islam adalah seperangkat 

peraturan yang bersumber dari wahyu Allah dan sunnah Rasul, yang 

mengatur tingkah laku manusia mukallaf (orang yang telah dibebani 

hukum), baik dalam hubungannya dengan Allah maupun dengan 

sesama manusia, demi mencapai kebahagiaan hidup di dunia dan 

akhirat.¹ Definisi ini menunjukkan bahwa hukum Islam tidak hanya 

mengatur aspek spiritual berupa ibadah, tetapi juga aspek sosial 

dalam kehidupan manusia. 

b. Menurut Hasbi Ash-Shiddieqy, hukum Islam adalah kumpulan 

ketentuan Allah yang mengatur hubungan manusia dengan Allah, 

hubungan manusia dengan sesamanya, serta hubungan manusia 

dengan alam sekitarnya. Hukum Islam bersifat mengikat, sehingga 

siapa yang mentaati akan mendapatkan pahala dan siapa yang 

melanggarnya akan memperoleh dosa.14 Definisi ini lebih 

menekankan dimensi normatif dan moral dari hukum Islam, yang 

menjadikan pelaksanaannya tidak hanya dipandang sebagai 

kepatuhan hukum, tetapi juga bentuk ibadah kepada Allah SWT. 

c. Menurut Muhammad Daud Ali menjelaskan bahwa hukum Islam 

merupakan seperangkat peraturan berdasarkan wahyu Allah dan 

sunnah Rasul mengenai tingkah laku manusia mukallaf yang diakui 

dan diyakini berlaku mengikat bagi semua pemeluk agama Islam.³ 

 
14 Muhammad Daud Ali, Hukum Islam: Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Islam di Indonesia, 

(Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2002), 47. 



17 

 

  

 

Dari definisi ini dapat dipahami bahwa hukum Islam memiliki 

otoritas yang bersifat transendental, berbeda dengan hukum buatan 

manusia, karena dasar hukumnya bersumber dari wahyu dan 

ketetapan Rasulullah SAW. 

d. Menurut Abdurrahman I. Doi mengemukakan bahwa hukum Islam 

adalah sistem hukum yang bersumber dari Al-Qur’an, sunnah, ijma’, 

dan qiyas, yang mengatur berbagai aspek kehidupan manusia, baik 

dalam bidang ibadah maupun muamalah, politik, sosial, dan 

ekonomi.15 Pandangan ini menunjukkan sifat komprehensif hukum 

Islam, yang tidak hanya terbatas pada aspek keagamaan, melainkan 

juga meliputi seluruh dimensi kehidupan.  

e. Menurut Ulama kontemporer seperti Wahbah az-Zuhaili 

mendefinisikan hukum Islam sebagai seperangkat aturan syar’i yang 

bersumber dari dalil-dalil yang terperinci, baik dari Al-Qur’an 

maupun hadis, yang mengatur perbuatan mukallaf secara lahiriah.⁵ 

Definisi ini lebih menitikberatkan pada aspek metodologis, yakni 

bahwa hukum Islam merupakan produk dari dalil syar’i yang 

dipahami melalui proses ijtihad. 

Dari berbagai pendapat para ahli di atas dapat dipahami bahwa 

hukum Islam pada dasarnya adalah seperangkat aturan yang 

bersumber dari wahyu Allah dan sunnah Rasul, yang mengatur 

seluruh aspek kehidupan manusia mukallaf. Perbedaan definisi yang 

dikemukakan para pakar justru memperkaya pemahaman bahwa 

 
15 Abdurrahman I. Doi, Shari’ah: The Islamic Law, (London: Ta Ha Publishers, 1984), 21. 



18 

 

  

 

hukum Islam memiliki karakteristik yang unik, yakni bersifat ilahiah, 

universal, komprehensif, dan bertujuan untuk mewujudkan 

kemaslahatan hidup manusia, baik di dunia maupun di akhirat. 

2. Sumber Sumber Hukum Islam 

Hukum Islam merupakan sistem aturan yang muncul dan terus 

berkembang berlandaskan pada beberapa sumber utama yang menjadi 

pijakan kritis dalam penyusunan ketentuan hukum. Sumber yang paling 

utama dan sangat otoritatif adalah Al-Quran, kitab suci yang diwahyukan 

langsung oleh Allah SWT kepada Nabi Muhammad SAW melalui proses 

wahyu. Al-Quran ini berisi kumpulan petunjuk, pedoman, serta berbagai 

hukum yang mengatur seluruh aspek kehidupan manusia secara 

menyeluruh, mulai dari ibadah hingga urusan sosial dan ekonomi.16 Hukum-

hukum yang terkandung dalam Al-Quran memiliki karakter yang lengkap, 

meliputi ketentuan-ketentuan umum untuk seluruh umat Islam maupun 

ayat-ayat khusus yang mengatur persoalan tertentu dengan detail. Karena 

itu, Al-Quran menjadi dasar mutlak untuk seluruh rujukan hukum dalam 

Islam yang terus dipelajari dan menjadi pengikat dalam pelaksanaan syariat 

dalam kehidupan umat Muslim. 

Sumber hukum Islam berikutnya adalah Hadis, yaitu kumpulan ucapan, 

tindakan, dan persetujuan Nabi Muhammad SAW yang berfungsi sebagai 

penjelas sekaligus pelengkap terhadap isi Al-Quran. Hadis memberikan 

rincian praktik dan aturan yang terkadang tidak dijelaskan secara gamblang 

dalam Al-Quran, serta menjawab persoalan-persoalan baru yang muncul 

 
16 M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pengantar Hukum Islam, (Semarang: Pustaka Rizki Putra, 2001) 25. 



19 

 

  

 

sesuai dengan konteks sosial dan zaman yang terus berubah. Peran Hadis 

sangat vital karena membantu menjembatani teks Al-Quran dengan realitas 

kehidupan umat Islam, sehingga hukum-hukum Islam dapat diterapkan 

secara adaptif namun tetap berdasar pada Sunnah Rasulullah SAW sebagai 

teladan utama.17 

Kemudian, terdapat sumber hukum yang dikenal dengan istilah Ijma, 

yaitu suatu bentuk kesepakatan para ulama dan ahli fikih dalam satu 

generasi tertentu. Ijma memiliki kekuatan hukum yang sah dan mengikat 

karena dianggap sebagai penguatan sekaligus legitimasi atas dalil-dalil Al-

Quran dan Hadis. Lewat ijma, para ulama menyepakati solusi hukum atas 

persoalan yang belum diatur secara eksplisit dalam sumber primer sehingga 

dapat memberikan stabilitas dan kejelasan hukum dalam islam. Hal ini juga 

memungkinkan hukum Islam untuk berkembang dan menyesuaikan diri 

dengan kebutuhan masyarakat tanpa menyalahi prinsip-prinsip dasar 

agama. 

Sumber terakhir yang sangat penting adalah Qiyas, yaitu metode 

analogi hukum untuk menghadapi persoalan baru yang belum memiliki 

ketentuan khusus. Dalam metode ini, ulama membandingkan kasus baru 

dengan kasus lama yang hukumnya sudah jelas, sehingga hukum kasus baru 

tersebut dapat ditarik berdasarkan persamaan keadaan dan asas yang 

melekat pada hukum lama. Qiyas memberikan fleksibilitas dalam penetapan 

hukum Islam agar tetap relevan terhadap perubahan zaman dan kondisi 

masyarakat yang semakin kompleks.18 

 
17 Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, (Jakarta: UI Press, 1986), 145. 
18 M. Abdul Karim Zaidan, Al-Wajiz fi Ushul al-Fiqh, (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1998), 132. 



20 

 

  

 

Keempat sumber ini Al-Quran, Hadis, Ijma, dan Qiyas saling 

melengkapi, membentuk fondasi yang kokoh sehingga hukum Islam tidak 

hanya menjadi aturan kaku yang statis, tetapi juga dinamis, responsif, dan 

aplikatif dalam berbagai situasi sosial dan zaman. Pendekatan ini 

memastikan penerapan hukum Islam senantiasa berlandaskan keadilan dan 

kemaslahatan umat tanpa mengabaikan nilai-nilai suci agama, sehingga 

tetap relevan dalam konteks kehidupan modern yang terus berkembang 

secara cepat. 

3. Karakteristik Hukum Islam 

Hukum Islam, atau yang dalam terminologi ilmiah sering dirujuk 

sebagai Syariah dan Fiqh, menampilkan karakteristik fundamental yang 

membedakannya secara paradigmatik dari sistem hukum sekuler modern. 

Secara esensial, hukum Islam bersifat rabbaniyyah (transendental-

theonomous), di mana sumber otoritas primernya bukanlah kehendak 

manusia atau kontrak sosial, melainkan wahyu ilahi yang termanifestasi 

dalam Al-Qur'an dan Sunnah Nabi Muhammad SAW. Karakter ini 

memberikan landasan metafisik dan sakral terhadap seluruh bangunan 

hukumnya, sehingga ketaatan terhadapnya tidak sekadar dipandang sebagai 

pemenuhan kewajiban legal, tetapi juga sebagai manifestasi ketundukan 

religius (ubudiyyah) kepada Sang Pencipta. 

Dari segi cakupan, hukum Islam bersifat syumul (komprehensif dan 

integral). Ia tidak mengenal dikotomi antara hukum agama (sacred law) dan 

hukum duniawi (profane law). Sistem ini merangkum secara holistik 

berbagai dimensi kehidupan, mulai dari ibadah (ritual worship) yang 



21 

 

  

 

mengatur hubungan vertikal antara manusia dengan Tuhan, hingga 

mu'amalah (transaksi sosial) yang mencakup hukum perdata, pidana, 

ketatanegaraan, ekonomi, dan etika. Keuniversalan hukum Islam 

(alamiyyah) terlihat dari klaim aplikasinya yang melampaui batas suku, 

bangsa, dan geografi. Namun, universalitas ini diimbangi dengan sifat 

realistis dan elastis, yang memperhitungkan kondisi manusiawi (fitrah), 

kemampuan (istitha'ah), serta perubahan konteks sosial-temporal.19 

Fleksibilitas ini diinstitusionalisasikan melalui seperangkat metodologi 

hukum yang dinamis, seperti ijtihad (penalaran hukum independen), qiyas 

(analogi), istihsan (equity jurisprudence), dan pertimbangan maslahah 

mursalah (kepentingan umum). 

Ciri yang sangat menentukan adalah orientasi teleologis hukum Islam 

pada maqashid al-syariah (tujuan-tujuan higher law). Teori maqashid yang 

telah dikembangkan secara sistematis oleh para ulama seperti Al-Syatibi, 

menetapkan bahwa seluruh hukum bertujuan untuk merealisasikan 

kemaslahatan (jalb al-mashalih) dan menolak kerusakan (dar' al-mafasid) 

dengan menjaga lima kebutuhan dasar (al-daruriyyat al-khams), yaitu: 

agama (din), jiwa (nafs), akal ('aql), keturunan (nasl), dan harta (mal).20 

Kerangka maqashid inilah yang menjadi filosofi hukum dan "roh" di balik 

setiap regulasi detail, memastikan bahwa hukum tidak diterapkan secara 

formalistik tetapi senantiasa mengacu pada spirit keadilan dan kebaikan 

substantif. Akhirnya, hukum Islam menampilkan dialektika yang khas 

 
19 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Awlawiyyat: Dirasah Jadidah fi Dhau’ al-Qur’an wa al-Sunnah, 

(Kairo: Maktabah Wahbah, 1995), 42. 
20 Abu Ishaq al-Syatibi, Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari‘ah, Jilid II, (Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 2005), 8–10 



22 

 

  

 

antara keteguhan dalam prinsip dasar (tsabat) dan fleksibilitas dalam 

implementasi (murunnah). Prinsip-prinsip universal seperti keadilan, 

larangan riba, zina, dan pembunuhan, bersifat absolut dan tidak berubah. 

Namun, pada tingkat operasional dan cabang (furu'), hukum Islam 

membuka ruang interpretasi yang luas untuk merespons realitas yang 

senantiasa berubah. Dengan demikian, karakteristik-karakteristik ini 

menjadikan hukum Islam bukan sebagai sistem hukum yang statis dan 

historis semata, melainkan sebagai sebuah tradisi hukum yang hidup (living 

tradition), yang memadukan kepastian nilai-nilai Ilahi dengan responsivitas 

terhadap tantangan zaman.21 

4. Penerapan Metode Istihsan dalam Pengembangan Hukum Islam 

Metode istihsan merupakan salah satu instrumen penting dalam 

pengembangan hukum Islam, terutama dalam bidang muamalah yang 

sangat dinamis dan berkaitan erat dengan kehidupan sosial-ekonomi 

masyarakat. Secara etimologis, istihsan berasal dari kata hasuna yang berarti 

“baik”. Dalam terminologi ushul fiqh, istihsan diartikan sebagai 

berpindahnya seorang mujtahid dari ketentuan hukum qiyas yang umum 

menuju hukum lain yang dianggap lebih baik karena adanya dalil yang lebih 

kuat atau karena mempertimbangkan kemaslahatan yang lebih besar bagi 

masyarakat.22 

Dalam konteks pengembangan hukum Islam modern, istihsan memiliki 

peran yang sangat strategis, terutama pada bidang muamalah seperti 

ekonomi, pertanian, dan ketenagakerjaan. Sebagaimana diketahui, hukum 

 
21 Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Fiqh, (Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1958), 38 
22 J. N. D. Anderson, Law Reform in the Muslim World, (London: Athlone Press, 1976), 15. 



23 

 

  

 

Islam memiliki dua dimensi utama, yakni normatif dan adaptif. Dimensi 

normatif berkaitan dengan ketentuan hukum yang bersumber langsung dari 

Al-Qur’an dan Sunnah, sedangkan dimensi adaptif berkaitan dengan 

kemampuan hukum Islam menyesuaikan diri terhadap perubahan sosial dan 

kebutuhan masyarakat.23 Dalam hal ini, istihsan berperan sebagai jembatan 

antara norma dan realitas, sehingga hukum Islam tetap relevan tanpa 

kehilangan nilai-nilai dasarnya. 

Penerapan metode istihsan dalam bidang muamalah tercermin dalam 

berbagai bentuk transaksi yang bertujuan mewujudkan kemaslahatan umat. 

Contohnya adalah dalam praktik akad ijarah (sewa-menyewa jasa), di mana 

sering kali terdapat kondisi lapangan yang tidak sepenuhnya sesuai dengan 

ketentuan fiqh klasik. Misalnya, dalam praktik kerja sama antara petani dan 

operator traktor di Desa Cerme, terdapat beberapa keadaan yang menuntut 

adanya kelonggaran hukum, seperti ketidakteraturan waktu pembayaran 

upah atau penyesuaian luas lahan yang dibajak akibat kondisi geografis. 

Dalam situasi seperti ini, penerapan hukum secara tekstual terkadang sulit 

dilaksanakan secara sempurna. Oleh karena itu, prinsip istihsan dapat 

digunakan sebagai dasar pertimbangan hukum dengan tetap memperhatikan 

tujuan syariat (maqāṣid al-syarī‘ah), yaitu menjaga kemaslahatan dan 

menghindari kemudaratan. Dalam hal ini, penerapan istihsan dilakukan 

dengan meninggalkan ketentuan qiyas yang kaku, menuju ketentuan hukum 

yang lebih realistis dan sesuai dengan kebutuhan masyarakat.24 Dengan 

 
23 Wahbah al-Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islami, Jilid I, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), 28 
24 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Awlawiyyat: Dirasah Jadidah fi Dhau’ al-Qur’an wa al-Sunnah, 

(Kairo: Maktabah Wahbah, 1995), 42. 



24 

 

  

 

demikian, praktik ijarah antara petani dan operator traktor yang dilakukan 

berdasarkan kesepakatan dan kerelaan kedua belah pihak tetap dapat 

dikategorikan sah secara hukum Islam, selama tidak bertentangan dengan 

prinsip keadilan dan tidak mengandung unsur riba, gharar, atau penipuan. 

Ulama mazhab Hanafi, seperti Abu Hanifah dan pengikutnya, 

merupakan tokoh yang paling menonjol dalam penggunaan metode istihsan. 

Menurut Abu Hanifah, istihsan adalah suatu bentuk ijtihad yang 

mengutamakan kemaslahatan masyarakat tanpa mengabaikan dalil syar‘i.25 

Ia menilai bahwa dalam kondisi tertentu, penerapan qiyas umum dapat 

menimbulkan kesulitan bagi manusia, sehingga perlu ditinggalkan demi 

prinsip taysir (kemudahan). Pendekatan ini sejalan dengan firman Allah 

SWT dalam QS. Al-Baqarah ayat 185 yang berbunyi : 

وَٱلْفُرْقاَنِۚ  فَمَن شَهِدَ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِىٓ أنُزلَِ فِيهِ ٱ  لْقُرْءَانُ هُد ى ل لِنَّاسِ وَبَ يِ نََٰتٍ مِ نَ ٱلْْدَُى َٰ

ُ بِكُمُ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَ لْيَصُمْهُۖ  وَمَن كَانَ مَ  مٍ أُخَرَۗ  يرُيِدُ ٱللََّّ ريِض ا أوَْ عَلَىَٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِ نْ أيََّّ

وُا۟ ٱللَََّّ عَلَىَٰ مَا هَدَىَٰكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ٱلْيُسْرَ وَلََ يرُيِدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ  ةَ وَلتُِكَبِّ    وَلتُِكْمِلُوا۟ ٱلْعِدَّ

Artinya : (Beberapa hari yang ditentukan itu ialah) bulan Ramadhan, bulan 

yang di dalamnya diturunkan (permulaan) Al Quran sebagai petunjuk bagi 

manusia dan penjelasan-penjelasan mengenai petunjuk itu dan pembeda 

(antara yang hak dan yang bathil). Karena itu, barangsiapa di antara kamu 

hadir (di negeri tempat tinggalnya) di bulan itu, maka hendaklah ia berpuasa 

pada bulan itu, dan barangsiapa sakit atau dalam perjalanan (lalu ia 

berbuka), maka (wajiblah baginya berpuasa), sebanyak hari yang 

 
25 Mohammad Hashim Kamali, An Introduction to Shari‘ah, (Kuala Lumpur: Ilmiah Publishers, 

2008), 57 



25 

 

  

 

ditinggalkannya itu, pada hari-hari yang lain. Allah menghendaki 

kemudahan bagimu, dan tidak menghendaki kesukaran bagimu. Dan 

hendaklah kamu mencukupkan bilangannya dan hendaklah kamu 

mengagungkan Allah atas petunjuk-Nya yang diberikan kepadamu, supaya 

kamu bersyukur.26 

Dalam konteks pengembangan hukum Islam, istihsan juga memiliki 

peranan penting sebagai instrumen ijtihad istinbati (penemuan hukum baru). 

Melalui istihsan, para ulama dapat menetapkan hukum atas peristiwa yang 

belum dijelaskan secara eksplisit dalam Al-Qur’an maupun Sunnah. 

Misalnya, dalam perkembangan pertanian modern, muncul berbagai bentuk 

akad baru seperti ijarah muntahiyah bittamlik (sewa yang diakhiri dengan 

kepemilikan), yang dalam fiqh klasik belum dikenal. Namun, dengan 

pendekatan istihsan, akad semacam ini dapat diterima karena memenuhi 

unsur kemaslahatan dan ridha antar pihak.27 

Selain itu, istihsan juga menjadi dasar dalam menetapkan kebolehan 

penggunaan teknologi modern dalam kegiatan pertanian, seperti kerja sama 

penyewaan traktor, alat bajak otomatis, atau sistem bagi hasil berbasis 

mesin. Dengan prinsip istihsan, hukum Islam dapat merespons kemajuan 

teknologi tanpa harus menolak inovasi yang membawa manfaat. Dalam 

konteks penelitian ini, istihsan berfungsi sebagai landasan teoritis untuk 

memahami praktik ijarah di lapangan yang terkadang menyimpang secara 

 
26 Kementerian Agama RI, “Al-Qur’an Surat Al-Baqarah Ayat 185”, dalam Qur’an Kemenag, 

https://quran.kemenag.go.id/sura/2/185  (diakses 13 Oktober 2025).  
27 Abu Ishaq al-Syatibi, Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari‘ah, Jilid II, (Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 2005), hlm. 8–10; Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A 

Systems Approach, (London: The International Institute of Islamic Thought, 2008), 25. 

https://quran.kemenag.go.id/sura/2/185


26 

 

  

 

teknis dari teori fiqh klasik, tetapi tetap sejalan dengan prinsip kemaslahatan 

dan keadilan Islam. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa penerapan 

metode istihsan dalam pengembangan hukum Islam merupakan bukti 

konkret fleksibilitas dan kemanusiaan hukum Islam. Istihsan menjaga 

keseimbangan antara teks dan konteks, antara prinsip keadilan dan 

kemaslahatan, serta antara hukum normatif dan realitas sosial. Dalam 

penelitian ini, prinsip istihsan menjadi landasan analisis terhadap praktik 

ijarah antara petani dan operator traktor di Desa Cerme, di mana hukum 

Islam diterapkan tidak secara kaku, tetapi dengan mempertimbangkan 

situasi, kesepakatan, dan kemaslahatan bersama. 

B. Pengertian Ijarah 

Secara etimologis, kata ijarah berasal dari bahasa Arab yaitu ajara–

ya’jiru–ajran yang berarti kompensasi atau imbalan. Dalam bahasa Indonesia, 

ijarah sering diterjemahkan sebagai sewa-menyewa atau upah-mengupah. 

Namun, terjemahan tersebut belum sepenuhnya mencakup makna substantif 

dari akad ijarah dalam kerangka hukum Islam. Jika dalam terminologi fikih, 

ijarah diartikan sebagai suatu akad pemindahan hak guna (manfaat) atas suatu 

barang atau jasa dalam jangka waktu tertentu dengan pembayaran sewa atau 

upah sebagai kompensasi yang disepakati oleh kedua belah pihak.28 Dalam 

istilah fiqh ada 2 jenis ijarah yaitu, al-ijarah (rent, rental) diartikan sebagai 

transaksi suatu manfaat baik barang atau jasa dengan pemberian imbalan 

tertentu. Sedangkan al-ijarah fi al-dzimmah (reward, fair wage) diartikan 

sebagai upah dalam tanggungan, yaitu upah yang dibayarkan atas jasa pekerjaan 

 
28 M. Syafi’i Antonio, Bank Syariah: Dari Teori ke Praktik (Jakarta: Gema Insani, 2001), 145 



27 

 

  

 

tertentu seperti menjahit, jasa pengantar barang (kurir), kuli bangunan dan lain-

lain. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), upah berarti uang dan 

sebagainya yang dibayarkan sebagai pembalas jasa atau sebagai pembayar 

tenaga yang sudah dikeuarkan untuk mengerjakan sesuatu.  

Ijarah memiliki dua bentuk utama: ijarah atas manfaat barang (misalnya 

menyewa rumah atau kendaraan) dan ijarah atas jasa (misalnya membayar 

seseorang untuk bekerja sebagai sopir atau pembajak sawah). Selain itu, dalam 

praktik kontemporer, berkembang pula model ijarah yang dikenal dengan 

Ijarah Muntahiyah Bit Tamlik (IMBT), yaitu akad ijarah yang pada akhir masa 

sewa memberikan opsi kepemilikan kepada penyewa.29 

Dari perspektif hukum Islam, ijarah dianggap sah apabila memenuhi rukun 

dan syarat yang ditentukan, yaitu adanya pihak-pihak yang berakad (mu’jir dan 

musta’jir), ijab-qabul, objek akad (manfaat atau jasa yang halal dan dapat 

diserahterimakan), serta nilai imbalan yang jelas dan disepakati.30 Keabsahan 

akad ijarah sangat ditentukan oleh kejelasan dan kesepakatan kedua belah pihak 

agar terhindar dari unsur gharar (ketidakjelasan) dan riba. Dalam konteks 

ekonomi modern, ijarah memiliki peran penting dalam mendorong inklusi 

ekonomi dan efisiensi alokasi sumber daya. Melalui akad ijarah, individu atau 

badan usaha yang tidak memiliki aset dapat tetap mengakses barang produktif 

dengan cara menyewa, tanpa harus memiliki modal besar untuk membeli. Hal 

ini menciptakan peluang usaha, meningkatkan produktivitas, serta memperluas 

akses terhadap faktor produksi. Ijarah juga menjadi solusi ekonomi yang adil, 

 
29 Abdul Rahman, Shariah Legal Framework in Islamic Finance (Kuala Lumpur: ISRA, 2010), 103 
30 Amir Syarifuddin Hanafiah, Pengantar Fiqh Muamalah (Jakarta: Kencana, 2007), 1921 



28 

 

  

 

karena pemilik aset mendapatkan keuntungan yang sah dari penggunaan barang 

miliknya, sementara pengguna memperoleh manfaat ekonomi secara bertahap. 

Menurut Fatwa Dewan Syariah Nasional No. 09/DSN MUI/IV/2000 

Tentang Pembiayaan Ijarah, bahwa ijarah adalah akad pemindahan hak guna 

(manfaat) atas suatu barang atau jasa dalam waktu tertentu melalui pembayaran 

upah (ujroh), tanpa diikuti dengan pemindahan kepemilikan barang itu 

sendiri.31 Dalam kajian fikih, para ulama dari empat mazhab utama sepakat 

bahwa akad ijarah adalah akad yang sah dan memiliki landasan syar’i, namun 

mereka memiliki redaksi dan pendekatan yang sedikit berbeda dalam 

mendefinisikannya. Perbedaan ini mencerminkan keluasan dan kekayaan 

khazanah hukum Islam dalam memahami transaksi muamalah. Berikut 

perbedaan pendapat ulama dalam pengertian ijarah: 

1. Menurut ulama Hanafiyah, ijarah adalah akad atas manfaat dari suatu 

benda yang halal untuk dimanfaatkan, dengan imbalan tertentu yang 

diketahui.32 Dalam pandangan ini, manfaat merupakan objek utama 

akad yang dipindahkan, bukan benda itu sendiri. Mazhab Hanafi juga 

menekankan pentingnya kejelasan manfaat dan kompensasi untuk 

menghindari gharar. Definisi ini menempatkan akad ijarah sejajar 

dengan jual beli, dengan perbedaan pada objek akad (jual beli barang, 

ijarah manfaat). 

2. Mazhab Malik mendefinisikan ijarah sebagai akad atas manfaat jasa 

manusia atau atas barang yang dimiliki dalam jangka waktu tertentu 

 
31 DSN-MUI, Fatwa No. 09/DSN-MUI/IV/2000 Tentang Ijarah dan Fatwa No. 27/DSN-

MUI/III/2002 Tentang IMBT. 
32 Ibn Abidin, Radd al-Muhtar 'ala al-Durr al-Mukhtar (Beirut: Dar al-Fikr, 1992), Juz 6, 5 



29 

 

  

 

dengan imbalan tertentu.33 Ciri khas dari definisi Maliki adalah 

penekanan pada waktu sebagai elemen penting dalam akad ijarah. 

Selain itu, mereka juga lebih longgar dalam memperbolehkan jasa atas 

pekerjaan yang belum dikerjakan selama jenis pekerjaan tersebut dapat 

diprediksi dan ditentukan sebelumnya. 

3. Dalam pandangan mazhab Syafi’i, ijarah adalah akad atas manfaat 

yang diketahui, berasal dari sesuatu yang dapat dijadikan objek ijarah, 

dengan imbalan yang diketahui.34 Mereka sangat ketat terhadap 

kejelasan manfaat dan imbalan dalam akad ini. Ulama Syafi’iyah juga 

mensyaratkan bahwa manfaat tersebut harus bersifat halal dan dapat 

diserahterimakan sesuai dengan kesepakatan. Jika manfaat tersebut 

tidak jelas, maka akad dianggap mengandung gharar dan batal. 

4. Ulama Hanabilah mendefinisikan ijarah sebagai akad atas manfaat 

yang dapat diketahui secara jelas dari suatu objek tertentu, atau atas 

jasa dari orang tertentu, dengan imbalan tertentu.35 Mazhab ini 

menegaskan pentingnya kejelasan dalam tiga unsur: manfaat, durasi 

penggunaan, dan jumlah imbalan. Mereka juga memperbolehkan 

penggunaan akad ijarah dalam bentuk waktu atau volume pekerjaan, 

selama semua syarat terpenuhi. 

Kesimpulannya, meskipun terdapat variasi dalam redaksi dan pendekatan, 

keempat mazhab fikih sepakat bahwa ijarah merupakan akad yang sah dalam 

syariat Islam, asalkan memenuhi unsur kejelasan (bayyinah) dalam hal pihak, 

 
33 Al-Dardir, Al-Sharh al-Kabir (Kairo: Dar Ihya’ al-Kutub al-‘Arabiyyah, t.t), Juz 3, 355 
34 Al-Nawawi, Al-Majmu’ Syarh al-Muhadzdzab (Beirut: Dar al-Fikr, 1996), Juz 14, 285 
35ibn Qudamah, Al-Mughni (Beirut: Dar al-Fikr, 1997), Juz 5, 316 



30 

 

  

 

objek manfaat, dan nilai imbalan. Perbedaan-perbedaan kecil ini justru 

menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam mengakomodasi kebutuhan 

masyarakat yang beragam. 

C. Dasar Hukum Ijarah 

1. Al Qur’an 

Terdapat dalam QS. az-Zukhruf (43):32 

نْ يَاۚ  وَرَفَ عْنَا بَ عْ  نَ هُم مَّعِيشَتَ هُمْ فِِ ٱلْْيََ وَٰةِ ٱلدُّ ضَهُمْ أهَُمْ يَ قْسِمُونَ رَحَْْتَ رَبِ كَۚ  نََْنُ قَسَمْنَا بَ ي ْ

تٍ   ۗ  وَرَحَْْ فَ وْقَ بَ عْضٍ دَرَجََٰ تُ رَبِ كَ خَيٌْْ مِّ َّا يََْمَعُونَ ل يَِ تَّخِذَ بَ عْضُهُم بَ عْض ا سُخْريَّا  

Artinya : Apakah mereka yang membagi rahmat Tuhanmu, Kami telah 

menentukan penghidupan mereka dalam kehidupan dunia dan Kami telah 

meninggikan sebagian mereka atas sebagian yang lain beberapa derajat agar 

sebagian mereka dapat mempergunakan sebagian yang lain sebagai pekerja. 

Dan rahmat tuhanmu lebih baik dari apa yang mereka kumpulkan.36 

2. Ijma 

Menurut ulama-ulama madzab Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali 

bersepakat bahwa akad ijarah merupakan akad yang sah selama memenuhi 

rukun dan syaratnya. Menurut Wahbah Az-Zuhaili, ijma’ para ulama ini 

telah membolehkan ijarah karena mengandung kemaslahatan bagi 

masyarakat dan sejalan dengan prinsip al-mu’awadhah (pertukaran yang 

adil)37. 

 

 

 
36 Kementerian Agama RI, “Al-Qur’an Surat az-Zukhruf Ayat 32”, dalam Qur’an Kemenag, 

https://quran.kemenag.go.id  (diakses 24 April 2025). 
37 Wahbah Az-Zuhaili, Fiqh Islam wa Adillatuhu, Jilid 4, (Damsyik: Dar al-Fikr, 2011), 272 

https://quran.kemenag.go.id/


31 

 

  

 

3. Hadis 
 أعَْطوُا الَْْجِيَْ أَجْرهَُ قَ بْلَ أَنْ يََِفَّ عَرَقهُُ 

Artinya : Berikanlah upah kepada pekerja sebelum kering 

keringatnya (Diriwayatkan Oleh Ibnu Majah).38 

D. Rukun Dan Syarat Ijarah 

1. Rukun Ijarah 

Dalam hukum Islam, sah atau tidaknya suatu akad sangat bergantung 

pada terpenuhinya rukun dan syarat yang berlaku. Adapun rukun ijarah 

menurut para ulama, sebagaimana dijelaskan oleh Al-Jaziri, terdiri dari 

beberapa unsur berikut.39 

a. Pihak yang berakat (mu’jir dan musta’jir) 

Mu’jir adalah pihak yang memberikan manfaat, baik berupa 

barang atau jasa, sedangkan musta’jir adalah pihak yang menerima 

manfaat tersebut. Kedua belah pihak harus memiliki kecakapan 

hukum, yaitu telah baligh, berakal sehat, serta mampu bertindak 

secara hukum. 

b. Objek Ijarah (Ma’qud ‘Alaih) 

Objek ijarah adalah manfaat barang atau jasa. Manfaat ini harus 

jelas, diketahui secara pasti, halal, dan dapat diserahkan. Jika objek 

tidak jelas atau mengandung unsur gharar (ketidakpastian), maka 

akad menjadi batal. 

 

 
38 Abu ‘Abdillah Muhammad bin Yazid Ibnu Majah, Sunan Ibnu Majah, no. 2443. 
39 Al-Jaziri, Kitab al-Fiqh ‘ala al-Mazahib al-Arba'ah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2010), 

589 



32 

 

  

 

c. Imbalan (Ujrah) 

Imbalan dalam akad ijarah harus ditentukan secara jelas dalam 

bentuk jumlah, jenis, dan cara pembayarannya. Ujrah dapat berupa 

uang, barang, atau jasa lain yang bernilai ekonomis, selama 

disepakati kedua belah pihak. 

d. Akad (Sighat) 

Akad merupakan pernyataan kesepakatan antara mu’jir dan 

musta’jir, bisa dilakukan secara lisan, tulisan, atau isyarat yang 

dipahami kedua pihak. Sighat harus menunjukkan kerelaan dan 

kesesuaian kehendak kedua belah pihak 

2. Syarat Ijarah 

Dalam pelaksanaan akad ijarah, terdapat beberapa syarat yang harus 

dipenuhi agar akad tersebut sah menurut syariat Islam. Menurut 

Mardani, syarat-syarat ijarah secara umum dapat dibagi ke dalam 

beberapa aspek berikut:40 

a. Syarat Subjek Akad (Pihak yang Berakad) 

Syarat pertama dalam akad ijarah adalah adanya kecakapan 

hukum (ahliyah) pada pihak-pihak yang berakad, yaitu mu'jir (pihak 

yang menyewakan) dan musta'jir (penyewa). Kedua belah pihak 

harus baligh, berakal sehat, dan mampu melakukan tindakan hukum 

secara sah. Artinya, mereka harus sudah mencapai umur dewasa 

menurut syariat dan dapat membedakan mana yang baik dan buruk 

dalam bertindak. Tanpa terpenuhinya syarat ini, akad ijarah 

 
40 Mardani, Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia (Jakarta: Kencana, 2012), 97 



33 

 

  

 

dianggap cacat karena salah satu pihak tidak memiliki kemampuan 

hukum untuk bertransaksi. Oleh sebab itu, prinsip kehendak bebas 

dan kesadaran penuh menjadi syarat mutlak agar akad berjalan 

dengan adil dan sesuai syariat. 

b. Syarat Objek Akad (Ma'qud 'Alaih) 

Objek dari akad ijarah adalah manfaat dari suatu barang atau 

jasa, bukan barang itu sendiri. Mardani menjelaskan bahwa manfaat 

yang dijadikan objek akad harus memenuhi kriteria tertentu, yaitu: 

1) Manfaat tersebut harus halal dan diperbolehkan menurut 

syariat Islam. Jika manfaat yang disewa adalah manfaat yang 

haram, seperti menyewa untuk kegiatan maksiat, maka akad 

tersebut batal. 

2) Manfaat harus diketahui dengan jelas, baik dari segi jenis, 

sifat, jumlah, maupun penggunaannya. Ketidakjelasan 

(gharar) terhadap manfaat yang disewa akan mengakibatkan 

ketidakpastian, yang dilarang dalam akad syariah. 

3) Manfaat tersebut harus dapat diserahkan tanpa merusak zat 

barang itu sendiri. Misalnya, menyewa rumah untuk tempat 

tinggal, menyewa kendaraan untuk transportasi, atau 

menyewa tenaga untuk suatu pekerjaan.41 

Dengan terpenuhinya syarat-syarat ini, diharapkan akad dapat 

berjalan dengan transparan dan menghindari adanya perselisihan di 

kemudian hari. 

 
41 Ibid, 98 



34 

 

  

 

c. Syarat Upah (Ujrah) 

Upah atau imbalan dalam akad ijarah harus ditentukan secara 

jelas. Menurut Mardani, ada beberapa ketentuan mengenai upah 

dalam akad ijarah: 

1) Besarnya upah harus ditentukan secara pasti dalam akad, baik 

berupa uang, barang, atau manfaat lainnya. 

2) Upah harus disepakati bersama tanpa ada unsur penipuan, 

kezaliman, atau ketidakadilan. 

3) Upah tersebut harus berharga menurut pandangan syariat. 

Penentuan upah yang jelas bertujuan untuk mencegah adanya 

pertengkaran atau ketidakpuasan dari salah satu pihak setelah akad 

berlangsung.³ Dengan demikian, hak dan kewajiban kedua belah 

pihak dapat dipenuhi secara seimbang.42 

d. Syarat Jangka Waktu 

Penentuan jangka waktu adalah salah satu syarat penting dalam 

akad ijarah. Jangka waktu ini harus ditetapkan dengan jelas, seperti 

satu bulan, satu tahun, atau jangka waktu tertentu sesuai 

kesepakatan. Kejelasan waktu ini berkaitan erat dengan berapa lama 

manfaat tersebut dapat digunakan oleh penyewa. Ketidakjelasan 

mengenai masa sewa dapat memicu timbulnya perselisihan dan 

ketidakpastian hukum di antara para pihak. Oleh karena itu, Islam 

mengajarkan bahwa seluruh unsur dalam akad, termasuk jangka 

waktunya, harus disepakati secara tegas sejak awal. 

 
42 Ibid, 99 



35 

 

  

 

e. Syarat Kerelaan 

Kerelaan (taradhi) antara kedua belah pihak merupakan syarat 

terakhir yang wajib dipenuhi dalam akad ijarah. Mardani 

menegaskan bahwa setiap akad yang dilandasi oleh paksaan atau 

tekanan tidak memiliki kekuatan hukum dalam Islam. Kedua belah 

pihak harus melakukan akad atas dasar kerelaan, kesukarelaan, dan 

kesadaran penuh. Jika salah satu pihak dipaksa untuk melakukan 

akad, maka akad tersebut dapat dibatalkan. Kerelaan ini menjadi 

wujud dari prinsip keadilan dan kehormatan dalam hukum Islam. 

E. Macam Macam Ijarah 

Berdasarkan pendapat Adiwarman A. Karim (2013), praktik ijarah dapat 

diklasifikasikan ke dalam beberapa jenis, yang didasarkan pada objek serta 

karakteristik transaksinya. Adapun jenis-jenis ijarah tersebut meliputi beberapa 

bentuk, antara lain: 

1. Ijarah al-A'yān 

Ijarah al-A'yān merupakan jenis akad ijarah di mana objek sewa adalah 

barang berwujud (ain) yang manfaatnya dapat diambil tanpa merusak atau 

menghabiskan zat barang tersebut. Dalam akad ini, musta’jir (penyewa) 

diberikan hak untuk menggunakan manfaat barang dalam jangka waktu 

tertentu dengan imbalan tertentu, sementara kepemilikan barang tetap 

berada pada pihak mu’jir (pemilik barang). Menurut Adiwarman . Karim 

ijarah al-A'yān biasanya diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, seperti 

penyewaan rumah, kendaraan, mesin, alat berat, dan berbagai jenis properti 

lainnya. Dalam praktiknya, penting bagi para pihak untuk memastikan 



36 

 

  

 

kejelasan terkait spesifikasi barang, manfaat yang diharapkan, masa sewa, 

serta nilai sewa yang harus dibayarkan. Adapun syarat-syarat yang harus 

dipenuhi dalam akad ijarah al-A'yān, antara lain:43 

a. Barang yang disewakan harus diketahui secara jelas keberadaannya, 

sifat-sifatnya, serta manfaat yang dapat diberikan. 

b. Manfaat yang menjadi objek akad harus halal dan dapat diberikan 

kepada penyewa tanpa menghilangkan substansi barang. 

c. Masa sewa harus disebutkan dengan jelas untuk menghindari 

perselisihan di kemudian hari. 

d. Harga sewa harus ditentukan secara pasti dalam akad. 

Jika terjadi kerusakan pada barang yang disewa bukan karena kelalaian 

penyewa, maka tanggung jawab berada pada pemilik barang. Hal ini 

sesuai dengan prinsip dasar bahwa penyewa hanya bertanggung jawab 

atas penggunaan sesuai dengan kesepakatan dan bukan atas kerusakan 

alami barang tersebut. Dalam konteks keuangan syariah modern, ijarah 

al-A'yān menjadi dasar dari berbagai produk pembiayaan aset, seperti 

pembiayaan kendaraan bermotor dan alat berat yang disewakan kepada 

nasabah. 

2. Ijarah al-A'māl 

Ijarah al-A'māl (sewa jasa)  adalah bentuk akad sewa-menyewa yang 

objeknya berupa jasa atau tenaga seseorang, bukan barang berwujud. 

Dalam akad ini, pihak musta’jir menyewa keahlian atau keterampilan pihak 

 
43 Adiwarman A. Karim, Bank Islam: Analisis Fiqih dan Keuangan (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 

2013), 311 



37 

 

  

 

lain untuk mengerjakan sesuatu dalam kurun waktu tertentu, dengan 

kompensasi (ujrah) yang disepakati. Adiwarman A. Karim menjelaskan 

bahwa contoh penerapan ijarah al-A'māl meliputi kontrak kerja dengan 

guru, dokter, supir, buruh bangunan, konsultan, maupun penyedia jasa 

lainnya. Ijarah jenis ini mencakup hubungan kerja profesional dan jasa 

pelayanan tertentu yang disepakati berdasarkan kesepahaman kedua belah 

pihak.44 

Syarat-syarat penting dalam ijarah al-A'māl adalah: 

a. Harus ada kejelasan mengenai jenis jasa atau pekerjaan yang akan 

dilakukan. 

b. Harus ditentukan masa kerja atau durasi jasa tersebut diberikan. 

c. Jumlah kompensasi atau upah harus diketahui secara pasti dalam 

akad. 

Dalam praktiknya, ijarah al-A'māl sangat erat kaitannya dengan prinsip 

kerja dalam ekonomi Islam, di mana harus tercipta hubungan kerja yang 

adil, transparan, dan saling menguntungkan tanpa adanya eksploitasi atau 

ketidakjelasan (gharar). Selain itu, menurut Karim, jasa yang ditawarkan 

harus sesuai dengan prinsip halal dalam Islam. Artinya, jenis pekerjaan atau 

jasa yang diberikan tidak boleh bertentangan dengan ketentuan syariah, 

seperti jasa dalam bidang yang diharamkan (misal: jasa dalam produksi 

minuman keras). Dalam pengembangan industri keuangan syariah, ijarah 

al-A'māl digunakan dalam pengadaan tenaga ahli untuk proyek-proyek 

 
44 Ibid, 312 



38 

 

  

 

infrastruktur syariah, kontrak outsourcing, hingga konsultasi bisnis berbasis 

syariah. 

3. Ijarah Muntahiya Bittamlik  

Ijarah Muntahiya Bittamlik merupakan bentuk inovasi akad ijarah 

modern di mana penyewaan suatu aset dilakukan dengan kesepakatan 

bahwa pada akhir masa sewa, aset tersebut akan berpindah kepemilikan 

kepada penyewa. Konsep ini banyak diterapkan dalam produk-produk 

keuangan syariah seperti leasing syariah dan pembiayaan kepemilikan 

rumah. Adiwarman Karim menyebutkan bahwa pada awalnya, akad ini 

tetap murni sebagai akad sewa, tetapi diikuti dengan janji (wa’ad) atau 

akad terpisah untuk pemindahan kepemilikan di masa depan.45 

Pemindahan tersebut bisa dilakukan dengan cara: 

a. Hibah (pemberian gratis) setelah seluruh pembayaran sewa 

selesai. 

b. Penjualan dengan harga sisa yang sangat kecil. 

c. Penyerahan sebagai hadiah setelah masa sewa berakhir. 

Adapun prinsip penting yang ditekankan adalah bahwa akad sewa 

dan akad pemindahan kepemilikan harus dilakukan secara terpisah dan 

tidak digabung dalam satu akad. Jika digabung, akad tersebut bisa 

mengandung syarat yang membatalkan akad menurut hukum Islam 

karena terjadi ta’alluq (keterikatan syarat) yang merusak keabsahan 

akad. Beberapa syarat utama dalam ijarah muntahiya bittamlik adalah: 

 
45 Ibid, 313 



39 

 

  

 

a. Objek sewa harus memenuhi kriteria barang yang dapat 

disewakan menurut syariah. 

b. Harus ada kejelasan masa sewa dan besaran sewa yang harus 

dibayarkan. 

c. Janji pemindahan kepemilikan tidak boleh menjadi bagian dari 

syarat utama dalam akad ijarah. 

Ijarah Muntahiya Bittamlik dinilai sebagai solusi inovatif dalam 

pembiayaan kepemilikan aset, karena dapat memenuhi kebutuhan 

masyarakat akan kepemilikan properti atau kendaraan tanpa harus 

terjerumus pada praktik pembiayaan berbasis riba. Di Indonesia, akad 

ini banyak diterapkan dalam produk perbankan syariah, lembaga leasing 

syariah, dan lembaga pembiayaan mikro berbasis syariah, dengan tetap 

memperhatikan prinsip kehati-hatian dan kepatuhan terhadap fatwa 

Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI).46 

F. Ijarah Dalam Konteks Pertanian 

Ijarah sebagai salah satu bentuk akad muamalah dalam Islam memiliki 

cakupan yang luas dan fleksibel. Secara etimologis, ijarah berasal dari kata "al-

ajr" yang berarti imbalan atau kompensasi. Sedangkan secara terminologi, 

ijarah adalah akad pemanfaatan jasa atau barang dalam waktu tertentu dengan 

imbalan tertentu.47 Salah satu bidang yang sering menjadi objek akad ijarah 

adalah sektor pertanian. Dalam konteks ini, ijarah bukan hanya terbatas pada 

penyewaan alat pertanian seperti traktor atau mesin panen, tetapi juga 

mencakup penyewaan jasa tenaga kerja untuk menggarap lahan, membajak 

 
46 Dewan Syariah Nasional MUI, Himpunan Fatwa DSN-MUI (Jakarta: DSN-MUI, 2011), 119–121 
47 Wahbah al-Zuhayli, Fiqh Islam wa Adillatuhu, Jilid V, (Jakarta: Gema Insani Press, 2007), 343 



40 

 

  

 

sawah, menanam, atau memanen hasil pertanian. Oleh karena itu, memahami 

penerapan ijarah dalam bidang pertanian menjadi penting untuk menilai 

keabsahan dan keadilan praktik yang berkembang di masyarakat, khususnya di 

pedesaan. Secara umum, praktik kerja antara petani dan pekerja bajak sawah 

dengan traktor dapat dikategorikan ke dalam bentuk ijarah al-a‘māl, yakni akad 

sewa terhadap jasa atau tenaga kerja. Dalam hal ini, petani sebagai musta’jir 

(penyewa jasa) menyewa tenaga dari pekerja traktor (mu’jir) untuk membajak 

sawahnya. Objek ijarah adalah jasa membajak, sedangkan kompensasinya 

berupa upah yang telah disepakati sebelumnya. Namun dalam beberapa kasus, 

penggunaan alat traktor sekaligus jasanya oleh satu orang, menjadikan akad ini 

dapat pula dianalisis sebagai gabungan antara ijarah al-a‘māl dan ijarah al-

a‘yān (sewa alat). 

Selain kejelasan akad, pelaksanaan ijarah dalam bidang pertanian juga harus 

memperhatikan keadilan dalam penentuan upah. Menurut hukum Islam, salah 

satu prinsip utama dalam ijarah adalah bahwa upah harus ditentukan secara jelas 

pada saat akad dilakukan. Oleh karena itu, petani dan pekerja bajak sawah harus 

menyepakati nilai upah yang adil dan proporsional berdasarkan luas lahan, 

tingkat kesulitan tanah, dan waktu pengerjaan. Dalam praktiknya, seringkali 

muncul perbedaan perlakuan antara lahan yang mudah dibajak dan lahan yang 

keras atau berbatu. Jika nilai upahnya disamaratakan tanpa mempertimbangkan 

tingkat kesulitan kerja, maka dapat menimbulkan ketidakadilan bagi salah satu 

pihak. Hal ini bertentangan dengan prinsip Islam yang menekankan pada 

keadilan (`adl) dan saling meridhai (antar pihak) dalam transaksi. Kemudian, 

waktu pembayaran upah juga menjadi perhatian penting dalam akad ijarah 



41 

 

  

 

dalam bidang pertanian. Dalam banyak kasus ditemukan bahwa pembayaran 

upah dilakukan secara tertunda, bahkan dalam waktu yang tidak menentu. Islam 

sebenarnya membolehkan pembayaran upah secara tangguh (mu’ajjal) selama 

hal tersebut telah disepakati bersama secara jelas.48 Namun, jika keterlambatan 

pembayaran tidak ada kejelasan waktunya dan dilakukan secara sepihak oleh 

penyewa (petani), maka hal tersebut dapat dikategorikan sebagai bentuk 

kedzaliman yang dilarang oleh syariat. 

Dalam konteks hukum Islam, pekerjaan membajak sawah dengan sistem 

upah seperti ini adalah sah dan diperbolehkan, selama terpenuhi syarat-syarat 

akad ijarah. Para ulama fiqh sepakat bahwa segala bentuk jasa yang bermanfaat 

dan halal dapat menjadi objek akad ijarah.49 Oleh karena itu, pekerjaan 

membajak sawah termasuk dalam jasa yang halal, memberikan manfaat, dan 

sangat dibutuhkan oleh masyarakat pertanian. Bahkan, penerapan ijarah dalam 

bidang pertanian dapat meningkatkan efisiensi kerja dan mengurangi beban 

petani yang tidak memiliki alat sendiri. Dengan demikian, dapat disimpulkan 

bahwa akad ijarah dalam bidang pertanian, khususnya kerja sama antara petani 

dan pekerja bajak sawah traktor, adalah sah menurut hukum Islam jika 

dilaksanakan dengan memenuhi rukun dan syarat yang ditentukan oleh syariat.  

 
48 Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah: Dari Teori ke Praktik, (Jakarta: Gema Insani, 2008), 

123 
49 Saad Asy-Syubayli, Fiqh Muamalah Maliyah, (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2018), 96 


