BAB |1
LANDASAN TEORI

A. Hukum Islam
1. Pengertian Hukum Islam

Hukum Islam secara etimologis terdiri dari dua kata, yaitu hukum dan
Islam. Kata hukum dalam bahasa Arab disebut hukm (:22) yang memiliki
arti keputusan, ketetapan, perintah, maupun larangan. Sementara kata Islam
berasal dari akar kata salima—yaslamu—islaman yang berarti tunduk, patuh,
damai, dan selamat. Dari segi bahasa, hukum Islam dapat dipahami sebagai
ketetapan atau peraturan yang bersumber dari ajaran Islam dan wajib
dipatuhi oleh umatnya. Dengan demikian, hukum Islam memiliki makna
yang lebih luas daripada sekadar aturan formal, karena mencakup nilai
kepatuhan dan ketaatan seorang hamba kepada Allah SWT dalam menjalani
seluruh aspek kehidupannya.

Secara terminologis, para ulama dan pakar hukum Islam
mendefinisikan hukum Islam dengan berbagai penjelasan. Menurut Amir
Syarifuddin, hukum Islam merupakan seperangkat peraturan yang
bersumber dari wahyu Allah dan sunnah Rasul yang mengatur tingkah laku
manusia mukallaf (orang yang telah dibebani hukum), baik dalam
hubungannya dengan Allah maupun dalam hubungannya dengan sesama
manusia, dengan tujuan akhir untuk mencapai kebahagiaan hidup di dunia

dan di akhirat.'? Definisi ini menegaskan bahwa hukum Islam tidak hanya

12 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2001), 10.

14



15

bersifat normatif dalam ranah ibadah ritual, melainkan juga memiliki
dimensi sosial yang mengatur interaksi manusia dalam kehidupan
bermasyarakat.

Sementara itu, Hasbi Ash-Shiddieqy memberikan pengertian hukum
Islam sebagai kumpulan peraturan atau ketentuan Allah yang mengatur
hubungan manusia dengan Allah, hubungan manusia dengan sesamanya,
serta hubungan manusia dengan alam semesta. Apabila peraturan itu ditaati,
maka akan mendatangkan pahala, sedangkan apabila dilanggar, akan
mendatangkan dosa.'® Definisi ini memperlihatkan bahwa hukum Islam
memiliki dimensi moral sekaligus spiritual, yang menjadikan kepatuhan
terhadapnya tidak hanya dinilai dari aspek duniawi, tetapi juga ukhrawi.
Dengan kata lain, hukum Islam adalah sistem hukum yang bersifat
komprehensif, karena mengatur berbagai segi kehidupan manusia dengan
menjadikan ketaatan kepada Allah SWT sebagai dasar dan tujuan akhirnya.

Dari berbagai definisi tersebut dapat disimpulkan bahwa hukum Islam
adalah seperangkat aturan yang bersumber dari wahyu Allah dan sunnah
Rasul yang mengatur seluruh aspek kehidupan manusia. Hukum Islam tidak
hanya berorientasi pada kepentingan duniawi, tetapi juga ukhrawi, serta
menekankan nilai kemaslahatan bagi kehidupan manusia baik secara
individu maupun sosial. Dengan keberadaannya, hukum Islam berfungsi
sebagai pedoman hidup umat Islam agar dapat mencapai kebahagiaan dan

keselamatan, baik di dunia maupun di akhirat. Menurut para ahli

13 Hasbi Ash-Shiddieqy, Falsafah Hukum Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1993), 42.



16

memberikan definisi yang beragam mengenai hukum Islam sesuai dengan
latar belakang keilmuan masing-masing.

a. Menurut Amir Syarifuddin, hukum Islam adalah seperangkat
peraturan yang bersumber dari wahyu Allah dan sunnah Rasul, yang
mengatur tingkah laku manusia mukallaf (orang yang telah dibebani
hukum), baik dalam hubungannya dengan Allah maupun dengan
sesama manusia, demi mencapai kebahagiaan hidup di dunia dan
akhirat.r Definisi ini menunjukkan bahwa hukum Islam tidak hanya
mengatur aspek spiritual berupa ibadah, tetapi juga aspek sosial
dalam kehidupan manusia.

b. Menurut Hasbi Ash-Shiddieqy, hukum Islam adalah kumpulan
ketentuan Allah yang mengatur hubungan manusia dengan Allah,
hubungan manusia dengan sesamanya, serta hubungan manusia
dengan alam sekitarnya. Hukum Islam bersifat mengikat, sehingga
siapa yang mentaati akan mendapatkan pahala dan siapa yang
melanggarnya akan memperolen dosa.}* Definisi ini lebih
menekankan dimensi normatif dan moral dari hukum Islam, yang
menjadikan pelaksanaannya tidak hanya dipandang sebagai
kepatuhan hukum, tetapi juga bentuk ibadah kepada Allah SWT.

c. Menurut Muhammad Daud Ali menjelaskan bahwa hukum Islam
merupakan seperangkat peraturan berdasarkan wahyu Allah dan
sunnah Rasul mengenai tingkah laku manusia mukallaf yang diakui

dan diyakini berlaku mengikat bagi semua pemeluk agama Islam.3

14 Muhammad Daud Ali, Hukum Islam: Pengantar IImu Hukum dan Tata Hukum Islam di Indonesia,
(Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2002), 47.



17

Dari definisi ini dapat dipahami bahwa hukum Islam memiliki
otoritas yang bersifat transendental, berbeda dengan hukum buatan
manusia, karena dasar hukumnya bersumber dari wahyu dan
ketetapan Rasulullah SAW.

d. Menurut Abdurrahman |. Doi mengemukakan bahwa hukum Islam
adalah sistem hukum yang bersumber dari Al-Qur’an, sunnah, ijma’,
dan giyas, yang mengatur berbagai aspek kehidupan manusia, baik
dalam bidang ibadah maupun muamalah, politik, sosial, dan
ekonomi.® Pandangan ini menunjukkan sifat komprehensif hukum
Islam, yang tidak hanya terbatas pada aspek keagamaan, melainkan
juga meliputi seluruh dimensi kehidupan.

e. Menurut Ulama kontemporer seperti Wahbah az-Zuhaili
mendefinisikan hukum Islam sebagai seperangkat aturan syar’i yang
bersumber dari dalil-dalil yang terperinci, baik dari Al-Qur’an
maupun hadis, yang mengatur perbuatan mukallaf secara lahiriah.®
Definisi ini lebih menitikberatkan pada aspek metodologis, yakni
bahwa hukum Islam merupakan produk dari dalil syar’i yang
dipahami melalui proses ijtihad.

Dari berbagai pendapat para ahli di atas dapat dipahami bahwa
hukum Islam pada dasarnya adalah seperangkat aturan yang
bersumber dari wahyu Allah dan sunnah Rasul, yang mengatur
seluruh aspek kehidupan manusia mukallaf. Perbedaan definisi yang

dikemukakan para pakar justru memperkaya pemahaman bahwa

1> Abdurrahman 1. Doi, Shari’ah: The Islamic Law, (London: Ta Ha Publishers, 1984), 21.



18

hukum Islam memiliki karakteristik yang unik, yakni bersifat ilahiah,
universal, komprehensif, dan bertujuan untuk mewujudkan
kemaslahatan hidup manusia, baik di dunia maupun di akhirat.

2. Sumber Sumber Hukum Islam

Hukum Islam merupakan sistem aturan yang muncul dan terus
berkembang berlandaskan pada beberapa sumber utama yang menjadi
pijakan kritis dalam penyusunan ketentuan hukum. Sumber yang paling
utama dan sangat otoritatif adalah Al-Quran, kitab suci yang diwahyukan
langsung oleh Allah SWT kepada Nabi Muhammad SAW melalui proses
wahyu. Al-Quran ini berisi kumpulan petunjuk, pedoman, serta berbagai
hukum yang mengatur seluruh aspek kehidupan manusia secara
menyeluruh, mulai dari ibadah hingga urusan sosial dan ekonomi.*® Hukum-
hukum yang terkandung dalam Al-Quran memiliki karakter yang lengkap,
meliputi ketentuan-ketentuan umum untuk seluruh umat Islam maupun
ayat-ayat khusus yang mengatur persoalan tertentu dengan detail. Karena
itu, Al-Quran menjadi dasar mutlak untuk seluruh rujukan hukum dalam
Islam yang terus dipelajari dan menjadi pengikat dalam pelaksanaan syariat
dalam kehidupan umat Muslim.

Sumber hukum Islam berikutnya adalah Hadis, yaitu kumpulan ucapan,
tindakan, dan persetujuan Nabi Muhammad SAW yang berfungsi sebagai
penjelas sekaligus pelengkap terhadap isi Al-Quran. Hadis memberikan
rincian praktik dan aturan yang terkadang tidak dijelaskan secara gamblang

dalam Al-Quran, serta menjawab persoalan-persoalan baru yang muncul

16 M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pengantar Hukum Islam, (Semarang: Pustaka Rizki Putra, 2001) 25.



19

sesuai dengan konteks sosial dan zaman yang terus berubah. Peran Hadis
sangat vital karena membantu menjembatani teks Al-Quran dengan realitas
kehidupan umat Islam, sehingga hukum-hukum Islam dapat diterapkan
secara adaptif namun tetap berdasar pada Sunnah Rasulullah SAW sebagai
teladan utama.'’

Kemudian, terdapat sumber hukum yang dikenal dengan istilah Ijma,
yaitu suatu bentuk kesepakatan para ulama dan ahli fikih dalam satu
generasi tertentu. ljma memiliki kekuatan hukum yang sah dan mengikat
karena dianggap sebagai penguatan sekaligus legitimasi atas dalil-dalil Al-
Quran dan Hadis. Lewat ijma, para ulama menyepakati solusi hukum atas
persoalan yang belum diatur secara eksplisit dalam sumber primer sehingga
dapat memberikan stabilitas dan kejelasan hukum dalam islam. Hal ini juga
memungkinkan hukum Islam untuk berkembang dan menyesuaikan diri
dengan kebutuhan masyarakat tanpa menyalahi prinsip-prinsip dasar
agama.

Sumber terakhir yang sangat penting adalah Qiyas, yaitu metode
analogi hukum untuk menghadapi persoalan baru yang belum memiliki
ketentuan khusus. Dalam metode ini, ulama membandingkan kasus baru
dengan kasus lama yang hukumnya sudah jelas, sehingga hukum kasus baru
tersebut dapat ditarik berdasarkan persamaan keadaan dan asas yang
melekat pada hukum lama. Qiyas memberikan fleksibilitas dalam penetapan
hukum Islam agar tetap relevan terhadap perubahan zaman dan kondisi

masyarakat yang semakin kompleks.8

17 Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, (Jakarta: Ul Press, 1986), 145.
18 M. Abdul Karim Zaidan, Al-Wajiz fi Ushul al-Figh, (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1998), 132.



20

Keempat sumber ini Al-Quran, Hadis, Ijma, dan Qiyas saling
melengkapi, membentuk fondasi yang kokoh sehingga hukum Islam tidak
hanya menjadi aturan kaku yang statis, tetapi juga dinamis, responsif, dan
aplikatif dalam berbagai situasi sosial dan zaman. Pendekatan ini
memastikan penerapan hukum Islam senantiasa berlandaskan keadilan dan
kemaslahatan umat tanpa mengabaikan nilai-nilai suci agama, sehingga
tetap relevan dalam konteks kehidupan modern yang terus berkembang
secara cepat.

Karakteristik Hukum Islam

Hukum Islam, atau yang dalam terminologi ilmiah sering dirujuk
sebagai Syariah dan Figh, menampilkan karakteristik fundamental yang
membedakannya secara paradigmatik dari sistem hukum sekuler modern.
Secara esensial, hukum Islam bersifat rabbaniyyah (transendental-
theonomous), di mana sumber otoritas primernya bukanlah kehendak
manusia atau kontrak sosial, melainkan wahyu ilahi yang termanifestasi
dalam Al-Qur'an dan Sunnah Nabi Muhammad SAW. Karakter ini
memberikan landasan metafisik dan sakral terhadap seluruh bangunan
hukumnya, sehingga ketaatan terhadapnya tidak sekadar dipandang sebagai
pemenuhan kewajiban legal, tetapi juga sebagai manifestasi ketundukan
religius (ubudiyyah) kepada Sang Pencipta.

Dari segi cakupan, hukum Islam bersifat syumul (komprehensif dan
integral). la tidak mengenal dikotomi antara hukum agama (sacred law) dan
hukum duniawi (profane law). Sistem ini merangkum secara holistik

berbagai dimensi kehidupan, mulai dari ibadah (ritual worship) yang



21

mengatur hubungan vertikal antara manusia dengan Tuhan, hingga
mu'amalah (transaksi sosial) yang mencakup hukum perdata, pidana,
ketatanegaraan, ekonomi, dan etika. Keuniversalan hukum Islam
(alamiyyah) terlihat dari klaim aplikasinya yang melampaui batas suku,
bangsa, dan geografi. Namun, universalitas ini diimbangi dengan sifat
realistis dan elastis, yang memperhitungkan kondisi manusiawi (fitrah),
kemampuan (istitha'ah), serta perubahan konteks sosial-temporal.t®
Fleksibilitas ini diinstitusionalisasikan melalui seperangkat metodologi
hukum yang dinamis, seperti ijtihad (penalaran hukum independen), giyas
(analogi), istihsan (equity jurisprudence), dan pertimbangan maslahah
mursalah (kepentingan umum).

Ciri yang sangat menentukan adalah orientasi teleologis hukum Islam
pada maqgashid al-syariah (tujuan-tujuan higher law). Teori magashid yang
telah dikembangkan secara sistematis oleh para ulama seperti Al-Syatibi,
menetapkan bahwa seluruh hukum bertujuan untuk merealisasikan
kemaslahatan (jalb al-mashalih) dan menolak kerusakan (dar' al-mafasid)
dengan menjaga lima kebutuhan dasar (al-daruriyyat al-khams), yaitu:
agama (din), jiwa (nafs), akal (‘agl), keturunan (nasl), dan harta (mal).%
Kerangka magashid inilah yang menjadi filosofi hukum dan "roh™ di balik
setiap regulasi detail, memastikan bahwa hukum tidak diterapkan secara
formalistik tetapi senantiasa mengacu pada spirit keadilan dan kebaikan

substantif. Akhirnya, hukum Islam menampilkan dialektika yang khas

19 Yusuf al-Qaradawi, Figh al-Awlawiyyat: Dirasah Jadidah fi Dhau’ al-Qur’an wa al-Sunnah,
(Kairo: Maktabah Wahbah, 1995), 42.

2 Abu Ishaq al-Syatibi, Al-Muwafagat fi Ushul al-Syari‘ah, Jilid 1, (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2005), 8-10



22

antara keteguhan dalam prinsip dasar (tsabat) dan fleksibilitas dalam
implementasi (murunnah). Prinsip-prinsip universal seperti keadilan,
larangan riba, zina, dan pembunuhan, bersifat absolut dan tidak berubah.
Namun, pada tingkat operasional dan cabang (furu’), hukum Islam
membuka ruang interpretasi yang luas untuk merespons realitas yang
senantiasa berubah. Dengan demikian, karakteristik-karakteristik ini
menjadikan hukum Islam bukan sebagai sistem hukum yang statis dan
historis semata, melainkan sebagai sebuah tradisi hukum yang hidup (living
tradition), yang memadukan kepastian nilai-nilai Ilahi dengan responsivitas
terhadap tantangan zaman.?
4. Penerapan Metode Istihsan dalam Pengembangan Hukum Islam

Metode istihsan merupakan salah satu instrumen penting dalam
pengembangan hukum Islam, terutama dalam bidang muamalah yang
sangat dinamis dan berkaitan erat dengan kehidupan sosial-ekonomi
masyarakat. Secara etimologis, istihsan berasal dari kata hasuna yang berarti
“baik”. Dalam terminologi ushul figh, istihsan diartikan sebagai
berpindahnya seorang mujtahid dari ketentuan hukum giyas yang umum
menuju hukum lain yang dianggap lebih baik karena adanya dalil yang lebih
kuat atau karena mempertimbangkan kemaslahatan yang lebih besar bagi
masyarakat.??

Dalam konteks pengembangan hukum Islam modern, istihsan memiliki
peran yang sangat strategis, terutama pada bidang muamalah seperti

ekonomi, pertanian, dan ketenagakerjaan. Sebagaimana diketahui, hukum

21 Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Figh, (Kairo: Dar al-Fikr al-*Arabi, 1958), 38
22 J.N. D. Anderson, Law Reform in the Muslim World, (London: Athlone Press, 1976), 15.



23

Islam memiliki dua dimensi utama, yakni normatif dan adaptif. Dimensi
normatif berkaitan dengan ketentuan hukum yang bersumber langsung dari
Al-Qur’an dan Sunnah, sedangkan dimensi adaptif berkaitan dengan
kemampuan hukum Islam menyesuaikan diri terhadap perubahan sosial dan
kebutuhan masyarakat.?® Dalam hal ini, istihsan berperan sebagai jembatan
antara norma dan realitas, sehingga hukum Islam tetap relevan tanpa
kehilangan nilai-nilai dasarnya.

Penerapan metode istihsan dalam bidang muamalah tercermin dalam
berbagai bentuk transaksi yang bertujuan mewujudkan kemaslahatan umat.
Contohnya adalah dalam praktik akad ijarah (sewa-menyewa jasa), di mana
sering kali terdapat kondisi lapangan yang tidak sepenuhnya sesuai dengan
ketentuan figh klasik. Misalnya, dalam praktik kerja sama antara petani dan
operator traktor di Desa Cerme, terdapat beberapa keadaan yang menuntut
adanya kelonggaran hukum, seperti ketidakteraturan waktu pembayaran
upah atau penyesuaian luas lahan yang dibajak akibat kondisi geografis.
Dalam situasi seperti ini, penerapan hukum secara tekstual terkadang sulit
dilaksanakan secara sempurna. Oleh karena itu, prinsip istihsan dapat
digunakan sebagai dasar pertimbangan hukum dengan tetap memperhatikan
tujuan syariat (maqgasid al-syari‘ah), yaitu menjaga kemaslahatan dan
menghindari kemudaratan. Dalam hal ini, penerapan istihsan dilakukan
dengan meninggalkan ketentuan giyas yang kaku, menuju ketentuan hukum

yang lebih realistis dan sesuai dengan kebutuhan masyarakat.?* Dengan

23 Wahbah al-Zuhaili, Ushul al-Figh al-I1slami, Jilid I, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), 28
24 yusuf al-Qaradawi, Figh al-Awlawiyyat: Dirasah Jadidah fi Dhau’ al-Qur’an wa al-Sunnah,
(Kairo: Maktabah Wahbah, 1995), 42.



24

demikian, praktik ijarah antara petani dan operator traktor yang dilakukan
berdasarkan kesepakatan dan kerelaan kedua belah pihak tetap dapat
dikategorikan sah secara hukum Islam, selama tidak bertentangan dengan
prinsip keadilan dan tidak mengandung unsur riba, gharar, atau penipuan.

Ulama mazhab Hanafi, seperti Abu Hanifah dan pengikutnya,
merupakan tokoh yang paling menonjol dalam penggunaan metode istihsan.
Menurut Abu Hanifah, istihsan adalah suatu bentuk ijtihad yang
mengutamakan kemaslahatan masyarakat tanpa mengabaikan dalil syar‘i.?®
la menilai bahwa dalam kondisi tertentu, penerapan giyas umum dapat
menimbulkan kesulitan bagi manusia, sehingga perlu ditinggalkan demi
prinsip taysir (kemudahan). Pendekatan ini sejalan dengan firman Allah
SWT dalam QS. Al-Bagarah ayat 185 yang berbunyi :

d]

A Lt EATL sl W e AT U NN 1 SR SN < IR
g a5 OBAIIRAT B8 g WA (AR Olall g ST Gl Olas 25

//T

Gopepl el 22308 i o o Uas 06 ipatniads 5201 2K

ByRes 805 18008 U e A Tyl 8001 LS8 2201 0 Ag g 52
Artinya : (Beberapa hari yang ditentukan itu ialah) bulan Ramadhan, bulan
yang di dalamnya diturunkan (permulaan) Al Quran sebagai petunjuk bagi
manusia dan penjelasan-penjelasan mengenai petunjuk itu dan pembeda
(antara yang hak dan yang bathil). Karena itu, barangsiapa di antara kamu
hadir (di negeri tempat tinggalnya) di bulan itu, maka hendaklah ia berpuasa
pada bulan itu, dan barangsiapa sakit atau dalam perjalanan (lalu ia

berbuka), maka (wajiblah baginya berpuasa), sebanyak hari yang

%5 Mohammad Hashim Kamali, A4n Introduction to Shari‘ah, (Kuala Lumpur: llmiah Publishers,
2008), 57



25

ditinggalkannya itu, pada hari-hari yang lain. Allah menghendaki
kemudahan bagimu, dan tidak menghendaki kesukaran bagimu. Dan
hendaklah kamu mencukupkan bilangannya dan hendaklah kamu
mengagungkan Allah atas petunjuk-Nya yang diberikan kepadamu, supaya
kamu bersyukur.?®

Dalam konteks pengembangan hukum Islam, istihsan juga memiliki
peranan penting sebagai instrumen ijtihad istinbati (penemuan hukum baru).
Melalui istihsan, para ulama dapat menetapkan hukum atas peristiwa yang
belum dijelaskan secara eksplisit dalam Al-Qur’an maupun Sunnah.
Misalnya, dalam perkembangan pertanian modern, muncul berbagai bentuk
akad baru seperti ijarah muntahiyah bittamlik (sewa yang diakhiri dengan
kepemilikan), yang dalam figh klasik belum dikenal. Namun, dengan
pendekatan istihsan, akad semacam ini dapat diterima karena memenuhi
unsur kemaslahatan dan ridha antar pihak.?’

Selain itu, istihsan juga menjadi dasar dalam menetapkan kebolehan
penggunaan teknologi modern dalam kegiatan pertanian, seperti kerja sama
penyewaan traktor, alat bajak otomatis, atau sistem bagi hasil berbasis
mesin. Dengan prinsip istihsan, hukum Islam dapat merespons kemajuan
teknologi tanpa harus menolak inovasi yang membawa manfaat. Dalam
konteks penelitian ini, istihsan berfungsi sebagai landasan teoritis untuk

memahami praktik ijarah di lapangan yang terkadang menyimpang secara

% Kementerian Agama RI, “Al-Qur’an Surat Al-Baqarah Ayat 185, dalam Qur’an Kemenag,
https://quran.kemenag.go.id/sura/2/185 (diakses 13 Oktober 2025).

21 Abu Ishaq al-Syatibi, Al-Muwafagat fi Ushul al-Syari‘ah, Jilid 1, (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2005), him. 8-10; Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A
Systems Approach, (London: The International Institute of Islamic Thought, 2008), 25.



https://quran.kemenag.go.id/sura/2/185

26

teknis dari teori figh klasik, tetapi tetap sejalan dengan prinsip kemaslahatan
dan keadilan Islam. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa penerapan
metode istihsan dalam pengembangan hukum Islam merupakan bukti
konkret fleksibilitas dan kemanusiaan hukum Islam. Istihsan menjaga
keseimbangan antara teks dan konteks, antara prinsip keadilan dan
kemaslahatan, serta antara hukum normatif dan realitas sosial. Dalam
penelitian ini, prinsip istihsan menjadi landasan analisis terhadap praktik
ijarah antara petani dan operator traktor di Desa Cerme, di mana hukum
Islam diterapkan tidak secara kaku, tetapi dengan mempertimbangkan

situasi, kesepakatan, dan kemaslahatan bersama.

B. Pengertian ljarah

Secara etimologis, kata ijarah berasal dari bahasa Arab yaitu ajara—
ya jiru—ajran yang berarti kompensasi atau imbalan. Dalam bahasa Indonesia,
ijarah sering diterjemahkan sebagai sewa-menyewa atau upah-mengupah.
Namun, terjemahan tersebut belum sepenuhnya mencakup makna substantif
dari akad ijarah dalam kerangka hukum Islam. Jika dalam terminologi fikih,
ijarah diartikan sebagai suatu akad pemindahan hak guna (manfaat) atas suatu
barang atau jasa dalam jangka waktu tertentu dengan pembayaran sewa atau
upah sebagai kompensasi yang disepakati oleh kedua belah pihak.?® Dalam
istilah figh ada 2 jenis ijarah yaitu, al-ijarah (rent, rental) diartikan sebagai
transaksi suatu manfaat baik barang atau jasa dengan pemberian imbalan
tertentu. Sedangkan al-ijarah fi al-dzimmah (reward, fair wage) diartikan

sebagai upah dalam tanggungan, yaitu upah yang dibayarkan atas jasa pekerjaan

2 M. Syafi’i Antonio, Bank Syariah: Dari Teori ke Praktik (Jakarta: Gema Insani, 2001), 145



27

tertentu seperti menjahit, jasa pengantar barang (kurir), kuli bangunan dan lain-
lain. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), upah berarti uang dan
sebagainya yang dibayarkan sebagai pembalas jasa atau sebagai pembayar
tenaga yang sudah dikeuarkan untuk mengerjakan sesuatu.

ljarah memiliki dua bentuk utama: ijarah atas manfaat barang (misalnya
menyewa rumah atau kendaraan) dan ijarah atas jasa (misalnya membayar
seseorang untuk bekerja sebagai sopir atau pembajak sawah). Selain itu, dalam
praktik kontemporer, berkembang pula model ijarah yang dikenal dengan
Ijarah Muntahiyah Bit Tamlik (IMBT), yaitu akad ijarah yang pada akhir masa
sewa memberikan opsi kepemilikan kepada penyewa.?

Dari perspektif hukum Islam, ijarah dianggap sah apabila memenuhi rukun
dan syarat yang ditentukan, yaitu adanya pihak-pihak yang berakad (mu jir dan
musta jir), ijab-gabul, objek akad (manfaat atau jasa yang halal dan dapat
diserahterimakan), serta nilai imbalan yang jelas dan disepakati.*° Keabsahan
akad ijarah sangat ditentukan oleh kejelasan dan kesepakatan kedua belah pihak
agar terhindar dari unsur gharar (ketidakjelasan) dan riba. Dalam konteks
ekonomi modern, ijarah memiliki peran penting dalam mendorong inklusi
ekonomi dan efisiensi alokasi sumber daya. Melalui akad ijarah, individu atau
badan usaha yang tidak memiliki aset dapat tetap mengakses barang produktif
dengan cara menyewa, tanpa harus memiliki modal besar untuk membeli. Hal
ini menciptakan peluang usaha, meningkatkan produktivitas, serta memperluas

akses terhadap faktor produksi. ljarah juga menjadi solusi ekonomi yang adil,

29 Abdul Rahman, Shariah Legal Framework in Islamic Finance (Kuala Lumpur: ISRA, 2010), 103
30 Amir Syarifuddin Hanafiah, Pengantar Figh Muamalah (Jakarta: Kencana, 2007), 1921



28

karena pemilik aset mendapatkan keuntungan yang sah dari penggunaan barang
miliknya, sementara pengguna memperoleh manfaat ekonomi secara bertahap.

Menurut Fatwa Dewan Syariah Nasional No. 09/DSN MUI/IV/2000

Tentang Pembiayaan ljarah, bahwa ijarah adalah akad pemindahan hak guna
(manfaat) atas suatu barang atau jasa dalam waktu tertentu melalui pembayaran
upah (ujroh), tanpa diikuti dengan pemindahan kepemilikan barang itu
sendiri.3! Dalam kajian fikih, para ulama dari empat mazhab utama sepakat
bahwa akad ijarah adalah akad yang sah dan memiliki landasan syar’i, namun
mereka memiliki redaksi dan pendekatan yang sedikit berbeda dalam
mendefinisikannya. Perbedaan ini mencerminkan keluasan dan kekayaan
khazanah hukum Islam dalam memahami transaksi muamalah. Berikut
perbedaan pendapat ulama dalam pengertian ijarah:

1. Menurut ulama Hanafiyah, ijarah adalah akad atas manfaat dari suatu
benda yang halal untuk dimanfaatkan, dengan imbalan tertentu yang
diketahui.®? Dalam pandangan ini, manfaat merupakan objek utama
akad yang dipindahkan, bukan benda itu sendiri. Mazhab Hanafi juga
menekankan pentingnya kejelasan manfaat dan kompensasi untuk
menghindari gharar. Definisi ini menempatkan akad ijarah sejajar
dengan jual beli, dengan perbedaan pada objek akad (jual beli barang,
ijarah manfaat).

2. Mazhab Malik mendefinisikan ijarah sebagai akad atas manfaat jasa

manusia atau atas barang yang dimiliki dalam jangka waktu tertentu

31 DSN-MUI, Fatwa No. 09/DSN-MUI/IV/2000 Tentang ljarah dan Fatwa No. 27/DSN-
MUI/111/2002 Tentang IMBT.
32 |bn Abidin, Radd al-Muhtar 'ala al-Durr al-Mukhtar (Beirut: Dar al-Fikr, 1992), Juz 6, 5



29

dengan imbalan tertentu.3® Ciri khas dari definisi Maliki adalah
penekanan pada waktu sebagai elemen penting dalam akad ijarah.
Selain itu, mereka juga lebih longgar dalam memperbolehkan jasa atas
pekerjaan yang belum dikerjakan selama jenis pekerjaan tersebut dapat
diprediksi dan ditentukan sebelumnya.

3. Dalam pandangan mazhab Syafi’i, ijarah adalah akad atas manfaat
yang diketahui, berasal dari sesuatu yang dapat dijadikan objek ijarah,
dengan imbalan yang diketahui.** Mereka sangat ketat terhadap
kejelasan manfaat dan imbalan dalam akad ini. Ulama Syafi’iyah juga
mensyaratkan bahwa manfaat tersebut harus bersifat halal dan dapat
diserahterimakan sesuai dengan kesepakatan. Jika manfaat tersebut
tidak jelas, maka akad dianggap mengandung gharar dan batal.

4. Ulama Hanabilah mendefinisikan ijarah sebagai akad atas manfaat
yang dapat diketahui secara jelas dari suatu objek tertentu, atau atas
jasa dari orang tertentu, dengan imbalan tertentu.®® Mazhab ini
menegaskan pentingnya kejelasan dalam tiga unsur: manfaat, durasi
penggunaan, dan jumlah imbalan. Mereka juga memperbolehkan
penggunaan akad ijarah dalam bentuk waktu atau volume pekerjaan,
selama semua syarat terpenuhi.

Kesimpulannya, meskipun terdapat variasi dalam redaksi dan pendekatan,

keempat mazhab fikih sepakat bahwa ijarah merupakan akad yang sah dalam

syariat Islam, asalkan memenuhi unsur kejelasan (bayyinah) dalam hal pihak,

3 Al-Dardir, Al-Sharh al-Kabir (Kairo: Dar Thya’ al-Kutub al-‘Arabiyyah, t.t), Juz 3, 355
3 Al-Nawawi, Al-Majmu’ Syarh al-Muhadzdzab (Beirut: Dar al-Fikr, 1996), Juz 14, 285
%ibn Qudamah, Al-Mughni (Beirut: Dar al-Fikr, 1997), Juz 5, 316



30

objek manfaat, dan nilai imbalan. Perbedaan-perbedaan kecil ini justru

menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam mengakomodasi kebutuhan

masyarakat yang beragam.
C. Dasar Hukum ljarah
1. AlQur’an

Terdapat dalam QS. az-Zukhruf (43):32

4

Rpeved Lt”” Qu)wjjabpw %o (..@...,m” 5 -»wa/ 2 W)-ﬂﬁ*"af B33

Artinya : Apakah mereka yang membagi rahmat Tuhanmu, Kami telah
menentukan penghidupan mereka dalam kehidupan dunia dan Kami telah
meninggikan sebagian mereka atas sebagian yang lain beberapa derajat agar
sebagian mereka dapat mempergunakan sebagian yang lain sebagai pekerja.
Dan rahmat tuhanmu lebih baik dari apa yang mereka kumpulkan.®

Ijma
Menurut ulama-ulama madzab Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali

bersepakat bahwa akad ijarah merupakan akad yang sah selama memenuhi
rukun dan syaratnya. Menurut Wahbah Az-Zuhaili, ijma’ para ulama ini
telah membolehkan ijarah karena mengandung kemaslahatan bagi
masyarakat dan sejalan dengan prinsip al-mu’awadhah (pertukaran yang

adil)*".

% Kementerian Agama RI, “Al-Qur’an Surat az-Zukhruf Ayat 327, dalam Qur’an Kemenag,

https://quran.kemenag.go.id (diakses 24 April 2025).
37 Wahbah Az-Zuhaili, Figh Islam wa Adillatuhu, Jilid 4, (Damsyik: Dar al-Fikr, 2011), 272



https://quran.kemenag.go.id/

31

3. Hadis
de Zad 31 45 331 50 1kl
Artinya : Berikanlah upah kepada pekerja sebelum kering
keringatnya (Diriwayatkan Oleh Ibnu Majah).®
D. Rukun Dan Syarat ljarah
1. Rukun ljarah
Dalam hukum lIslam, sah atau tidaknya suatu akad sangat bergantung
pada terpenuhinya rukun dan syarat yang berlaku. Adapun rukun ijarah
menurut para ulama, sebagaimana dijelaskan oleh Al-Jaziri, terdiri dari
beberapa unsur berikut.3®
a. Pihak yang berakat (mu jir dan musta jir)

Mu jir adalah pihak yang memberikan manfaat, baik berupa
barang atau jasa, sedangkan musta jir adalah pihak yang menerima
manfaat tersebut. Kedua belah pihak harus memiliki kecakapan
hukum, yaitu telah baligh, berakal sehat, serta mampu bertindak
secara hukum.

b. Objek ljarah (Ma’qud ‘Alaih)

Obijek ijarah adalah manfaat barang atau jasa. Manfaat ini harus
jelas, diketahui secara pasti, halal, dan dapat diserahkan. Jika objek
tidak jelas atau mengandung unsur gharar (ketidakpastian), maka

akad menjadi batal.

38 Abu ‘Abdillah Muhammad bin Yazid Ibnu Majah, Sunan lbnu Majah, no. 2443.
39 Al-Jaziri, Kitab al-Figh ‘ala al-Mazahib al-Arba'ah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2010),
589



C.

d.

32

Imbalan (Ujrah)

Imbalan dalam akad ijarah harus ditentukan secara jelas dalam
bentuk jumlah, jenis, dan cara pembayarannya. Ujrah dapat berupa
uang, barang, atau jasa lain yang bernilai ekonomis, selama
disepakati kedua belah pihak.

Akad (Sighat)

Akad merupakan pernyataan kesepakatan antara mu’jir dan
musta jir, bisa dilakukan secara lisan, tulisan, atau isyarat yang
dipahami kedua pihak. Sighat harus menunjukkan kerelaan dan

kesesuaian kehendak kedua belah pihak

2. Syarat ljarah

Dalam pelaksanaan akad ijarah, terdapat beberapa syarat yang harus

dipenuhi agar akad tersebut sah menurut syariat Islam. Menurut

Mardani, syarat-syarat ijarah secara umum dapat dibagi ke dalam

beberapa aspek berikut:*°

a. Syarat Subjek Akad (Pihak yang Berakad)

Syarat pertama dalam akad ijarah adalah adanya kecakapan
hukum (ahliyah) pada pihak-pihak yang berakad, yaitu mu'jir (pihak
yang menyewakan) dan musta’jir (penyewa). Kedua belah pihak
harus baligh, berakal sehat, dan mampu melakukan tindakan hukum
secara sah. Artinya, mereka harus sudah mencapai umur dewasa
menurut syariat dan dapat membedakan mana yang baik dan buruk

dalam bertindak. Tanpa terpenuhinya syarat ini, akad ijarah

40 Mardani, Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia (Jakarta: Kencana, 2012), 97



33

dianggap cacat karena salah satu pihak tidak memiliki kemampuan

hukum untuk bertransaksi. Oleh sebab itu, prinsip kehendak bebas

dan kesadaran penuh menjadi syarat mutlak agar akad berjalan

dengan adil dan sesuai syariat.

. Syarat Objek Akad (Ma'qud ‘Alaih)

Objek dari akad ijarah adalah manfaat dari suatu barang atau

jasa, bukan barang itu sendiri. Mardani menjelaskan bahwa manfaat

yang dijadikan objek akad harus memenuhi kriteria tertentu, yaitu:

1)

2)

3)

Manfaat tersebut harus halal dan diperbolehkan menurut
syariat Islam. Jika manfaat yang disewa adalah manfaat yang
haram, seperti menyewa untuk kegiatan maksiat, maka akad
tersebut batal.

Manfaat harus diketahui dengan jelas, baik dari segi jenis,
sifat, jumlah, maupun penggunaannya. Ketidakjelasan
(gharar) terhadap manfaat yang disewa akan mengakibatkan
ketidakpastian, yang dilarang dalam akad syariah.

Manfaat tersebut harus dapat diserahkan tanpa merusak zat
barang itu sendiri. Misalnya, menyewa rumah untuk tempat
tinggal, menyewa kendaraan untuk transportasi, atau

menyewa tenaga untuk suatu pekerjaan.*!

Dengan terpenuhinya syarat-syarat ini, diharapkan akad dapat

berjalan dengan transparan dan menghindari adanya perselisihan di

kemudian hari.

1 1bid, 98



34

c. Syarat Upah (Ujrah)

Upah atau imbalan dalam akad ijarah harus ditentukan secara
jelas. Menurut Mardani, ada beberapa ketentuan mengenai upah
dalam akad ijarah:

1) Besarnya upah harus ditentukan secara pasti dalam akad, baik
berupa uang, barang, atau manfaat lainnya.

2) Upah harus disepakati bersama tanpa ada unsur penipuan,
kezaliman, atau ketidakadilan.

3) Upah tersebut harus berharga menurut pandangan syariat.

Penentuan upah yang jelas bertujuan untuk mencegah adanya
pertengkaran atau ketidakpuasan dari salah satu pihak setelah akad
berlangsung.® Dengan demikian, hak dan kewajiban kedua belah
pihak dapat dipenuhi secara seimbang.*?

d. Syarat Jangka Waktu

Penentuan jangka waktu adalah salah satu syarat penting dalam
akad ijarah. Jangka waktu ini harus ditetapkan dengan jelas, seperti
satu bulan, satu tahun, atau jangka waktu tertentu sesuai
kesepakatan. Kejelasan waktu ini berkaitan erat dengan berapa lama
manfaat tersebut dapat digunakan oleh penyewa. Ketidakjelasan
mengenai masa sewa dapat memicu timbulnya perselisihan dan
ketidakpastian hukum di antara para pihak. Oleh karena itu, Islam
mengajarkan bahwa seluruh unsur dalam akad, termasuk jangka

waktunya, harus disepakati secara tegas sejak awal.

42 1bid, 99



35

e. Syarat Kerelaan
Kerelaan (taradhi) antara kedua belah pihak merupakan syarat
terakhir yang wajib dipenuhi dalam akad ijarah. Mardani
menegaskan bahwa setiap akad yang dilandasi oleh paksaan atau
tekanan tidak memiliki kekuatan hukum dalam Islam. Kedua belah
pihak harus melakukan akad atas dasar kerelaan, kesukarelaan, dan
kesadaran penuh. Jika salah satu pihak dipaksa untuk melakukan
akad, maka akad tersebut dapat dibatalkan. Kerelaan ini menjadi
wujud dari prinsip keadilan dan kehormatan dalam hukum Islam.
E. Macam Macam ljarah

Berdasarkan pendapat Adiwarman A. Karim (2013), praktik ijarah dapat
diklasifikasikan ke dalam beberapa jenis, yang didasarkan pada objek serta
karakteristik transaksinya. Adapun jenis-jenis ijarah tersebut meliputi beberapa

bentuk, antara lain:

1. ljarah al-4'yan
ljarah al-4'yan merupakan jenis akad ijarah di mana objek sewa adalah
barang berwujud (ain) yang manfaatnya dapat diambil tanpa merusak atau
menghabiskan zat barang tersebut. Dalam akad ini, musta jir (penyewa)
diberikan hak untuk menggunakan manfaat barang dalam jangka waktu
tertentu dengan imbalan tertentu, sementara kepemilikan barang tetap
berada pada pihak mu jir (pemilik barang). Menurut Adiwarman . Karim
ijarah al-A'yvan biasanya diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, seperti
penyewaan rumah, kendaraan, mesin, alat berat, dan berbagai jenis properti

lainnya. Dalam praktiknya, penting bagi para pihak untuk memastikan



36

kejelasan terkait spesifikasi barang, manfaat yang diharapkan, masa sewa,

serta nilai sewa yang harus dibayarkan. Adapun syarat-syarat yang harus

dipenuhi dalam akad ijarah al-4'yan, antara lain:*

a. Barang yang disewakan harus diketahui secara jelas keberadaannya,
sifat-sifatnya, serta manfaat yang dapat diberikan.

b. Manfaat yang menjadi objek akad harus halal dan dapat diberikan
kepada penyewa tanpa menghilangkan substansi barang.

c. Masa sewa harus disebutkan dengan jelas untuk menghindari
perselisihan di kemudian hari.

d. Harga sewa harus ditentukan secara pasti dalam akad.
Jika terjadi kerusakan pada barang yang disewa bukan karena kelalaian
penyewa, maka tanggung jawab berada pada pemilik barang. Hal ini
sesuai dengan prinsip dasar bahwa penyewa hanya bertanggung jawab
atas penggunaan sesuai dengan kesepakatan dan bukan atas kerusakan
alami barang tersebut. Dalam konteks keuangan syariah modern, ijarah
al-A'yan menjadi dasar dari berbagai produk pembiayaan aset, seperti
pembiayaan kendaraan bermotor dan alat berat yang disewakan kepada
nasababh.

2. ljarah al-4'mal

ljarah al-4'mal (sewa jasa) adalah bentuk akad sewa-menyewa yang

objeknya berupa jasa atau tenaga seseorang, bukan barang berwujud.

Dalam akad ini, pihak musta ’jir menyewa keahlian atau keterampilan pihak

4 Adiwarman A. Karim, Bank Islam: Analisis Figih dan Keuangan (Jakarta: RajaGrafindo Persada,
2013), 311



37

lain untuk mengerjakan sesuatu dalam kurun waktu tertentu, dengan
kompensasi (ujrah) yang disepakati. Adiwarman A. Karim menjelaskan
bahwa contoh penerapan ijarah al-4'mal meliputi kontrak kerja dengan
guru, dokter, supir, buruh bangunan, konsultan, maupun penyedia jasa
lainnya. ljarah jenis ini mencakup hubungan kerja profesional dan jasa
pelayanan tertentu yang disepakati berdasarkan kesepahaman kedua belah
pihak.*
Syarat-syarat penting dalam ijarah al-4'mal adalah:
a. Harus ada kejelasan mengenai jenis jasa atau pekerjaan yang akan
dilakukan.
b. Harus ditentukan masa kerja atau durasi jasa tersebut diberikan.
c. Jumlah kompensasi atau upah harus diketahui secara pasti dalam
akad.

Dalam praktiknya, ijarah al-4'mal sangat erat kaitannya dengan prinsip
kerja dalam ekonomi Islam, di mana harus tercipta hubungan kerja yang
adil, transparan, dan saling menguntungkan tanpa adanya eksploitasi atau
ketidakjelasan (gharar). Selain itu, menurut Karim, jasa yang ditawarkan
harus sesuai dengan prinsip halal dalam Islam. Artinya, jenis pekerjaan atau
jasa yang diberikan tidak boleh bertentangan dengan ketentuan syariah,
seperti jasa dalam bidang yang diharamkan (misal: jasa dalam produksi
minuman keras). Dalam pengembangan industri keuangan syariah, ijarah

al-A'mal digunakan dalam pengadaan tenaga ahli untuk proyek-proyek

4 1bid, 312



38

infrastruktur syariah, kontrak outsourcing, hingga konsultasi bisnis berbasis

syariah.

3. ljarah Muntahiya Bittamlik

ljarah Muntahiya Bittamlik merupakan bentuk inovasi akad ijarah
modern di mana penyewaan suatu aset dilakukan dengan kesepakatan
bahwa pada akhir masa sewa, aset tersebut akan berpindah kepemilikan
kepada penyewa. Konsep ini banyak diterapkan dalam produk-produk
keuangan syariah seperti leasing syariah dan pembiayaan kepemilikan
rumah. Adiwarman Karim menyebutkan bahwa pada awalnya, akad ini
tetap murni sebagai akad sewa, tetapi diikuti dengan janji (wa ’'ad) atau
akad terpisah untuk pemindahan kepemilikan di masa depan.*®
Pemindahan tersebut bisa dilakukan dengan cara:

a. Hibah (pemberian gratis) setelah seluruh pembayaran sewa

selesai.

b. Penjualan dengan harga sisa yang sangat kecil.

c. Penyerahan sebagai hadiah setelah masa sewa berakhir.

Adapun prinsip penting yang ditekankan adalah bahwa akad sewa
dan akad pemindahan kepemilikan harus dilakukan secara terpisah dan
tidak digabung dalam satu akad. Jika digabung, akad tersebut bisa
mengandung syarat yang membatalkan akad menurut hukum Islam
karena terjadi ta’allug (keterikatan syarat) yang merusak keabsahan

akad. Beberapa syarat utama dalam ijarah muntahiya bittamlik adalah:

 1bid, 313



39

a. Objek sewa harus memenuhi kriteria barang yang dapat
disewakan menurut syariah.
b. Harus ada kejelasan masa sewa dan besaran sewa yang harus
dibayarkan.
c. Janji pemindahan kepemilikan tidak boleh menjadi bagian dari
syarat utama dalam akad ijarah.
ljarah Muntahiya Bittamlik dinilai sebagai solusi inovatif dalam
pembiayaan kepemilikan aset, karena dapat memenuhi kebutuhan
masyarakat akan kepemilikan properti atau kendaraan tanpa harus
terjerumus pada praktik pembiayaan berbasis riba. Di Indonesia, akad
ini banyak diterapkan dalam produk perbankan syariah, lembaga leasing
syariah, dan lembaga pembiayaan mikro berbasis syariah, dengan tetap
memperhatikan prinsip kehati-hatian dan kepatuhan terhadap fatwa
Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI).*5
F. ljarah Dalam Konteks Pertanian
ljarah sebagai salah satu bentuk akad muamalah dalam Islam memiliki
cakupan yang luas dan fleksibel. Secara etimologis, ijarah berasal dari kata "al-
ajr" yang berarti imbalan atau kompensasi. Sedangkan secara terminologi,
ijarah adalah akad pemanfaatan jasa atau barang dalam waktu tertentu dengan
imbalan tertentu.*” Salah satu bidang yang sering menjadi objek akad ijarah
adalah sektor pertanian. Dalam konteks ini, ijarah bukan hanya terbatas pada
penyewaan alat pertanian seperti traktor atau mesin panen, tetapi juga

mencakup penyewaan jasa tenaga kerja untuk menggarap lahan, membajak

4 Dewan Syariah Nasional MUI, Himpunan Fatwa DSN-MUI (Jakarta: DSN-MUI, 2011), 119-121
47 Wahbah al-Zuhayli, Figh Islam wa Adillatuhu, Jilid V, (Jakarta: Gema Insani Press, 2007), 343



40

sawah, menanam, atau memanen hasil pertanian. Oleh karena itu, memahami
penerapan ijarah dalam bidang pertanian menjadi penting untuk menilai
keabsahan dan keadilan praktik yang berkembang di masyarakat, khususnya di
pedesaan. Secara umum, praktik kerja antara petani dan pekerja bajak sawah
dengan traktor dapat dikategorikan ke dalam bentuk ijarah al-a‘mal, yakni akad
sewa terhadap jasa atau tenaga kerja. Dalam hal ini, petani sebagai musta jir
(penyewa jasa) menyewa tenaga dari pekerja traktor (mu jir) untuk membajak
sawahnya. Objek ijarah adalah jasa membajak, sedangkan kompensasinya
berupa upah yang telah disepakati sebelumnya. Namun dalam beberapa kasus,
penggunaan alat traktor sekaligus jasanya oleh satu orang, menjadikan akad ini
dapat pula dianalisis sebagai gabungan antara ijarah al-a ‘mal dan ijarah al-
a ‘yan (sewa alat).

Selain kejelasan akad, pelaksanaan ijarah dalam bidang pertanian juga harus
memperhatikan keadilan dalam penentuan upah. Menurut hukum Islam, salah
satu prinsip utama dalam ijarah adalah bahwa upah harus ditentukan secara jelas
pada saat akad dilakukan. Oleh karena itu, petani dan pekerja bajak sawah harus
menyepakati nilai upah yang adil dan proporsional berdasarkan luas lahan,
tingkat kesulitan tanah, dan waktu pengerjaan. Dalam praktiknya, seringkali
muncul perbedaan perlakuan antara lahan yang mudah dibajak dan lahan yang
keras atau berbatu. Jika nilai upahnya disamaratakan tanpa mempertimbangkan
tingkat kesulitan kerja, maka dapat menimbulkan ketidakadilan bagi salah satu
pihak. Hal ini bertentangan dengan prinsip Islam yang menekankan pada
keadilan ("adl) dan saling meridhai (antar pihak) dalam transaksi. Kemudian,

waktu pembayaran upah juga menjadi perhatian penting dalam akad ijarah



41

dalam bidang pertanian. Dalam banyak kasus ditemukan bahwa pembayaran
upah dilakukan secara tertunda, bahkan dalam waktu yang tidak menentu. Islam
sebenarnya membolehkan pembayaran upah secara tangguh (mu ‘ajjal) selama
hal tersebut telah disepakati bersama secara jelas.*® Namun, jika keterlambatan
pembayaran tidak ada kejelasan waktunya dan dilakukan secara sepihak oleh
penyewa (petani), maka hal tersebut dapat dikategorikan sebagai bentuk
kedzaliman yang dilarang oleh syariat.

Dalam konteks hukum Islam, pekerjaan membajak sawah dengan sistem
upah seperti ini adalah sah dan diperbolehkan, selama terpenuhi syarat-syarat
akad ijarah. Para ulama figh sepakat bahwa segala bentuk jasa yang bermanfaat
dan halal dapat menjadi objek akad ijarah.*® Oleh karena itu, pekerjaan
membajak sawah termasuk dalam jasa yang halal, memberikan manfaat, dan
sangat dibutuhkan oleh masyarakat pertanian. Bahkan, penerapan ijarah dalam
bidang pertanian dapat meningkatkan efisiensi kerja dan mengurangi beban
petani yang tidak memiliki alat sendiri. Dengan demikian, dapat disimpulkan
bahwa akad ijarah dalam bidang pertanian, khususnya kerja sama antara petani
dan pekerja bajak sawah traktor, adalah sah menurut hukum Islam jika

dilaksanakan dengan memenuhi rukun dan syarat yang ditentukan oleh syariat.

48 Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah: Dari Teori ke Praktik, (Jakarta: Gema Insani, 2008),
123
49 Saad Asy-Syubayli, Figh Muamalah Maliyah, (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2018), 96



