BAB I
LANDASAN TEORI
A. Akad Mukhabarah
1. Pengertian Mukhabarah

Dalam terminologi bahasa Arab, praktik pertanian dapat merujuk
pada tiga istilah utama, yakni muzara‘ah, mukhabarah, dan musagah.
Menurut pandangan Tagiyyuddin yang mengutip pendapat Al-Qadi Abu
Tayyib, istilah muzara‘ah dan mukhabarah secara makna memiliki
kesamaan. Meski demikian, keduanya juga memiliki dua makna berbeda
yang dapat ditafsirkan, yaitu tarh az-zurrah (menyebar benih tanaman) dan
al-hadhr (kewaspadaan atau kehati-hatian), tergantung pada konteks
penggunaannya.*®

Sementara itu, dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI),
mukhabarah dijelaskan sebagai bentuk kerja sama dalam penggarapan
lahan antara pemilik tanah dan petani penggarap yang dilandasi perjanjian
bagi hasil. Dalam sistem ini, pemilik lahan menyerahkan lahannya untuk
dikelola oleh petani, namun seluruh pembiayaan operasional termasuk
penyediaan benih menjadi tanggung jawab pihak penggarap. Dengan
demikian, mukhabarah merupakan suatu bentuk akad kerja sama pertanian
di mana hasil panen dibagi antara pemilik lahan dan penggarap sesuali
dengan kesepakatan awal. Sistem ini menekankan prinsip keadilan dan

saling menguntungkan, di mana pihak penggarap menanggung modal

19 Ismail Nawawi, Fikih Muamalah Klasik dan Kontemporer, (Bogor: Ghalia Indonesia, 2012),161.

1



15

usaha, sementara pemilik lahan memperoleh bagian hasil dari penggunaan
tanahnya.

Meskipun ada sebagian ulama yang menyatakan bahwa istilah
muzara ‘ah dan mukhabarah memiliki makna yang serupa, namun banyak
pula yang menegaskan bahwa keduanya memiliki perbedaan secara istilah.
Menurut ulama dari mazhab Hanafiyah, baik muzara‘ah maupun
mukhabarah merupakan bentuk akad yang berhubungan dengan aktivitas
pertanian, khususnya terhadap jenis tanaman yang tumbuh dari dalam tanah.
Kedua akad ini melibatkan kerja sama antara pemilik lahan dan penggarap
dalam proses budidaya tanaman. Adapun menurut mazhab Syafi‘iyah,
mukhabarah memiliki pengertian tersendiri, yaitu suatu bentuk kerja sama
dalam pengolahan lahan pertanian di mana penggarap menanggung semua
biaya produksi, termasuk penyediaan bibit, sementara pemilik lahan hanya
menyediakan tanah. Sebagai imbalan, pemilik lahan mendapatkan bagian
dari hasil panen sesuai dengan kesepakatan yang telah disepakati oleh kedua
belah pihak di awal perjanjian.?°

Apabila dalam suatu akad pertanian bibit disediakan oleh pemilik
lahan, sedangkan penggarap hanya memberikan kontribusi berupa tenaga,
maka setelah masa panen tiba, kedua belah pihak akan berbagi hasil panen
sesuai dengan proporsi yang telah disepakati sebelumnya. Sebagaimana
telah dijelaskan sebelumnya, mukhabarah memiliki kemiripan dengan
konsep sewa-menyewa (ijarah), khususnya dalam hal penggunaan lahan

oleh pihak lain dengan imbalan tertentu. Dalam hukum perdata, tepatnya

20 Hendi suhendi, Fikih Muamalah, (Jakarta: Rajawali Pers, 2013), 155.



16

dalam Pasal 1548 Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (BW), dijelaskan
bahwa sewa menyewa adalah suatu perjanjian yang berlangsung dalam
jangka waktu tertentu, ketentuan ini juga sejalan dengan prinsip-prinsip
dalam fikih Islam. Namun demikian, dalam praktiknya, sewa menyewa juga
dapat berlangsung tanpa adanya batasan waktu yang ditentukan sejak awal.
Dalam hal ini, besarnya nilai sewa akan ditetapkan kemudian berdasarkan
kebiasaan atau kelaziman yang berlaku di tengah masyarakat.?! Perbedaan
mendasar antara muzara‘ah dan mukhabarah terletak pada sumber
pembiayaan atau permodalannya. Dalam sistem muzara ‘ah, pemilik lahan
bertanggung jawab menyediakan lahan dan bibit tanaman, sementara tenaga
kerja berasal dari petani penggarap. Sebaliknya, dalam akad mukhabarah,
seluruh kebutuhan modal, termasuk biaya pembelian bibit dan proses
penanaman, menjadi tanggung jawab penggarap, sedangkan pemilik hanya
menyediakan lahan yang akan digarap.

Berdasarkan penjelasan tersebut, mukhabarah dapat diartikan
sebagai bentuk kerja sama antara pemilik tanah dan penggarap yang
dilandasi dengan perjanjian yang telah disepakati sebelumnya. Hasil panen
dibagi antara kedua belah pihak sesuai dengan kesepakatan yang telah
ditentukan, sedangkan seluruh kebutuhan produksi, baik bibit maupun biaya
lainnya, disediakan oleh penggarap. Kerja sama jenis ini umumnya
dilakukan pada sektor pertanian dengan kebutuhan biaya yang tidak terlalu
besar dan benih yang relatif mudah diperoleh, seperti tanaman cabai,

jagung, atau sayuran. Namun demikian, tidak menutup kemungkinan sistem

2L Hamid A.T. Ketentuan Figh dan Ketentuan Hukum yang Kini Berlaku di Lingkungan Hukum
Perikatan, (Surabaya: PT. Bima limu, 1983), 70.



17

mukhabarah juga diterapkan pada tanaman dengan biaya dan benih yang
lebih tinggi, selama terdapat kesepakatan yang jelas antara kedua pihak
mengenai hak dan kewajiban masing-masing.??

Dalam sistem bagi hasil pertanian pertelu, beban biaya produksi
sebagian besar ditanggung oleh petani penggarap. Pemilik lahan umumnya
tidak turut serta dalam penyediaan sarana produksi seperti pupuk dan
pestisida. Seluruh kebutuhan perawatan lahan diserahkan kepada
penggarap, sementara pemilik lahan hanya menerima bagian hasil panen.
Skema pembagian hasil dalam sistem pertelu, yaitu pembagian sepertiga
untuk pemilik lahan dan dua pertiga untuk penggarap. Pemilik lahan berhak
atas sepertiga hasil panen karena menyediakan lahan, dan dalam beberapa
kasus juga berkontribusi dengan menyediakan bibit. Sementara itu,
penggarap yang menanggung biaya sarana produksi dan biaya usaha lainnya
memperoleh dua pertiga dari hasil panen.?

Mekanisme dalam sistem pertelu bersifat fleksibel dan dapat
mengalami variasi tergantung pada kesepakatan antara pihak-pihak yang
terlibat serta adat kebiasaan masyarakat setempat. Sebagai contoh, di suatu
daerah pemilik lahan bisa memperoleh dua pertiga bagian dari hasil panen,
sementara di daerah lain justru petani penggarap yang menerima bagian
tersebut. Perbedaan juga tampak dalam hal penanggung biaya atau modal
usaha. Seperti yang ditemukan di Desa Ringinrejo, Kecamatan Ringinrejo,

Kabupaten Kediri, dalam praktiknya pemilik lahan hanya menyerahkan

22 Abdul Rahman Ghazaly, Ghufron lhsan, Sapiudin Shidigq. Figh Muamalah, (Jakarta:
Prenadamedia Group, 2010), 117.

23 Planck,Ulrich, Sosiologi Pertanian. Terjemahan Oleh Titi Soentoro dan Suyanto. (Jakarta:
Yayasan Obor Indonesia,1993),164.



18

lahannya, sedangkan biaya perawatan dan sarana pertanian menjadi
tanggung jawab petani penggarap. Namun demikian, pemilik lahan terlebih
dahulu membiayai seluruh kebutuhan tersebut, kemudian pada saat panen,
hasil panen dipotong untuk mengganti biaya yang telah dikeluarkan. Setelah
dikurangi biaya tersebut, hasil panen dibagi, dengan ketentuan dua pertiga
untuk penggarap dan sepertiga untuk pemilik lahan. Petani penggarap dalam
sistem pertelu memiliki peran utama dalam mengelola dan merawat
tanaman selama masa budidaya. Dalam sistem bagi hasil ini, proporsi hasil
panen yang diterima oleh petani penggarap lebih besar dibandingkan
dengan sistem bagi hasil maro, di mana hasil panen dibagi rata atau separuh
antara pemilik lahan dan penggarap.
2. Dasar Hukum Mukhabarah
Menurut para ulama dasar hukum yang dijadikan untuk menetapkan

Mukhabarah adalah :
Cﬁu@py\&u&jww&@m,&d\f
£55 3 £ G e

Artinya:  “Dari Ibnu Umar: Sesungguhnya Nabi SAW. telah
mempekerjakan mereka dengan perjanjian mereka akan diberi
sebagaian dari penghasilan, baik dari buah-buahan maupun dari hasil
pertahun (palawija)”. (H.R Muslim) 24

Penetapan hukum mukhabarah oleh para ulama didasarkan pada

hadis yang diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim dari Ibnu Abbas r.a.

24 |bnu Hajar Al-Asgalani, Bulughul Maram, (Bandung: PT. Mian Pustaka, 1998), 371.



19

Sebagaimana dijelaskan dalam karya Subandi berjudul Figh Muamalah,
hadis tersebut menjadi acuan utama dalam menentukan keabsahan atau

larangan terhadap praktik mukhabarah dalam perspektif fikih, yaitu:

@

g T%ﬂuu@wm{ww Iz g Lo ¢

-

Artinya: “Sesungguhnya Nabi saw. tidak mengaharamkan ber-
Mukhabarah, bahkan beliau menyuruhnya, supaya yang sebagian
menyayangi sebagian yang lain, atau dengan kata lain “Barang siapa
yang memiliki tanah maka hendaklah ditanaminya atau diberikan
faedahnya kepada saudaranya, jika ia tidak mau maka boleh ditahan
saja tanah itu”. (H.R Bukhori)®

Hadis yang dijadikan dasar hukum atas kebolehan praktik
mukhabarah turut diriwayatkan oleh Imam Muslim, yang kemudian
menjadi rujukan bagi sebagian ulama dalam membolehkan sistem

tersebut dalam praktik muamalah, yaitu :

SO S R RO SN ER N

JUES 55 u‘vb m’“\w@\j’ﬁ};r&uv&w

f

G ;JJ,\,” \‘%;,\;Tj;;’;;;

diles dle Lo 500 31

°%

JJ.ML>-°’ /'”i; i!“’”’ HE (.f.b-\ : J6 \L@_A.ow

25 Suhendi Hendi, Figh Muamalah, (Jakarta: Rajawali Pers, 2014), 156.



20

Diriwayatkan oleh Muslim dari Thawus r.a., “Bahwa ia suka ber-
Mukhabarah. Amru berkata : Lalu katakan kepadanya: Ya Abu
Abdurrahman, kalau engkau tinggalkan Mukhabarah ini, nanti mereka
mengatakan bahwa Nabi saw. telah melarang Mukhabarah lantas
Thawus berkata: Hai Amr, telah menceritakn kepadaku orang yang
sungguh-sungguh mengetahui akan hal itu, yaitu Ibnu Abbas bahwa
Nabi saw. tidak melarang Mukhabarah itu, hanya beliau berkata:
Seseorang memberi manfaat kepada saudaranya lebih baik daripada ia
mengambil manfaat dari sudaranya itu dengan upah tertentu.” (HR.
Muslim).%

Dalam riwayat lain, terdapat dasar hukum yang membolehkan
praktik akad mukhabarah, sebagaimana dijelaskan oleh Ibnu Hazim.
Menurut pandangannya, tidak diperkenankan menyewakan lahan
pertanian secara mutlak (tanpa kontribusi selain tanah), dan tidak
dihalalkan aktivitas pertanian kecuali dalam tiga bentuk: pertama,
seseorang mengelola lahan dengan alat, tenaga, jenis tanaman, dan
hewan miliknya sendiri; kedua, ia memerintahkan orang lain untuk
mengelola lahannya tanpa mengambil bagian dari hasilnya; dan ketiga,
ia terlibat secara aktif dalam pengelolaan, seperti menyumbang tenaga,
bibit, alat, atau hewan, tanpa mengambil sewa atas tanahnya. Bentuk
terakhir ini dinilai sebagai yang paling ideal.

Selain itu, Ibnu Hazim memperbolehkan apabila pemilik lahan

menyerahkan tanah beserta sarana produksi seperti bibit, alat, atau

% Abdul Rahman Ghazaly, Ghufron lhsan, Sapiudin Shidig. Figh Muamalah, (Jakarta:
Prenadamedia Group, 2010), 118.



21

hewan kepada pihak lain untuk digarap, dan kemudian memperoleh
bagian dari hasil panen, seperti setengah atau sepertiga. Namun, bila
terjadi gagal panen, maka pemilik lahan tidak berhak menerima bagian
apapun. Dengan demikian, Ibnu Hazim hanya memperbolehkan akad
mukhabarah yang berbasis pada pembagian hasil bukan sewa tetap serta
didasarkan pada keterlibatan dalam proses produksi.?’

Keberadaan beberapa hadis yang meriwayatkan praktik
mukhabarah menunjukkan bahwa bentuk kerja sama ini pernah
dilakukan oleh para sahabat Nabi, tanpa adanya larangan langsung dari
Rasulullah. Hal ini mengindikasikan bahwa mukhabarah tidak termasuk
dalam bentuk muamalah yang dilarang. Sesuai dengan kaidah dasar
dalam fikih muamalah yang menyatakan bahwa hukum asal segala
bentuk transaksi adalah boleh (mubah), kecuali terdapat dalil yang
melarangnya, maka mukhabarah dipandang sah selama memenubhi
prinsip-prinsip  kemaslahatan. Dengan catatan, praktik tersebut
dilakukan secara jujur, tidak mengandung unsur penipuan, dan tidak
merugikan salah satu pihak, serta didasari oleh niat untuk saling
membantu dan memberikan manfaat bagi semua pihak yang terlibat.

3. Rukun Mukhabarah
Menurut ulama Hanafiyah, rukun utama dalam akad mukhabarah
adalah adanya ijab dan gabul yang mencerminkan kesepakatan serta
kerelaan antara kedua belah pihak yang melakukan perjanjian. Para ulama

klasik telah menetapkan rukun dan syarat yang harus dipenuhi dalam

27 Al-Mishri, Abdul Sami, Pilar-Pilar Ekonomi Islam, ( Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), 41.



22

pelaksanaan akad ini. Apabila rukun dan syarat tersebut tidak terpenuhi,

maka akad dianggap batal, dan perjanjian kerja sama dianggap tidak sah

atau rusak.

Adapun rukun-rukun dalam akad mukhabarah meliputi:

a.

b.

Pihak-pihak yang terlibat, yaitu pemilik lahan dan petani penggarap,
Objek akad, yaitu tanah yang akan digarap,

Modal yang digunakan dalam pengelolaan lahan,

Ketentuan bagi hasil yang disepakati dalam akad, seperti pembagian
setengah, sepertiga, atau lainnya,

Peralatan yang digunakan untuk bercocok tanam,

Pernyataan ijab dan gabul yang sah menurut syariat.?8

Berdasarkan pandangan jumhur ulama, terdapat beberapa unsur

pokok yang menjadi rukun akad dalam Islam, di antaranya:

1)

2)
3)

4)

‘Aqid, yaitu pihak-pihak yang melakukan akad, yang minimal
melibatkan dua orang atau lebih,

Ma ‘qud ‘alaih, yaitu objek yang menjadi subjek dalam akad,

Maudhu * al- ‘aqad,yaitu tujuan atau maksud diadakannya akad,
Shighat al- ‘agad, yakni pernyataan ijab dan gabul sebagai bentuk
kesepakatan.

Sementara itu, dalam konteks akad mukhabarah, jumhur ulama

berpendapat bahwa rukun-rukunnya meliputi:

28 Harun, Figh Muamalah, (Surakarta: T. Sentosa, 2017), 202.



23

a) Pihak yang berakad, yaitu pemilik lahan dan petani penggarap sebagai
pelaksana,
b) Objek mukhabarah, yaitu berupa manfaat dari lahan yang dikelola dan
hasil kerja dari petani penggarap,
c) ljab, yaitu penyerahan lahan oleh pemilik kepada petani untuk dikelola
sesuai dengan kesepakatan yang berlaku.?®
4. Syarat Mukhabarah
Berdasarkan rukun-rukun akad yang telah disebutkan sebelumnya,
maka pelaksanaan akad mukhabarah juga harus memenuhi sejumlah syarat
yang melekat pada masing-masing rukun. Adapun syarat-syarat yang harus
dipenuhi dalam pelaksanaan akad mukhabarah adalah sebagai berikut:

a. Syarat bagi para pihak yang berakad (‘agidain), yaitu kedua belah pihak
pemilik lahan dan petani penggarap harus berstatus sebagai orang yang
telah baligh dan berakal sehat pada saat melakukan akad.

b. Penentuan jenis tanaman, yakni kedua belah pihak harus secara jelas
menyepakati jenis tanaman yang akan ditanam di lahan yang dimaksud.

c. Syarat-syarat yang berkaitan dengan hasil panen, meliputi:

1) Pembagian hasil panen antara kedua belah pihak harus ditentukan
secara jelas pada saat akad,

2) Hasil panen merupakan hak bersama antara pemilik lahan dan petani
penggarap,

3) Persentase pembagian hasil harus diketahui secara pasti oleh kedua

belah pihak,

29 Bachrul Iimy, Pendidikan Agama Islam Untuk Sekolah Menengah Kejuruan, (Bandung:
Grafindo Media Pratama, Cet. 1, 2008), 42.



24

4) Tidak diperbolehkan menetapkan tambahan tertentu yang
merugikan salah satu pihak. Selain itu, ada ketentuan yang berkaitan
dengan lahan, seperti:

a) Lahan tersebut harus dapat ditanami,
b) Lahan harus memiliki batas-batas yang jelas dan diketahui oleh
kedua pihak.

5) Jangka waktu penggarapan, yaitu:

a) Jangka waktu pengelolaan lahan harus ditentukan secara pasti,
b) Waktu tersebut harus memungkinkan untuk menanam dan
memanen tanaman yang telah disepakati.>°
5. Berakhirnya Akad Mukhabarah
Terdapat beberapa kondisi yang dapat menyebabkan berakhirnya
akad mukhabarah. Secara umum, pembatalan atau berakhirnya akad ini
dapat terjadi karena hal-hal berikut:

a. Berakhirnya jangka waktu perjanjian, yaitu masa kerja sama yang telah
disepakati antara pemilik lahan dan petani penggarap telah selesai.

b. Wafatnya salah satu pihak, baik dari pihak pemilik lahan maupun petani
penggarap, yang menyebabkan akad tidak dapat dilanjutkan karena hak
dan kewajiban tidak dapat lagi dilaksanakan secara utuh.

C. Munculnya uzur (halangan syar’i) yang menyebabkan akad batal,

seperti:

%0 Ana Liana Wahyuningrum dan Darwanto, Penerapan Bagi Hasil Maro Perspektif Akad
Mukhabarah, Tawazun: Journal Of Sharia Economic Law Vol. 3 No. 1 2020, Diakses pada tanggal
07 Juni 2025, pada pukul 07.39.



25

1) Tanah yang sedang menjadi objek kerja sama bagi hasil harus dijual
karena pemilik lahan memiliki utang yang mendesak dan tidak
memiliki aset lain untuk melunasinya selain tanah tersebut.

2) Petani penggarap mengalami kondisi sakit yang berkepanjangan
atau kehilangan kemampuan untuk menggarap lahan, sehingga ia
tidak dapat melaksanakan kewajibannya dalam akad.®

6. Mukhabarah Yang Diperbolehkan
Dalam kajian fikih muamalah, mukhabarah merupakan salah satu
bentuk kerja sama pertanian yang diperbolehkan dengan syarat memenuhi
ketentuan-ketentuan tertentu. Adapun praktik mukhabarah yang dibolehkan
oleh para ulama meliputi hal-hal berikut:

a. Perjanjian dilakukan antara pemilik lahan dan penggarap, di mana
pemilik tanah menyediakan lahan, sementara seluruh kebutuhan
pertanian seperti benih, alat, dan tenaga kerja disediakan oleh
penggarap. Dalam hal ini, pemilik tanah berhak atas bagian hasil panen
yang telah disepakati bersama.

b. Kedua pihak dapat berbagi tanggung jawab, misalnya pemilik lahan
menyediakan tanah dan sebagian sarana produksi, sedangkan penggarap
bertanggung jawab atas sisanya. Pola ini tetap dibolehkan selama

proporsi dan peran masing-masing pihak disepakati secara adil.

31 Ana Liana Wahyuningrum dan Darwanto, Penerapan Bagi Hasil Maro Perspektif Akad
Mukhabarah, Tawazun: Journal Of Sharia Economic Law Vol. 3 No. 1 2020, Diakses pada tanggal
07 Juni 2025, pada pukul 07.39.



26

c. Persentase pembagian hasil panen harus ditentukan secara eksplisit
dalam akad, agar menghindari terjadinya perselisihan di kemudian hari
dan menjamin kejelasan hak masing-masing pihak.

d. Seluruh keperluan untuk pemeliharaan tanaman menjadi tanggung
jawab pengelola, termasuk kegiatan penyiraman, pemupukan, serta
perlindungan tanaman dari hama.

e. Syarat sahnya akad mukhabarah mencakup kerelaan kedua belah pihak,
tanpa paksaan, dan telah terpenuhi unsur-unsur rukun akad sesuai
dengan ketentuan syariat Islam.

7. Mukhabarah Yang Dilarang
Dalam praktik mukhabarah, terdapat beberapa larangan yang harus
dihindari agar akad tetap sah dan tidak menimbulkan ketidakadilan antara
para pihak. Larangan-larangan tersebut antara lain:

a. Menetapkan bagian hasil yang tetap bagi pemilik lahan, tanpa
memperhatikan kondisi hasil panen. Hal ini tidak diperbolehkan karena
bertentangan dengan prinsip keadilan dalam bagi hasil, terlebih jika
panen mengalami kerugian atau gagal.

b. Membagi lahan secara fisik berdasarkan lokasi, seperti menyerahkan
bagian selatan kepada pemilik lahan dan bagian utara
kepada penggarap. Cara ini tidak dibenarkan karena dapat menimbulka
n ketidakseimbangan dan ketidakpastian hasil.

c. Mensyaratkan bahwa lahan dapat diambil kembali oleh pemilik kapan
saja jika dibutuhkan, karena hal ini menyebabkan ketidakpastian dan

merugikan pihak penggarap.



27

1) Membebankan sebagian sarana produksi secara sepihak, misalnya
pemilik lahan hanya menyediakan benih, sementara seluruh alat
pertanian dibebankan kepada petani penggarap.
Ketidakseimbangan ini bisa menciptakan ketidakadilan dalam kerja
sama.

2) Menuntut tambahan pembayaran atas hasil pertanian di luar
kesepakatan awal, apabila terjadi kelebihan hasil panen. Hal ini
tidak diperbolehkan karena melampaui kesepakatan awal akad dan
merugikan pihak penggarap.®2

B. Akad Shuluh
1. Pengertian Akad Shuluh

Secara etimologis, shulh (sulh) berarti menyelesaikan atau
memutuskan suatu pertikaian (khushtimah). Dalam terminologi syar‘i,
shulh merujuk pada suatu bentuk akad yang bertujuan untuk mencegah atau
mengakhiri konflik antara dua pihak yang bersengketa. Akad ini
diselenggarakan atas dasar kesepakatan bersama guna menciptakan islah
(perdamaian) dan menghilangkan permusuhan di antara pihak-pihak yang
berselisih. Dengan demikian, shulh dapat dipahami sebagai mekanisme
penyelesaian sengketa dalam hukum Islam yang menitikberatkan pada
upaya damai secara sukarela melalui kerelaan dan kesepakatan kedua belah

pihak.*

%2 Syarifudding Amir, Garis-Garis Besar Figh, (Bogor: Kencana, 2003), 242.
3 Wahbah az-Zuhaili, al-Figh al-Isiami wa Adillatuhu, Jilid 5 (Damaskus: Dar al-Fikr, 1985), 45.



28

2. Dasar Hukum Shuluh
Karena shuluh merupakan salah satu jalan penyelesaian konflik
yang sangat dianjurkan dalam Islam, konsep ini mendapat perhatian khusus
dalam Al-Qur’an. Banyak ayat menekankan pentingnya upaya perdamaian
sebagai bagian dari nilai-nilai keadilan dan kemaslahatan sosial. Salah
satunya terdapat dalam firman Allah SWT:

S ok s T G 3 i o ey A 20 ) 20 e 50 Y
Lt 531 it D5ed AT ol el
Artinya: “Tidak ada kebaikan pada kebanyakan bisikan-bisikan mereka,
kecuali (bisikan) dari orang yang menyuruh bersedekah, atau berbuat
kebaikan, atau mengadakan perdamaian di antara manusia. Dan barang
siapa yang berbuat demikian karena mencari keridaan Allah, maka kelak

Kami akan memberinya pahala yang besar.” (QS. an-Nisa’: 114)3
Ayat ini menunjukkan bahwa salah satu bentuk amal yang paling utama
dalam pandangan Islam adalah usaha memperbaiki hubungan dan
menyelesaikan konflik antar manusia. Bahkan, Allah SWT menjanjikan
pahala besar bagi siapa saja yang melakukan perdamaian demi mengharap
keridaan-Nya. Ini sekaligus menunjukkan bahwa akad shuluh bukan hanya
sekadar kontrak sosial, melainkan juga bagian dari amal ibadah jika

dilakukan dengan niat yang ikhlas dan benar.®

34 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-
Qur’an, 2019), QS. an-Nisa’: 114.

35 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir al-Munir fi al- ‘Agidah wa al-Syari‘ah wa al-Manhaj, Jilid 5 (Beirut:
Dar al-Fikr al-Mu‘asir, 1998), 145.



29

3. Rukun Shuluh
Dalam hukum Islam, sahnya suatu akad ditentukan oleh terpenuhinya
rukun dan syarat yang telah ditetapkan syariat. Akad Shuluh sebagai
bentuk perjanjian damai juga memiliki sejumlah rukun yang menjadi
elemen dasar pembentuknya. Rukun-rukun tersebut antara lain:

a. Pihak-pihak yang berakad (‘agidan), yaitu dua belah pihak yang
terlibat dalam sengketa dan bersedia untuk berdamai. Keduanya harus
memiliki kapasitas hukum (ahliyyah) yang sah dalam melakukan akad.

b. Objek akad (ma ‘qud ‘alayh), yakni hal yang menjadi pokok sengketa
atau kesepakatan. Objek ini harus bersifat jelas, dapat dimanfaatkan
secara syar‘i, dan bukan termasuk barang haram.

c. Lafal ijab dan gabul, yaitu pernyataan kesepakatan yang menunjukkan
kerelaan kedua belah pihak dalam mengadakan perdamaian.
Pernyataan ini bisa dilakukan secara eksplisit melalui ucapan atau
perbuatan yang menunjukkan kerelaan.3®

4. Syarat Shuluh
Selain memiliki rukun, akad shuluh juga harus memenuhi sejumlah
syarat agar sah dan dapat diberlakukan secara hukum menurut syariat.

Syarat-syarat tersebut berfungsi untuk memastikan bahwa akad dilakukan

secara sukarela, adil, dan tidak merugikan salah satu pihak. Adapun syarat-

syarat dalam akad shuluh antara lain:

3 Wahbah az-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Jilid 5 (Damaskus: Dar al-Fikr, 1985),59—
60.



30

a. Kerelaan Kedua Belah Pihak

Akad harus dilandasi oleh kesepakatan bersama tanpa adanya unsur
paksaan (ikrah). Perdamaian yang dilakukan secara sepihak atau
mengandung tekanan tidak dianggap sah secara syar‘i.

b. Kejelasan Objek Perdamaian

Hal yang menjadi pokok akad, baik berupa harta maupun hak, harus
jelas identitas dan nilainya. Ketidakjelasan dalam objek dapat
menimbulkan sengketa baru yang bertentangan dengan tujuan shulh itu
sendiri.

c. Objek Bukan Sesuatu Yang Haram Atau Batil

Kesepakatan tidak boleh berkaitan dengan barang haram, riba, atau
transaksi yang dilarang dalam Islam. Jika objek akad berupa sesuatu
yang batil, maka akad dinyatakan tidak sah.

d. Akad Tidak Mengandung Tipu Daya Atau Penipuan (Gharar)

Seluruh isi akad harus diketahui secara terbuka oleh kedua pihak.
Penipuan atau informasi yang disembunyikan berpotensi merusak
keabsahan akad.

e. Pihak Yang Berakad Memiliki Kecakapan Hukum (Ahliyyah) Kedua
belah pihak harus telah baligh, berakal, dan mampu secara hukum
untuk mengadakan perjanjian. Anak-anak atau orang yang tidak cakap
hukum tidak sah melakukan akad kecuali melalui wali atau perwakilan

yang sah.®’

37 Wahbah az-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Jilid 5 (Damaskus: Dar al-Fikr, 1985), 61—
62.



31

5. Jenis-Jenis Shuluh
Dalam fikih muamalah, akad shuluh dibedakan menjadi dua bentuk
utama, yaitu:
a. Shuluh Ma ‘a al-1grar (Perdamaian dengan Pengakuan)

Shuluh ma‘a al-igrar terjadi ketika pihak yang dituntut mengakui
adanya hak yang diminta. Contohnya, seseorang dituduh memiliki utang
sejumlah tertentu, dan ia mengakuinya. Namun, agar penyelesaian lebih
mudah, kedua belah pihak sepakat untuk mengganti bentuk pelunasan
tersebut dengan harta lain, barang, atau cara pembayaran yang berbeda.

Para ulama menyamakan kedudukan shuluh ini dengan akad igrar
(pengakuan), karena inti dari sulh ini adalah pengakuan atas hak,
kemudian diikuti oleh perjanjian tentang cara penyelesaian. Oleh karena
itu, hukumnya sah dan mengikat selama tidak mengandung riba atau
gharar.®

Sebagian fuqaha bahkan menilai bahwa shuluh ma‘a al-igrar
termasuk kategori akad mu’awadhah (pertukaran), karena ada hak yang
jelas dan diakui, lalu diganti atau dilunasi dengan sesuatu yang
disepakati. **Namun, jika dalam shuluh ini ada perubahan dari pokok
kewajiban (misalnya utang uang diganti barang), maka harus dipastikan
tidak mengandung unsur riba, misalnya menukar uang dengan uang

yang berbeda jumlah.*

3 Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Jilid 5, 52.
39 Al-Sarakhsi, al-Mabsuth, Jilid 14 (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 1993), 37.
40 Ibn Qudamah, al-Mughni, Jilid 5 (Beirut: Dar al-Fikr, 1984), 156.



32

b. Shuluh Ma'a al-Inkar (Perdamaian dengan Pengingkaran)

Shuluh ma‘a al-inkar adalah bentuk sulh di mana pihak tergugat
menolak atau mengingkari tuduhan pihak penggugat, namun demi
menghindari persengketaan ia bersedia memberikan sesuatu. “*Contoh:
seseorang dituntut atas utang, tetapi ia bersumpah tidak memiliki utang.
Namun untuk mengakhiri perselisihan, ia rela memberikan sejumlah
harta atau kompensasi kepada penggugat agar masalah selesai.

Menurut ulama Syafi‘iyyah, bentuk shuluh ma‘a al-inkar
diperselisihkan keabsahannya. Dalam pandangan mereka, apabila
seseorang mengadakan perdamaian (shuluh) terhadap pihak yang
mengingkari klaimnya (al-munkir) dengan memberikan harta sebagai
pengganti, maka hal itu dianggap tidak sah. Sebab, apabila pihak yang
mengingkari itu benar, berarti ia menerima harta tanpa hak; sedangkan
jika pihak pengklaim yang benar, berarti ia telah menghalalkan hartanya
tanpa sebab yang dibenarkan syariat. Karena itu, shuluh ma‘a al-inkar
menurut mazhab Syafi‘i tidak sah, sebab perbuatan tersebut dapat
berakibat pada pengambilan harta secara tidak benar (akl al-mal bi al-
batil), dan hal ini bertentangan dengan sabda Nabi Muhammad saw.
yang melarang perdamaian yang menghalalkan yang haram atau
mengharamkan yang halal.

Namun demikian, sebagian ulama lain memperbolehkan bentuk
perdamaian ini dengan dasar kemaslahatan dan kelonggaran dalam

rekonsiliasi, selama tidak menyebabkan pelanggaran terhadap hukum

41 Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-1slami wa Adillatuhu, Jilid 5, 55.



33

syara‘. Mereka mendasarkan pendapatnya pada keumuman firman
Allah dalam QS. An-Nisa’ ayat 128 yang menegaskan bahwa
perdamaian (sulh) adalah sesuatu yang baik, serta pada hadis Nabi yang
menyebutkan bahwa perdamaian diperbolehkan di antara kaum
Muslimin selama tidak mengandung hal yang diharamkan. Oleh karena
itu, dalam konteks ini, shuluh ma‘a al-inkar tetap dapat diterima sebagai
sarana penyelesaian sengketa yang dilakukan atas dasar kerelaan kedua
pihak.

Lebih jauh lagi, istilah shuluh berbeda secara esensial dengan istilah
jual beli (bai‘). Bila shuluh ma‘a al-igrar (perdamaian dengan
pengakuan) memiliki kesamaan dengan akad jual beli karena adanya
pengakuan atas hak, maka shuluh ma‘a al-inkar tidak demikian halnya.
Akad ini lebih dekat dengan akad hibah karena salah satu pihak tidak
mengakui adanya hak, dan pemberian atau imbalan yang dilakukan
bersifat sukarela tanpa kewajiban hukum yang mendasarinya. Oleh
karena itu, perbedaan istilah tersebut menunjukkan perbedaan substansi
hukum di antara keduanya.

6. Substansi Akad Shuluh
Dalam praktiknya, shuluh dapat diterapkan pada berbagai bentuk akad
muamalah yang berbeda, tergantung konteks dan objek yang menjadi dasar
perdamaian, antara lain:
a. Akad Jual Beli (bai‘). Contoh: “Aku berdamai denganmu atas rumah
ini dengan imbalan uang.” Substansinya menyerupai jual beli karena

ada pertukaran antara barang dan imbalan tertentu.



34

b. Akad Sewa (ijarah). Contoh: “Aku berdamai denganmu atas rumah ini
dengan manfaat motor selama sebulan.” Menyerupai akad sewa, karena
imbalannya berupa manfaat suatu barang.

c. Akad Pinjaman (gard). Contoh: “Aku berdamai denganmu atas rumah
ini dengan uang yang akan aku pinjamkan kepadamu.” Mengandung
unsur pinjaman dengan kesepakatan damai sebagai dasarnya.

d. Akad Pesanan (salam). Contoh: “Aku berdamai denganmu atas rumah
ini dengan imbalan barang yang akan aku serahkan nanti.” Menyerupai
akad pesanan, karena imbalannya belum ada saat akad dilakukan.

e. Akad Pertukaran atau Barter (sarf). Contoh: “Aku berdamai denganmu
atas rumabh ini dengan imbalan uang logam atau barang lain milikku.”
Mirip akad pertukaran barang sejenis.

f.  Akad Hibah (hibah). Contoh: “Aku berdamai denganmu atas rumabh ini,
dan sebagian lainnya akan aku berikan kepadamu.” Bersifat pemberian
tanpa imbalan, menunjukkan unsur kerelaan.

g. Akad Pembebasan Utang (ibra’). Contoh: “Aku berdamai denganmu
atas hutangmu; sebagian aku ambil dan sebagian lagi aku hapuskan
darimu.” Mengandung unsur penghapusan kewajiban dengan dasar
perdamaian.

h. Akad Tebusan (fida’). Contoh: “Aku berdamai denganmu atas rumah
ini dengan imbalan pembebasan tawanan.” Memiliki substansi tebusan,

di mana salah satu pihak membebaskan pihak lain dari suatu beban.*?

42 Rahmatullah, Metodologi Figih Muamalah (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015), 152.



