
BAB IV 

PENJATUHAN SANKSI TERHADAP MAHASISWA YANG 

MENYAMPAIKAN KRITIK PERSPEKTIF FIQH SIYASAH 

SYAR’IYAH 

 

A. Hak Menyampaikan kritik Perspektif Fiqh Siyasah Syar’iyah  

Fiqh Siyasah Syar’iyah memiliki ruang lingkup yang sangat luas 

meliputi berbagai aspek kehidupan bermasyarakat dan bernegara dalam bingkai 

nilai-nilai Islam. Fiqh Siyasah Syar’iyah tidak hanya berbicara mengenai bentuk 

pemerintahan atau sistem politik, tetapi juga menyentuh persoalan administrasi 

publik, pengelolaan keuangan negara, hukum internasional islam (siyar), 

perlindungan terhadap hak asasi warga negara, serta hubungan antara penguasa dan 

rakyat. Inti dari Fiqh Siyasah Syar’iyah adalah seperti apa kebijakan dan 

pengaturan urusan umat dilakukan secara adil, berlandaskan pada prinsip-prinsip 

syariat islam dan bertujuan untuk merealisasikan kemaslahatan (maslahah) serta 

mencegah kerusakan atau kemudaratan (mafsadah) di tengah masyarakat.1 Dengan 

kata lain, Fiqh Siyasah Syar’iyah menjadikan syariat sebagai panduan utama dalam 

pengambilan kebijakan publik dan penyelenggaraan pemerintahan. Terdapat 

keterkaitan hukum-hukum islam dalam melaksanakan sesuatu yang harus 

dilakukan dan tidak melupakan kewajiban untuk mendekatkan diri kepada Allah 

Swt. serta dapat menghormati hak-hak insan untuk memiliki, merasa aman, 

bahagia, seluruh kehidupan yang ada di dunia ini. Hal tersebut disebabkan karena 

                                                 
1 Iqbal, Fiqh Syar’iyah Konstekstualisasi Doktrin Politik Islam. 



hukum islam hanya untuk dunia dan akhirat, agama, negara, dan makhluk yang ada 

di bumi secara keseluruhan. 

Ibnu Taimiah atau yang bernama lengkap Ahmad bin  Abdisalam bin 

Abdillah bin Al-Khidnir bin Muhammad bin Taimiah An-Numairi Al-Harrani Ad-

Dimasyqi. Beliau merupakan seorang imam, qudwah, `alim, zahid, dan da’i ila  

Allah, baik erkataan, tindakan, kesabaran, maupun jihadnya.2 Beliau menekankan 

bahwa amanah dan keadilan sangat mewarnai pemikiran politik Ibnu Taimiah. 

Karena dua hal tersebut tidak bisa dipisah kan dalam pengimplementasian 

penyelenggaraan negara.3 Hal tersebut merupakan implementasi yang begitu besar 

dalam menciptakan kemashalatan bersama. Dalam mengurus kepentingan umat 

pemegang kekuasaan dalam menetapkan pejabat Negara harus mengutamakan 

orang-orang yang memilki kecakapan dan kemampuan, bukan karena ada ikatan 

primordial dalam surat an-Nisa’ ayat 59 berbunyi: 

سُوْ لَ وَاوُلِى الْْمَْرِ مِنْكُمْْۚ فَاِنْ تنَاَزَعْتمُْ  فِيْ شَيْءٍ فرَُدُّوْهُ  َ وَاطَِيْعوُا الرَّ يٰايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا اطَِيْعوُا اللّٰه

احَْسَنُ  تأَوِْيْلً  خِرِِۗ ذٰلِكَ خَيْرٌ وَّ ِ وَالْيَ وْمِ الْْٰ سُوْلِ اِنْ كُنْتمُْ تؤُْمِنوُْنَ باِللّٰه ِ  وَالرَّ  الَِى اللّٰه

Artinya: Hai orang-orang yang beriman taatlah kamu kepada Allah dan taatlah 

kepada Rasul- Nya dan kepada pemimpin kamu, maka jika kamu berbeda pendapat 

tentang sesuatu maka kembalikan hal itu kepada Allah dan Rasul-Nya, jika kamu 

beriman kepada Allah dan hari kemudian. Demikian itu merupakan sikap terbaik4.  

 

Ayat ini ditujukan kepada rakyat, disamping mentaati perintah Allah 

dan Rasul-Nya mereka juga harus mentaati segala kebijakan pemerintah yang tidak 

bertentangan dengan syariat. Mereka tidak boleh taat kepada pemerintahan yang 

                                                 
2 Syaikhul Islam Ibnu Taimiah, Berpolitik Dalam Bingkai Syariat, ed. Aminah Sholikah, Cetakan 1. 

(Sukoharjo: Al-Qowam, 2018): 1  
3 Anton Afrizal Candra, “Pemikiran Siyasah Syar’iyah Ibnu Taimiyah: Kajian Terhadap Konsep 

Imamah Dan Khilafah Dalam Sistem Pemerintahan Islam,” UIR Law Review 1, no. 2 (2017): 161–

172. 
4 Al-Qur’an, “An-Nisa 59,” https://quran.nu.or.id/an-nisa’/59. Diakses 2 Desember 2025. 



melakukan maksiat. Dalam pandangan Ibnu Taimiah, ketaatan rakyat akan 

terwujud apabila pemimpin negara menyampaikan amanah kepada yang berhak dan 

berlaku adil dalam menetapkan hukum. Ini akan terealisasi apabila pemerintah 

mendasarkan pada sistem yang baik dan efektif, dan kebijaksanaan politik yang 

adil. Ibnu Taimiah menjelaskan bahwa menyelesaikan perkara yang timbul diantara 

orang banyak, wajib diselesaikan menurut hukum dengan cara yang adil, 

sebagaimana yang diperintahkan oleh Allah dan Rasul-Nya.5  

Dalam perspektif fiqh siyasah, kebebasan berpendapat dipahami 

sebagai bagian dari mekanisme politik yang bertujuan mewujudkan kemaslahatan 

publik selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar agama. Fiqh siyasah 

menekankan pentingnya kehati-hatian dalam menerima dan menyebarkan 

informasi, yakni dengan memastikan validitas dan akurasi sumbernya. Dengan 

demikian, setiap informasi yang diterima harus diuji kebenarannya agar tidak 

menimbulkan kelalaian maupun sikap tidak bijak dalam merespons isu-isu yang 

berkembang. Dalam konteks ini, kajian fiqh siyasah termasuk dalam ranah siyasah 

syar’iyah, yaitu ketentuan kebijakan pengelolaan urusan kenegaraan yang 

berlandaskan syariat. Siyasah syar’iyah dipahami sebagai seperangkat aturan yang 

mengatur kepentingan negara dalam menyelesaikan persoalan umat berdasarkan 

syariat serta prinsip-prinsip yang komprehensif demi tercapainya tujuan 

kemasyarakatan. Prinsip utama siyasah syar’iyah adalah penetapan dasar-dasar 

kekuasaan dan ketentuan hukum tertinggi yang merujuk pada ketentuan Allah SWT 

dan Sunnah. Al-Qur’an dan Sunnah menjadi sumber pokok yang menjadi landasan 

dalam pembentukan peraturan perundang-undangan serta pengaturan kehidupan 

                                                 
5 Candra, “Pemikiran Siyasah Syar’iyah Ibnu Taimiyah: Kajian Terhadap Konsep Imamah Dan 

Khilafah Dalam Sistem Pemerintahan Islam.” Hal 168 



bernegara. Suatu kebijakan politik dapat dikategorikan sebagai siyasah syar’iyyah 

apabila selaras dengan prinsip-prinsip syariat Islam dan menjunjung tinggi hak-hak 

dasar manusia. Dengan demikian, fiqh siyasah lebih berorientasi pada pemikiran 

para ulama yang bersifat teoritis dan konseptual, sedangkan siyasah syar’iyah 

merupakan implementasi praktis dalam bentuk keputusan politik oleh pemegang 

otoritas, yang diarahkan untuk mewujudkan kemaslahatan bagi masyarakat luas.6 

Berdasarkan perspektif Fiqh Siyasah Syar’iyah, hak menyampaikan 

kritik merupakan bagian dari mekanisme politik Islam yang bertujuan menjaga 

amanah, menegakkan keadilan, serta mewujudkan kemaslahatan umat. Kritik 

dipandang sah selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat, dan harus 

disampaikan dengan hikmah serta cara yang baik. Pemikiran Ibnu Taimiah 

menekankan bahwa kepemimpinan harus dijalankan dengan amanah dan keadilan, 

sehingga rakyat memiliki kewajiban taat kepada pemerintah selama kebijakan yang 

dibuat tidak bertentangan dengan syariat. Dengan demikian, kebebasan 

berpendapat dalam fiqh siyasah bukanlah kebebasan absolut, melainkan kebebasan 

yang diarahkan untuk menjaga kepentingan bersama dan menghindari kerusakan.   

Sementara itu, tinjauan maslahah menegaskan bahwa setiap kebijakan 

maupun kritik harus berorientasi pada kepentingan umum dan bukan sekadar 

kepentingan individu atau kelompok tertentu. Prinsip mengambil kemaslahatan dan 

menolak kerusakan, menjadi landasan utama dalam menimbang batasan kebebasan 

berpendapat. Oleh karena itu, kritik yang disampaikan harus mengandung nilai 

positif, berfungsi sebagai kontrol sosial, dan diarahkan untuk memperbaiki 

kebijakan demi kesejahteraan masyarakat luas. Implementasi prinsip al adl 

                                                 
6 Dachi and Khalid, “Hak Warga Negara Dalam Menyampaikan Kebebasan Berpendapat 

Berdasarkan Peraturan Perundang-Undangan Perspektif Fiqh Siyasah.”:1-6 



(keadilan) dalam penerapan sanksi juga menuntut agar setiap keputusan diambil 

secara proporsional, tidak diskriminatif, serta tetap menjunjung tinggi hak-hak 

dasar manusia. Dengan demikian, hak menyampaikan kritik dalam fiqh siyasah 

syar’iyah adalah instrumen penting untuk menjaga keseimbangan antara kebebasan 

individu, kepentingan publik, dan keadilan sosial. 

B. Tinjauan Maslahah (kemaslahatan umum) terhadap Penerapan Batasan 

dalam Menyampaikan Kritik 

Mashlahah pada hakikatnya adalah kenikmatan dan kesenangan yang 

dapat dirasakan oleh raga, jiwa akal dan dzatnya. Mafsadah pada hakikatnya adalah 

setiap penyakit atau adzab yang dapat dirasakan oleh raga, jiwa, akal dan dzatnya. 

Model penemuan hukum dengan konsep mashlahah dikenal dengan penalaran 

istishlahiah.7 Harahap mengutip dari ibnu akil, ibnu akil berpendapat bahwa 

Siyasah Syar’iyah adalah sesuatu tindakan yang secara praktis membawa manusia 

mendekati kemaslahatan dan menjauhkan dari kerusakan. Hakikat dari Siyasah 

Syar’iyah itu seperti tataan regulasi pemimpin yang dilaksanakan dalam rangka 

menempuh suatu ruang kemaslahatan dengan tetap menerapkan syariat yang ada.8 

Konsep mashlahah menurut Al-Thufi berfokus pada penjelasan 

mendalam mengenai hakikat mashlahah itu sendiri. Berdasarkan pemahamannya 

terhadap hadis, Al-Thufi menegaskan bahwa mashlahah yang dimaksud adalah 

mashlahah mursalah, sehingga diperlukan pemahaman yang komprehensif 

mengenai esensi mashlahah. Hakikat mashlahah dipahami sebagai upaya 

memperoleh manfaat dan menolak kemudharatan demi menjaga keberlangsungan 

                                                 
7 Koko Roby Yahya, “Aliran Hukum Sociological Jurisprudence Dalam Perseptif Filsafat Hukum,” 

Jurnal Insan Pendidikan Dan Sosial Humaniora 1, no. 1 (2023): 49. 
8 Harahap, “Siyasah Syari’iyah Dalam Perspektif Islam.”: 117 



agama dan kehidupan dunia. Dalam konteks mencari penghidupan serta 

mempersiapkan bekal akhirat, manusia dituntut untuk meraih kebaikan dan 

menjauhi segala bentuk keburukan atau hal yang tidak membawa manfaat. 

Perbedaan mendasar antara konsep mashlahah Al-Thufi dan pandangan ulama 

lainnya terletak pada penerapannya dalam penetapan hukum. Ketika terjadi 

pertentangan antara nash dan mashlahah, Al-Thufi mendahulukan mashlahah. Hal 

ini didasarkan pada keyakinannya bahwa menghilangkan kemudaratan merupakan 

tujuan khusus dari perintah Allah dalam nash-Nya. Dengan demikian, apabila 

terdapat pertentangan antara dalil umum dan dalil khusus, maka dalil khusus harus 

diutamakan, terutama dalam konteks mashlahah, karena prinsip dasar agama adalah 

memberikan kemudahan. 

Secara umum, Al-Thufi berpendapat yang dikutip oleh Al Bajuri bahwa 

Allah melarang manusia berbuat zalim, dan larangan tersebut bersifat tegas dalam 

syariat. Ia kemudian menjelaskan bahwa secara bahasa, zalim berarti menempatkan 

sesuatu tidak pada tempatnya. Dalam perspektif syariat, zalim bermakna 

mengambil atau menghendaki sesuatu yang bukan haknya. Oleh karena itu, 

perintah syariat menegaskan agar manusia tidak melakukan tindakan zalim. Dalam 

kaidahnya, Al-Thufi menegaskan bahwa Allah melarang makhluk-Nya berbuat 

zalim, dan tindakan tersebut dinilai sebagai perbuatan haram atau batil.9 

Pemikiran Al-Thufi mengenai mashlahah menjadi salah satu gagasan 

yang paling berkembang dan banyak dibahas, karena keberaniannya 

mengemukakan pandangan yang berbeda dari para ulama sebelumnya. Ia juga 

                                                 
9 Azzuhri Al Bajuri, “Pemikiran Politik Islam Najm Al Din Al Thufi (Kajian Siyasah Syar’iyah),” 

Jurnal Ilmiah Syari’ah 18 (2019). 



membedakan penerapan mashlahah dalam ranah ibadah dengan muamalah dan 

adat. Menurutnya, mashlahah dalam ibadah sepenuhnya merupakan ketetapan 

Allah melalui nash, sehingga manusia tidak memiliki kewenangan untuk 

menentukannya. Pendapat Al Thufi mengenai bolehnya mengutamakan mashlahah 

yang berasal dari akal disaat terjadi perbedaan dengan nash. Siyasah Syar’iyah 

adalah pengatur bagi kemaslahatan umat manusia sesuai dengan ketentuan syara'. 

Sementara para fuqaha', mendefinisikan Siyasah Syar’iyah sebagai kewenangan 

penguasa atau pemerintah dalam melakukan kebijakan-kebijakan politik yang 

mengacu kepada kemaslahatan melalui peraturan yang tidak bertentangan dengan 

dasar-dasar agama. Seiring berjalannya zaman permasalahan yang timbul  semakin 

kompleks dan menuntut pemecahan. Di antara problem aktual yang berkembang 

saat ini adalah tentang hak asasi manusia dan demokrasi. Kalau permasalahan 

tersebut dihadapi dan dijawab hanya secara parsial dan ad hoc, kemungkinan besar 

hukum islam akan out of date dan tidak responsif terhadap perkembangan. Karena 

itu, negara memegang peran penting dalam mengatasi hal ini. Dalam hal ini, negara 

membutuhkan kerja sama dengan para ulama dalam berbagai disiplin keilmuan 

untuk menentukan kebijakan-kebijakan yang dapat diterima dan memberi maslahat 

untuk masyarakat.10 

Sayyid Abu A’la Al-Maududi memiliki pandangan terutama dalam 

kebebasan berpendapat dalam Islam. Menurut al-maududi Islam memberi 

kebebasan berpikir dan menyampaikan pendapat melalui berbagai sarana perantara. 

Beberapa ulama menggunakan istilah Hurriya al-rayi (harfiah: kebebasan 

berekspresi atau memberi pandangan) dan Hurriyatul qawl (kebebasan untuk 

                                                 
10 Ramadhan, Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam Dalam Fiqh Siyasah. 



bicara), sedangkan lainnya seperti Hurriya al-tafkiir (harfiah: kebebasan berpikir) 

dan Hurriyatut ta’bir (kebebasan dalam menafsirkan), Hurriyyatul al-Bayan 

(kebebasan eksplorasi) Menyampaikan kritik terhadap pemerintah dianggap 

sebagai tindakan yang wajar, dan kebebasan dianggap sebagai hal lumrah untuk 

kepentingan umat, namun dengan catatan, dalam berpendapat mengandung nilai-

nilai positif. 11Al-Maududi juga menekankan bahwa sudah menjadi kewajiban bagi 

setiap Muslim untuk mengajak orang ke jalan yang benar dan meninggalkan jalan 

yang salah.12 menurutnya, pemerintah yang mencabut hak seseorang menjadi 

penentang perintah tuhan. Salah satu ayat Al-Qur’an yang dianggap mendukung 

dalam hak kebebasan berpendapat dan berekspresi sebagai berikut:  

QS. An-Nahl Ayat 125 yang berbunyi: 

ادُْعُ الِٰى سَبِيْلِ رََب كَِ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَ جََادِلْهُمْ باِلَّتِيْ هِيَ احَْسَنُِۗ اِنَّ رََبَّ كَ هُوَ اعَْلَمُ 

 بمَِنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيْلِهٖ وَهُوَ اعَْلمَُ بِالْمُهْتدَِيْنَ 

Artinya: Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pengajaran 

yang baik, dan berdebatlah dengan mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya 

Tuhanmu, Dialah yang lebih mengetahui siapa yang sesat dari jalan-Nya dan Dialah 

yang lebih mengetahui siapa yang mendapat petunjuk.13 

 

Salah satu prinsip paling mendasar yang digunakan sebagai rujukan 

dalam pengambilan kebijakan yaitu: 

 درََْءُ الْمَفَاسِدِ مُقدََّمٌ عَلَى جََلْبِ الْمَصَالِح

Artinya: “mengambil kemaslahatan dan menolak kerusakan”14 

 

                                                 
11 Ibrahim, “Agama Dan Demokrasi Dalam Islam (Pandangan Abul A’la Maududi).” 
12 Harahap and Hidayat, “Tinjauan Hukum Tentang Kebebasan Berpendapat Dari Aspek Hukum 

Positif Dan Hukum Islam (Studi Kasus Bima Lampung).” 
13 QS., “An Nahl (16):125.” Diakses 2 Desember 2025 
14 Ramadhan, Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam Dalam Fiqh Siyasah. Hal:9 



Prinsip ini menjadi acuan penting dalam menimbang setiap keputusan 

yang berkaitan dengan urusan pemerintahan, hukum, dan kemasyarakatan. 

Tujuannya adalah untuk menjaga keberlangsungan hidup umat dengan 

mendahulukan aspek yang lebih bermanfaat dan menghindari kerusakan yang lebih 

besar. Namun demikian, tidak semua bentuk kemaslahatan dapat diterima begitu 

saja tanpa batas.15 Dalam konteks ini, terdapat kaidah lain yang berfungsi sebagai 

pengatur batasan dari kemaslahatan itu sendiri, yakni: 

ةِ  ةُ مُقدََّمَةٌ عَلَى ٱلْمَصْلحََةِ ٱلْخَاصَّ  ٱلْمَصْلحََةُ ٱلْعَامَّ

Artinya: kemaslahatan umum lebih diutamakan daripada kemaslahatan individu16 

 

Setiap kebijakan harus diorientasikan pada kepentingan masyarakat 

luas, bukan semata-mata memenuhi ambisi kekuasaan atau kelompok tertentu. 

Kaidah ini memberi batas etis sekaligus prinsip keadilan dalam tata kelola 

pemerintahan islam. Penting untuk dipahami bahwa selama kebijakan yang dibuat 

oleh pemerintah bertujuan demi kemaslahatan umat, maka kebijakan tersebut wajib 

ditaati oleh masyarakat. Ini sejalan dengan kaidah fiqiyah lainnya yang berbunyi: 

عِيَّةِ مَنوُطٌ بِٱلْمَصْلحََة مَامِ عَلَى ٱلرَّ فُ ٱلِْْ  تصََرُّ
 

Artinya: kebijakan seorang imam atau pemimpin terhadap rakyatnya harus 

berlandaskan pada kemaslahatan.17 

 

Kaidah ini menjelaskan bahwa otoritas seorang pemimpin dalam 

bertindak atau membuat keputusan tidak bersifat mutlak, tetapi harus selalu 

dikaitkan dengan kepentingan rakyat secara umum. Dengan demikian, pelaksanaan 

hukum dalam Fiqh Siyasah Syar’iyah menunjukkan keseimbangan antara prinsip 

                                                 
15 Fuady Abdullah and Tria Ima Susanti, “Perspektif Siyasah Syar’iyyah Terhadap Relevansi Kaidah 

Fikih Dalam Pengambilan Kebijakan Pemerintah,” El-Dusturie 1, no. 2 (2022). 
16 Ramadhan, Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam Dalam Fiqh Siyasah. Hal:9 
17 Ibid. Hal:10 



keadilan, kemanfaatan, dan perlindungan terhadap kepentingan umum.18 

Berdasarkan beberapa definisi, bahwasanya hakikat Syar’iyah sebagai berikut:19 

1. Syar’iyah berhubungan dengan pengaturan hidup manusia 

2. Pengurus dan pengatur ini dilaksanakan dan dipegang oleh penguasa 

3. Tujuan dalam pengaturannya adalah untuk kemaslahatan umat 

4. Pengaturan yang ada tidak boleh bertentangan dengan syariat Islam. 

Adapun  mengenai  tugas  utama  kepala  negara  menurutnya  adalah 

menciptakan  kemaslahatan  bersama  dalam  wujud  menjalankan  amanah  sebaik-

baiknya dan menciptakan keadilan semaksimal mungkin. Dengan demikian, maka 

tujuan negara adalah pertama sebagai alat untuk menjalankan syari’at Islam di 

tengah tengah kehidupan umat manusia sebaik-baiknya, kedua berfungsi untuk 

menciptakan kemaslahatan  bersama  secara  hakiki,  lahir  dan  batin  seluruh  

rakyat,  dan ketiga merupakan lembaga yang harus bertanggung jawab dalam 

menjalankan amanah dan menciptakan keadilan. Urusan dunia dan akhirat tidak 

bisa terlaksana kecuali dengan menegakkan keadilan yang bersifat lahiriyah, yang 

dapat dipahami orang banyak, misalnya wajib bersifat benar dan terus terang, haram 

berdusta, khianat, dan menipu. Sedangkan keadilan yang bersifat batin menjadi 

prinsip pokok bagi setiap peraturan Perundang-undangan yang harus dipatuhi oleh 

semua orang islam. Pada umumnya yang dilarang oleh Allah dan Rasul-Nya di 

bidang muamalat dimaksudkan untuk mewujudkan keadilan dan mencegah aniaya 

serta manipulasi yang bertujuan untuk memenuhi kepentingan pribadi.20 

                                                 
18 Ibid. 
19 Wahijul Kadri and Nurul Hidayah Tumadi, “Siyasah Syariyah & Fiqih Siyasah,” Siyasah: Jurnal 

Hukum Tata Negara 5, no. II (2022). 
20 Al Bajuri, “Pemikiran Politik Islam Najm Al Din Al Thufi (Kajian Siyasah Syar’iyah).” : 124. 



Selain menyampaikan amanah dan penegakan keadilan dengan baik 

dan benar, para pemimpin Negara harus mebudayakan musyawarah. Sebab, Allah 

telah memerintahkan hal itu kepada Rasul-Nya. Perintah musyawarah kepada Nabi 

untuk mengikat hati para sahabatnya, dan menjadi teladan bagi umat yang akan 

datang kemudian. Itulah sebabnya Nabi Muhammad SAW mebudayakan 

musyawarah di kalangan sahabatnya. Jika musyawarah telah dilakukan ternyata 

sebagian besar menghendaki agar mengikuti petunjuk kitab dan Sunnah atau Ijma’ 

kaum muslimin, maka menurut Ibnu Taimiyah wajiblah mengikuti kehendak itu. 

Tidak seorang pun boleh menyimpang dari pendapat demikian, sekalipun ia seorang 

terkemuka dalam bidang agama atau politik. Karena itu, jika ingin masyarakat itu 

baik, maka harus terdiri dari orang-orang yang terbaik. Demi mewujudkan cita-cita 

positif tersebut kedua golongan itu (umara dan ulama) wajib menjalin kerja sama 

yang baik, yang berpedoman kepada petunjuk al-Qur’an dan Hadis. Segala 

persoalan yang timbul wajib mengambil dasar patokan kepadanya. Bila tidak 

mungkin, karena sukar mencari dalil-dalil, atau dalil yang ada sama kuatnya serta 

sulit untuk dipegangi atau sebab-sebab lain, maka orang boleh saja turut kepada 

orang yang dipercaya kualitas ilmu dan agamanya. Disinilah peranan ijtihad 

dibudayakan. Karena itu, Ibnu Tamiyah dikenal sebagai tokoh pemikir islam yang 

gencar memasrakan ijtihad dalam rangka pemurnian agama   dari   pemikiran-

pemikiran   dan   pengalaman agama yang sesat.21 

Dari uraian di atas tergambar jelas formulasi mashlahat dalam 

pemikiran politik Ibnu Taimiyah seperti terlihat dalam landasan amanah dan 

keadilan penempatan pejabat berdasarkan kecakapan dan kualitas, hubungan 

                                                 
21 Candra, “Pemikiran Siyasah Syar’iyah Ibnu Taimiyah: Kajian Terhadap Konsep Imamah Dan 

Khilafah Dalam Sistem Pemerintahan Islam.” Hal 168 



pejabat dan ulama, serta asas musyawarah dan kebijakan politik yang mengacu 

kepada kepentingan bersama. Artinya, bahwa negara itu berperan dalam menjaga 

agama, jiwa, keturunan, akal, dan harta benda secara sempurna 

C. Implementasi Prinsip Al Adl dalam Penerapan Huqquq dan Huddud 

Berdasarkan Tingkat dan Jenis Pelanggaran  

Prinsip al-adl menghendaki agar setiap peraturan yang disusun 

menjamin keadilan yang bersifat substantif serta tidak memihak pada kepentingan 

golongan tertentu. Perspektif Siyasah Syar’iyah, keadilan menegaskan bahwa 

hukum harus berfungsi sebagai sarana untuk menegakkan kesetaraan hak sekaligus 

menghapus ketidakadilan social. Dalam kehidupan berbangsa bernegara dan 

bermasyarakat pastinya tidak jauh dari hak serta kewajiban sebagai warga negara.22 

Demokrasi tidak sebatas hak sipil dan politik rakyat, namun dalam 

perkembangannya demokrasi juga erat kaitannya dengan sedalam apa penjaminan 

hak-hak ekonomi dan sosial budaya dari rakyatnya. Dengan demikian hak asasi 

manusia akan terwujud dan terjamin oleh negara yang demokratis dan demikian 

sebaliknya, demokrasi akan terwujud apabila negara mampu menjamin tegaknya 

hak asasi manusia.23 

Pada kasus yang telah terjadi di Universitas Putera Batam seorang 

mahasiswa tidak seharusnya di jatuhi sanksi drop out atas tindakan yang tidak 

melanggar peraturan yang sudah ditentukan dan diberlakukan dalam SK kampus, 

sepatutnya mahasiswa di lindungi bukan malah di diskriminasi serta di jatuhkan 

                                                 
22 Erly Sulistiyawati, Anida Kharamah, and Akhmad Zaki Yamani, “Penerapan Nilai-Nilai Siyasah 

Syar’iyyah Dalam Kebijakan Publik Nasional,” Interdisciplinary Explorations in Research Journal 

3, no. 3 (2025): 959–968. 
23 Ellya Rosana, “Negara Demokrasi Dan Hak Asasi Manusia,” Journal Tapis: Journal Teropong 

Aspirasi Politik Islam 12, no. 1 (2016): 37–53. 



harkatnya sebagai seorang mahasiswa yang menuntut keadilan, transparansi serta 

kejelasan kebijakan kampus. Seyogyanya ketika ada kritik, pendapat maupun saran 

yang disampaikan untuk menjadi acuan dalam memperbaiki kebijakan yang ada di 

kampus agar tidak merugikan sivitas akademika maka baiknya ditelaah terlebih 

dahulu apakah hal tersebut yang disampaikan itu memang memiliki dasar yang kuat 

dan benar adanya. Sebelum mentakzir diperlukan kebijaksanaan dalam 

menanggapinya serta tidak mudah terprovokasi oleh keadaan yang bisa merugikan 

orang lain ketika menentukan keputusan. 

Takzir adalah bentuk hukuman yang ditetapkan untuk memberi efek 

jera serta pembelajaran. Ukurannya tidak baku, melainkan disesuaikan oleh 

pemimpin menurut kondisi masyarakat. Jika suatu dosa merajalela, hukuman dapat 

diperberat; sebaliknya, bila jarang terjadi, hukuman bisa diringankan. 

Pertimbangan juga melihat keadaan pelaku, sehingga takzir bisa berupa nasihat 

keras, teguran, pendiaman, atau bahkan pembiaran. Hukuman juga dapat berupa 

pemberhentian dari jabatan, penjatuhan sanksi seperti penjara, pukulan, atau 

tindakan yang memberi rasa malu di hadapan publik. Batas maksimal takzir 

menjadi perdebatan di kalangan ulama. Ada yang membatasi tidak lebih dari 

sepuluh cambukan, sementara mayoritas berpendapat takzir tidak boleh menyamai 

hukuman had. Sebagian melarang takzir mencapai had paling ringan, sebagian lain 

menegaskan takzir tidak boleh menyamai had untuk dosa sejenis, meski boleh 

melebihi had dosa lain. Dalam kasus tertentu, takzir bisa mencapai hukuman mati. 

Abu Hanifah pun berpendapat hukuman mati dapat dijatuhkan bagi pelaku 

kejahatan yang berulang.24 Meski demikian, Nabi bersabda: 

                                                 
24 Syaikhul Islam Ibnu Taimiah, Berpolitik Dalam Bingkai Syariat Terjemahan oleh Abdul Hafs Al 

Faruq (As-Siyasah Asy-Syar’iyyah), Cetakan 1. (Sukoharjo: Al-Qowam, 2018): 93-204.  



رَ  وَلَْ تعُسَِرَ  يسَِرَ  لِفاًوَتطََاوَعَا وَلَْ تخَْتَ  وَلَْ تنَُف ِرَ  وَبشَ ِ  

 
Artinya: Permudahlah dan jangan mempersulit, berikan kabar menggembirakan   

dan jangan membuat orang lari, bersikaplah mengalah dan jangan berselisih.25 

 

Beliau juga bersabda: 

رِينَ  تبُْعثَوُا وَلَمْ  مُيسَِرِينَ  بعُِثتْمُْ  إِنَّمَا مُعسَ ِ  

Artinya: Kalian hanya diutus untuk memberi kemudahan, kalian tidak diutus untuk 

membuat kesulitan.26 

 

Sikap ini penting dalam mengatur urusan pribadi, keluarga, maupun 

masyarakat, sebab manusia cenderung menerima kebenaran bila kebutuhannya 

terpenuhi. Adapun hudud dan hak sesama manusia mencakup beberapa hal pokok 

sebagai berikut: hukuman had atas pembunuhan, qisas pada luka dan kehormatan, 

hukuman atas tuduhan dusta, hak suami-istri, hak-hak harta, musyawarah, serta 

kepemimpinan wilayah. Semua ini menunjukkan bahwa hukum Islam tidak hanya 

menekankan hukuman, tetapi juga menjaga keseimbangan antara keadilan, 

kemaslahatan, dan hak-hak manusia. Dalam Islam, keadilan harus diwujudkan 

setiap saat dan dalam berbagai aspek kehidupan agama, sosial, ekonomi, politik, 

budaya, maupun hukum. Tegaknya keadilan melahirkan masyarakat yang 

harmonis, sebagaimana perintah Allah dalam QS. An-Nisa’ ayat 58 yang berbunyi: 

َ يَأْ  ا  اإذِاَ حَكَمْتمُْ بيَْنَ النَّاسِ أنَْ تحَْكُمُومُرُكُمْ أنَْ تؤَُدُّوا الْْمَْنتَِ إلَِى أهَْلِهَا وَ إِنَّ اللَّّٰ َ نعِِمَّ بِالْعدَْلِ إنَِّ اللَّّٰ

َ كَانَ سَمِيعاً بَصِيرًا  يعَِظُكُمْ بِهِ إِنَّ اللَّّٰ

Artinya: Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanah kepada 

pemiliknya. Apabila kamu menetapkan hukum di antara manusia, hendaklah kamu 

tetapkan secara adil. Sesungguhnya Allah memberi pengajaran yang paling baik 

kepadamu. Sesungguhnya Allah Maha Mendengar lagi Maha Melihat.27 

 

                                                 
25 Ibnu Taimiyyah, “Alih Bahasa” (1990), Hal: 194 
26 Taimiah, Berpolitik Dalam Bingkai Syariat. Hal 195 
27 “An-Nisa’ Ayat 58,” Nu Online. Diakses 2 Desember 2025 



Al-Mawardi menegaskan bahwa keadilan adalah hukum yang wajib 

ditegakkan, termasuk kewajiban pemimpin menjaga agama, menegakkan hukum, 

melindungi keamanan, mempertahankan wilayah, berjihad melawan musuh, serta 

mengatur keuangan negara. Hakikat keadilan adalah memperlakukan setiap orang 

sesuai haknya, dengan pengakuan atas harkat dan martabat yang sama tanpa 

diskriminasi suku, agama, atau golongan. Keadilan mencerminkan kondisi ideal 

kebenaran moral, baik terkait manusia maupun benda.28 

Kebebasan yang kita jalani adalah kebebasan yang bertanggung jawab. 

Kebebasan kita dibatasi oleh kebebasan orang lain, nilai-nilai, dan norma-norma 

yang berlaku dalam hidup bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara karena hak kita 

tidak lepas dari kewajiban yang kita miliki dan harus dipenuhi. Berikut ini tabel 

atas pembahasan temuan yang telah diringkas untuk mempermudah dalam 

menganalisis kebebasan menyampaikan kritik itu antara Undang-Undang 

Kemerdekaan Menyampikan Pendapat di Muka Umum, Hak Asasi Manusia dan 

Perspektif Fiqh Siyasah Syar’iyah memiliki pandangan yang sama atau berbeda 

dalam menyikapi penjatuhan sanksi terhadap mahasiswa Universitas Putera Batam 

yang menyampaikan kritik mengenai kebijakan kampus. 

No Kasus Sanksi Analisis 

 

 

 

 

Penjatuhan 

sanksi 

terhadap 

mahasiswa 

    Sanksi berat 

berupa Drop 

Out atau biasa 

disebut DO       

1. Penjatuhan sanksi terhadap 

mahasiswa yang menyampaikan 

kritik mengenai kebijakan kampus 

Universitas Putera Batam tidak 

                                                 
28 Muhammad Yusuf, Amelia Katri Azizah, and Isna Nur Maulida Saputri, “Konsep Keadilan Dalam 

Islam Menurut Al-Mawardi,” Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies (IJMUS) 3, no. 2 

(2022): 120–129. 



 

1 

yang 

menyampaikan 

kritik 

mengenai 

kebijakan 

kampus 

Universitas 

Putera Batam 

(dikeluarkan 

dari kampus) 

sesuai prosedur yang ditetapkan 

mengenai sanksi yang boleh di 

tetapkan seperti Drop Out dimana 

seharusnya pemberian sanksi sesuai 

peraturan yang ada dimulai dari 

sanksi teguran lisan maupun tertulis 

lalu sanksi skors baru yang terakhir 

sanksi berat berupa Drop Out. 

Penjatuhan sanksi ini bertentangan 

dengan Undang-Undang yang ada 

2. Penjatuhan sanksi Drop Out 

terhadap mahasiswa Universitas 

Putera Batam melanggar konsep 

perlindungan atas  hak asasi orang 

lain dimana hak yang seharusnya 

dijamin dan dilindungi konstitusi 

baik nasional maupun internasional 

serta menjadi hak setiap orang yang 

tidak boleh direnggut dengan cara 

menjatuhi sanksi sebagai bentuk 

pembungkaman. 

3. Penjatuhan sanksi terhadap 

mahasiswa dalam perspektif Fiqh 

Siyasah Syar’iyah memiliki 



beberapa sudut pandang seperti 

dijelaskan beberapa pendapat ulama 

yang pertama yaitu ibnu taimiah 

memandang bahwa pemberian 

takzir merupakan penerapan yang 

dilakukan untuk memberi pelajaran 

atas apa yang telah dilakukan, 

sehingga pemberian takzir itu 

dianggap hal yang lumrah untuk di 

terapkan dalam mempertegas aturan 

yang ada. Namun, ada juga 

pendapat lain dari Al-Maududi, 

bahwa menurutnya, pemerintah 

yang mencabut hak seseorang 

menjadi penentang perintah tuhan. 

Dimana konsep penjatuhan sanksi 

menurut Al-Maududi 

mengakibatkan hilangnya hak yang 

seharusnya di miliki. 

 

Secara umum, penjatuhan sanksi merupakan pengimplementasian dari 

norma atau aturan yang ada dan berlaku, akan tetapi banyak pemberian sanksi 

menimbulkan adanya perampasan terhadap hak yang sepatutnya dimiliki. Namun 

demikian, jikapun sanksi tidak diberikan maka pengimplementasian kebebasan 



akan berjalan tanpa arah dan memicu kerusuhan atau bisa mengancam demokrasi 

negara, sehingga harus tetap dibatasi oleh norma dan tatanan tertentu yang 

berfungsi sebagai mekanisme protektif untuk menjaga keamanan, ketertiban, serta 

mencegah potensi disrupsi sosial. Hak tersebut tetap dilindungi, tetapi tidak bersifat 

absolut. Pembatasan yang diberlakukan bukanlah bentuk perampasan hak, 

melainkan instrumen preventif untuk menghindari kemudaratan yang mungkin 

timbul dari tindakan yang tidak terkendali. 

Tujuan pembatasan bukanlah meniadakan hak, melainkan memastikan 

bahwa hak tersebut tetap berada dalam koridor kemaslahatan bersama. Fenomena 

kontemporer menunjukkan bahwa media sosial sering kali menjadi ruang alternatif 

bagi masyarakat untuk menyampaikan kritik, terutama ketika respons pemerintah 

baru muncul setelah suatu isu menjadi viral. Hal ini menyingkap keterbatasan kanal 

formal dalam menampung aspirasi masyarakat, sehingga demonstrasi atau unjuk 

rasa di ruang publik masih menjadi sarana utama untuk menyalurkan kekecewaan. 

Apabila jalur demonstrasi tidak menghasilkan kepastian, masyarakat kemudian 

beralih ke media sosial sebagai arena kritik yang lebih masif dan cepat menyebar. 

Kondisi ini mendorong pemerintah untuk mengambil langkah penanganan, 

biasanya melalui rapat terbuka antara perwakilan rakyat dan pejabat terkait. Proses 

musyawarah tersebut bertujuan merumuskan kebijakan yang menjamin terciptanya 

kemaslahatan dan keadilan bersama, sekaligus memastikan bahwa hak-hak 

individu tetap dihormati dan tidak terabaikan dalam kerangka demokrasi yang 

sehat.29 

                                                 
29 Fithriyatirrizqoh Fithriyatirrizqoh and Natasyah Aliyah Zhanaty, “Mengkaji Keefektifan Gerakan 

Mahasiswa Dalam Mendorong Perubahan Kebijakan Pemerintah Melalui Demonstrasi,” Jurnal 

Ilmiah Wahana Pendidikan 10, no. 24.2 (2024): 491–504. 



 


