BAB IV
PENJATUHAN SANKSI TERHADAP MAHASISWA YANG
MENYAMPAIKAN KRITIK PERSPEKTIF FIQH SIYASAH

SYAR’IYAH

A. Hak Menyampaikan kritik Perspektif Figh Siyasah Syar’iyah

Figh Siyasah Syar’iyah memiliki ruang lingkup yang sangat luas
meliputi berbagai aspek kehidupan bermasyarakat dan bernegara dalam bingkai
nilai-nilai Islam. Figh Siyasah Syar’iyah tidak hanya berbicara mengenai bentuk
pemerintahan atau sistem politik, tetapi juga menyentuh persoalan administrasi
publik, pengelolaan keuangan negara, hukum internasional islam (siyar),
perlindungan terhadap hak asasi warga negara, serta hubungan antara penguasa dan
rakyat. Inti dari Figh Siyasah Syar’iyah adalah seperti apa kebijakan dan
pengaturan urusan umat dilakukan secara adil, berlandaskan pada prinsip-prinsip
syariat islam dan bertujuan untuk merealisasikan kemaslahatan (maslahah) serta
mencegah kerusakan atau kemudaratan (mafsadah) di tengah masyarakat.! Dengan
kata lain, Figh Siyasah Syar iyah menjadikan syariat sebagai panduan utama dalam
pengambilan kebijakan publik dan penyelenggaraan pemerintahan. Terdapat
keterkaitan hukum-hukum islam dalam melaksanakan sesuatu yang harus
dilakukan dan tidak melupakan kewajiban untuk mendekatkan diri kepada Allah
Swt. serta dapat menghormati hak-hak insan untuk memiliki, merasa aman,

bahagia, seluruh kehidupan yang ada di dunia ini. Hal tersebut disebabkan karena

Ylgbal, Figh Syar’iyah Konstekstualisasi Doktrin Politik Islam.



hukum islam hanya untuk dunia dan akhirat, agama, negara, dan makhluk yang ada
di bumi secara keseluruhan.
Ibnu Taimiah atau yang bernama lengkap Ahmad bin Abdisalam bin
Abdillah bin Al-Khidnir bin Muhammad bin Taimiah An-Numairi Al-Harrani Ad-
Dimasyqi. Beliau merupakan seorang imam, qudwah, “alim, zahid, dan da’i ila
Allah, baik erkataan, tindakan, kesabaran, maupun jihadnya.? Beliau menekankan
bahwa amanah dan keadilan sangat mewarnai pemikiran politik Ibnu Taimiah.
Karena dua hal tersebut tidak bisa dipisah kan dalam pengimplementasian
penyelenggaraan negara.® Hal tersebut merupakan implementasi yang begitu besar
dalam menciptakan kemashalatan bersama. Dalam mengurus kepentingan umat
pemegang kekuasaan dalam menetapkan pejabat Negara harus mengutamakan
orang-orang yang memilki kecakapan dan kemampuan, bukan karena ada ikatan
primordial dalam surat an-Nisa’ ayat 59 berbunyi:
%8 e b £ U 18 e a1 (1l O350 1 il 5 0 1R300 15 Gl (g
S 5 Gy A s 5aY1 o ll5 iy G5 AR G 3505 4 D
Artinya: Hai orang-orang yang beriman taatlah kamu kepada Allah dan taatlah
kepada Rasul- Nya dan kepada pemimpin kamu, maka jika kamu berbeda pendapat
tentang sesuatu maka kembalikan hal itu kepada Allah dan Rasul-Nya, jika kamu
beriman kepada Allah dan hari kemudian. Demikian itu merupakan sikap terbaik®.
Ayat ini ditujukan kepada rakyat, disamping mentaati perintah Allah

dan Rasul-Nya mereka juga harus mentaati segala kebijakan pemerintah yang tidak

bertentangan dengan syariat. Mereka tidak boleh taat kepada pemerintahan yang

2 Syaikhul Islam Ibnu Taimiah, Berpolitik Dalam Bingkai Syariat, ed. Aminah Sholikah, Cetakan 1.
(Sukoharjo: Al-Qowam, 2018): 1

3 Anton Afrizal Candra, “Pemikiran Siyasah Syar’iyah Ibnu Taimiyah: Kajian Terhadap Konsep
Imamah Dan Khilafah Dalam Sistem Pemerintahan Islam,” UIR Law Review 1, no. 2 (2017): 161-
172.

4 Al-Qur’an, “An-Nisa 59,” https://quran.nu.or.id/an-nisa’/59. Diakses 2 Desember 2025.



melakukan maksiat. Dalam pandangan lIbnu Taimiah, ketaatan rakyat akan
terwujud apabila pemimpin negara menyampaikan amanah kepada yang berhak dan
berlaku adil dalam menetapkan hukum. Ini akan terealisasi apabila pemerintah
mendasarkan pada sistem yang baik dan efektif, dan kebijaksanaan politik yang
adil. Ibnu Taimiah menjelaskan bahwa menyelesaikan perkara yang timbul diantara
orang banyak, wajib diselesaikan menurut hukum dengan cara yang adil,
sebagaimana yang diperintahkan oleh Allah dan Rasul-Nya.®

Dalam perspektif figh siyasah, kebebasan berpendapat dipahami
sebagai bagian dari mekanisme politik yang bertujuan mewujudkan kemaslahatan
publik selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar agama. Figh siyasah
menekankan pentingnya kehati-hatian dalam menerima dan menyebarkan
informasi, yakni dengan memastikan validitas dan akurasi sumbernya. Dengan
demikian, setiap informasi yang diterima harus diuji kebenarannya agar tidak
menimbulkan kelalaian maupun sikap tidak bijak dalam merespons isu-isu yang
berkembang. Dalam konteks ini, kajian figh siyasah termasuk dalam ranah siyasah
syar’iyah, yaitu ketentuan kebijakan pengelolaan urusan kenegaraan yang
berlandaskan syariat. Siyasah syar’iyah dipahami sebagai seperangkat aturan yang
mengatur kepentingan negara dalam menyelesaikan persoalan umat berdasarkan
syariat serta prinsip-prinsip yang komprehensif demi tercapainya tujuan
kemasyarakatan. Prinsip utama siyasah syar’iyah adalah penetapan dasar-dasar
kekuasaan dan ketentuan hukum tertinggi yang merujuk pada ketentuan Allah SWT
dan Sunnah. Al-Qur’an dan Sunnah menjadi sumber pokok yang menjadi landasan

dalam pembentukan peraturan perundang-undangan serta pengaturan kehidupan

5 Candra, “Pemikiran Siyasah Syar’iyah Ibnu Taimiyah: Kajian Terhadap Konsep Imamah Dan
Khilafah Dalam Sistem Pemerintahan Islam.” Hal 168



bernegara. Suatu kebijakan politik dapat dikategorikan sebagai siyasah syar’iyyah
apabila selaras dengan prinsip-prinsip syariat Islam dan menjunjung tinggi hak-hak
dasar manusia. Dengan demikian, figh siyasah lebih berorientasi pada pemikiran
para ulama yang bersifat teoritis dan konseptual, sedangkan siyasah syar’iyah
merupakan implementasi praktis dalam bentuk keputusan politik oleh pemegang
otoritas, yang diarahkan untuk mewujudkan kemaslahatan bagi masyarakat luas.®
Berdasarkan perspektif Figh Siyasah Syar’iyah, hak menyampaikan
kritik merupakan bagian dari mekanisme politik Islam yang bertujuan menjaga
amanah, menegakkan keadilan, serta mewujudkan kemaslahatan umat. Kritik
dipandang sah selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat, dan harus
disampaikan dengan hikmah serta cara yang baik. Pemikiran Ibnu Taimiah
menekankan bahwa kepemimpinan harus dijalankan dengan amanah dan keadilan,
sehingga rakyat memiliki kewajiban taat kepada pemerintah selama kebijakan yang
dibuat tidak bertentangan dengan syariat. Dengan demikian, kebebasan
berpendapat dalam figh siyasah bukanlah kebebasan absolut, melainkan kebebasan
yang diarahkan untuk menjaga kepentingan bersama dan menghindari kerusakan.
Sementara itu, tinjauan maslahah menegaskan bahwa setiap kebijakan
maupun kritik harus berorientasi pada kepentingan umum dan bukan sekadar
kepentingan individu atau kelompok tertentu. Prinsip mengambil kemaslahatan dan
menolak kerusakan, menjadi landasan utama dalam menimbang batasan kebebasan
berpendapat. Oleh karena itu, kritik yang disampaikan harus mengandung nilai
positif, berfungsi sebagai kontrol sosial, dan diarahkan untuk memperbaiki

kebijakan demi kesejahteraan masyarakat luas. Implementasi prinsip al adl

® Dachi and Khalid, “Hak Warga Negara Dalam Menyampaikan Kebebasan Berpendapat
Berdasarkan Peraturan Perundang-Undangan Perspektif Figh Siyasah.”:1-6



(keadilan) dalam penerapan sanksi juga menuntut agar setiap keputusan diambil
secara proporsional, tidak diskriminatif, serta tetap menjunjung tinggi hak-hak
dasar manusia. Dengan demikian, hak menyampaikan kritik dalam figh siyasah
syar’iyah adalah instrumen penting untuk menjaga keseimbangan antara kebebasan
individu, kepentingan publik, dan keadilan sosial.
. Tinjauan Maslahah (kemaslahatan umum) terhadap Penerapan Batasan
dalam Menyampaikan Kritik

Mashlahah pada hakikatnya adalah kenikmatan dan kesenangan yang
dapat dirasakan oleh raga, jiwa akal dan dzatnya. Mafsadah pada hakikatnya adalah
setiap penyakit atau adzab yang dapat dirasakan oleh raga, jiwa, akal dan dzatnya.
Model penemuan hukum dengan konsep mashlahah dikenal dengan penalaran
istishlahiah.” Harahap mengutip dari ibnu akil, ibnu akil berpendapat bahwa
Siyasah Syar’iyah adalah sesuatu tindakan yang secara praktis membawa manusia
mendekati kemaslahatan dan menjauhkan dari kerusakan. Hakikat dari Siyasah
Syar’iyah itu seperti tataan regulasi pemimpin yang dilaksanakan dalam rangka
menempuh suatu ruang kemaslahatan dengan tetap menerapkan syariat yang ada.®

Konsep mashlahah menurut Al-Thufi berfokus pada penjelasan
mendalam mengenai hakikat mashlahah itu sendiri. Berdasarkan pemahamannya
terhadap hadis, Al-Thufi menegaskan bahwa mashlahah yang dimaksud adalah
mashlahah mursalah, sehingga diperlukan pemahaman yang komprehensif
mengenai esensi mashlahah. Hakikat mashlahah dipahami sebagai upaya

memperoleh manfaat dan menolak kemudharatan demi menjaga keberlangsungan

" Koko Roby Yahya, “Aliran Hukum Sociological Jurisprudence Dalam Perseptif Filsafat Hukum,”
Jurnal Insan Pendidikan Dan Sosial Humaniora 1, no. 1 (2023): 49.
8 Harahap, “Siyasah Syari’iyah Dalam Perspektif Islam.”: 117



agama dan kehidupan dunia. Dalam konteks mencari penghidupan serta
mempersiapkan bekal akhirat, manusia dituntut untuk meraih kebaikan dan
menjauhi segala bentuk keburukan atau hal yang tidak membawa manfaat.
Perbedaan mendasar antara konsep mashlahah Al-Thufi dan pandangan ulama
lainnya terletak pada penerapannya dalam penetapan hukum. Ketika terjadi
pertentangan antara nash dan mashlahah, Al-Thufi mendahulukan mashlahah. Hal
ini didasarkan pada keyakinannya bahwa menghilangkan kemudaratan merupakan
tujuan khusus dari perintah Allah dalam nash-Nya. Dengan demikian, apabila
terdapat pertentangan antara dalil umum dan dalil khusus, maka dalil khusus harus
diutamakan, terutama dalam konteks mashlahah, karena prinsip dasar agama adalah
memberikan kemudahan.

Secara umum, Al-Thufi berpendapat yang dikutip oleh Al Bajuri bahwa
Allah melarang manusia berbuat zalim, dan larangan tersebut bersifat tegas dalam
syariat. la kemudian menjelaskan bahwa secara bahasa, zalim berarti menempatkan
sesuatu tidak pada tempatnya. Dalam perspektif syariat, zalim bermakna
mengambil atau menghendaki sesuatu yang bukan haknya. Oleh karena itu,
perintah syariat menegaskan agar manusia tidak melakukan tindakan zalim. Dalam
kaidahnya, Al-Thufi menegaskan bahwa Allah melarang makhluk-Nya berbuat
zalim, dan tindakan tersebut dinilai sebagai perbuatan haram atau batil.°

Pemikiran Al-Thufi mengenai mashlahah menjadi salah satu gagasan
yang paling berkembang dan banyak dibahas, karena keberaniannya

mengemukakan pandangan yang berbeda dari para ulama sebelumnya. la juga

% Azzuhri Al Bajuri, “Pemikiran Politik Islam Najm Al Din Al Thufi (Kajian Siyasah Syar’iyah),”
Jurnal lImiah Syari’ah 18 (2019).



membedakan penerapan mashlahah dalam ranah ibadah dengan muamalah dan
adat. Menurutnya, mashlahah dalam ibadah sepenuhnya merupakan ketetapan
Allah melalui nash, sehingga manusia tidak memiliki kewenangan untuk
menentukannya. Pendapat Al Thufi mengenai bolehnya mengutamakan mashlahah
yang berasal dari akal disaat terjadi perbedaan dengan nash. Siyasah Syar’iyah
adalah pengatur bagi kemaslahatan umat manusia sesuai dengan ketentuan syara'.
Sementara para fugaha', mendefinisikan Siyasah Syar’iyah sebagai kewenangan
penguasa atau pemerintah dalam melakukan kebijakan-kebijakan politik yang
mengacu kepada kemaslahatan melalui peraturan yang tidak bertentangan dengan
dasar-dasar agama. Seiring berjalannya zaman permasalahan yang timbul semakin
kompleks dan menuntut pemecahan. Di antara problem aktual yang berkembang
saat ini adalah tentang hak asasi manusia dan demokrasi. Kalau permasalahan
tersebut dihadapi dan dijawab hanya secara parsial dan ad hoc, kemungkinan besar
hukum islam akan out of date dan tidak responsif terhadap perkembangan. Karena
itu, negara memegang peran penting dalam mengatasi hal ini. Dalam hal ini, negara
membutuhkan kerja sama dengan para ulama dalam berbagai disiplin keilmuan
untuk menentukan kebijakan-kebijakan yang dapat diterima dan memberi maslahat
untuk masyarakat.

Sayyid Abu A’la Al-Maududi memiliki pandangan terutama dalam
kebebasan berpendapat dalam Islam. Menurut al-maududi Islam memberi
kebebasan berpikir dan menyampaikan pendapat melalui berbagai sarana perantara.
Beberapa ulama menggunakan istilah Hurriya al-rayi (harfiah: kebebasan

berekspresi atau memberi pandangan) dan Hurriyatul gawl (kebebasan untuk

10 Ramadhan, Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam Dalam Figh Siyasah.



bicara), sedangkan lainnya seperti Hurriya al-tafkiir (harfiah: kebebasan berpikir)
dan Hurriyatut za’bir (kebebasan dalam menafsirkan), Hurriyyatul al-Bayan
(kebebasan eksplorasi) Menyampaikan kritik terhadap pemerintah dianggap
sebagai tindakan yang wajar, dan kebebasan dianggap sebagai hal lumrah untuk
kepentingan umat, namun dengan catatan, dalam berpendapat mengandung nilai-
nilai positif. *XAl-Maududi juga menekankan bahwa sudah menjadi kewajiban bagi
setiap Muslim untuk mengajak orang ke jalan yang benar dan meninggalkan jalan
yang salah.'> menurutnya, pemerintah yang mencabut hak seseorang menjadi
penentang perintah tuhan. Salah satu ayat Al-Qur’an yang dianggap mendukung
dalam hak kebebasan berpendapat dan berekspresi sebagai berikut:

QS. An-Nahl Ayat 125 yang berbunyi:

2

Yo T 2 Y @ % < @ H . T H - S H - ° | 2 o
el s el o) Al (oa b agdals 5 Al ddae 3all 5 AaSa Tl &l Jade ) g3
Cpfdlly 2ol 3h 5 alics G Jm (i
Artinya: Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pengajaran
yang baik, dan berdebatlah dengan mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya
Tuhanmu, Dialah yang lebih mengetahui siapa yang sesat dari jalan-Nya dan Dialah

yang lebih mengetahui siapa yang mendapat petunjuk.:
Salah satu prinsip paling mendasar yang digunakan sebagai rujukan

dalam pengambilan kebijakan yaitu:

liad s e 2584 i) 25

Artinya: “mengambil kemaslahatan dan menolak kerusakan™*

11 Tbrahim, “Agama Dan Demokrasi Dalam Islam (Pandangan Abul A’la Maududi).”

12 Harahap and Hidayat, “Tinjauan Hukum Tentang Kebebasan Berpendapat Dari Aspek Hukum
Positif Dan Hukum Islam (Studi Kasus Bima Lampung).”

13.QS., “An Nahl (16):125.” Diakses 2 Desember 2025

14 Ramadhan, Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam Dalam Figh Siyasah. Hal:9



Prinsip ini menjadi acuan penting dalam menimbang setiap keputusan
yang berkaitan dengan urusan pemerintahan, hukum, dan kemasyarakatan.
Tujuannya adalah untuk menjaga keberlangsungan hidup umat dengan
mendahulukan aspek yang lebih bermanfaat dan menghindari kerusakan yang lebih
besar. Namun demikian, tidak semua bentuk kemaslahatan dapat diterima begitu
saja tanpa batas.®® Dalam konteks ini, terdapat kaidah lain yang berfungsi sebagai
pengatur batasan dari kemaslahatan itu sendiri, yakni:

Artinya: kemaslahatan umum lebih diutamakan daripada kemaslahatan individu'®

Setiap kebijakan harus diorientasikan pada kepentingan masyarakat
luas, bukan semata-mata memenuhi ambisi kekuasaan atau kelompok tertentu.
Kaidah ini memberi batas etis sekaligus prinsip keadilan dalam tata kelola
pemerintahan islam. Penting untuk dipahami bahwa selama kebijakan yang dibuat
oleh pemerintah bertujuan demi kemaslahatan umat, maka kebijakan tersebut wajib
ditaati oleh masyarakat. Ini sejalan dengan kaidah figiyah lainnya yang berbunyi:

Aaltadll ke die 5 e oyl oo

Artinya: kebijakan seorang imam atau pemimpin terhadap rakyatnya harus
berlandaskan pada kemaslahatan.’

Kaidah ini menjelaskan bahwa otoritas seorang pemimpin dalam
bertindak atau membuat keputusan tidak bersifat mutlak, tetapi harus selalu
dikaitkan dengan kepentingan rakyat secara umum. Dengan demikian, pelaksanaan

hukum dalam Figh Siyasah Syar’iyah menunjukkan keseimbangan antara prinsip

15 Fuady Abdullah and Tria Ima Susanti, “Perspektif Siyasah Syar’iyyah Terhadap Relevansi Kaidah
Fikih Dalam Pengambilan Kebijakan Pemerintah,” EI-Dusturie 1, no. 2 (2022).

16 Ramadhan, Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam Dalam Figh Siyasah. Hal:9

17 1bid. Hal:10



keadilan, kemanfaatan, dan perlindungan terhadap kepentingan umum.®
Berdasarkan beberapa definisi, bahwasanya hakikat Syar’iyah sebagai berikut:°

1. Syar’iyah berhubungan dengan pengaturan hidup manusia

2. Pengurus dan pengatur ini dilaksanakan dan dipegang oleh penguasa

3. Tujuan dalam pengaturannya adalah untuk kemaslahatan umat

4. Pengaturan yang ada tidak boleh bertentangan dengan syariat Islam.

Adapun mengenai tugas utama kepala negara menurutnya adalah

menciptakan kemaslahatan bersama dalam wujud menjalankan amanah sebaik-
baiknya dan menciptakan keadilan semaksimal mungkin. Dengan demikian, maka
tujuan negara adalah pertama sebagai alat untuk menjalankan syari’at Islam di
tengah tengah kehidupan umat manusia sebaik-baiknya, kedua berfungsi untuk
menciptakan kemaslahatan bersama secara hakiki, lahir dan batin seluruh
rakyat, dan ketiga merupakan lembaga yang harus bertanggung jawab dalam
menjalankan amanah dan menciptakan keadilan. Urusan dunia dan akhirat tidak
bisa terlaksana kecuali dengan menegakkan keadilan yang bersifat lahiriyah, yang
dapat dipahami orang banyak, misalnya wajib bersifat benar dan terus terang, haram
berdusta, khianat, dan menipu. Sedangkan keadilan yang bersifat batin menjadi
prinsip pokok bagi setiap peraturan Perundang-undangan yang harus dipatuhi oleh
semua orang islam. Pada umumnya yang dilarang oleh Allah dan Rasul-Nya di
bidang muamalat dimaksudkan untuk mewujudkan keadilan dan mencegah aniaya

serta manipulasi yang bertujuan untuk memenuhi kepentingan pribadi.?°

18 | bid.

19 Wahijul Kadri and Nurul Hidayah Tumadi, “Siyasah Syariyah & Fiqih Siyasah,” Siyasah: Jurnal
Hukum Tata Negara 5, no. Il (2022).

20 Al Bajuri, “Pemikiran Politik Islam Najm Al Din Al Thufi (Kajian Siyasah Syar’iyah).” : 124.



Selain menyampaikan amanah dan penegakan keadilan dengan baik
dan benar, para pemimpin Negara harus mebudayakan musyawarah. Sebab, Allah
telah memerintahkan hal itu kepada Rasul-Nya. Perintah musyawarah kepada Nabi
untuk mengikat hati para sahabatnya, dan menjadi teladan bagi umat yang akan
datang kemudian. Itulah sebabnya Nabi Muhammad SAW mebudayakan
musyawarah di kalangan sahabatnya. Jika musyawarah telah dilakukan ternyata
sebagian besar menghendaki agar mengikuti petunjuk kitab dan Sunnah atau Ijma’
kaum muslimin, maka menurut lbnu Taimiyah wajiblah mengikuti kehendak itu.
Tidak seorang pun boleh menyimpang dari pendapat demikian, sekalipun ia seorang
terkemuka dalam bidang agama atau politik. Karena itu, jika ingin masyarakat itu
baik, maka harus terdiri dari orang-orang yang terbaik. Demi mewujudkan cita-cita
positif tersebut kedua golongan itu (umara dan ulama) wajib menjalin kerja sama
yang baik, yang berpedoman kepada petunjuk al-Qur’an dan Hadis. Segala
persoalan yang timbul wajib mengambil dasar patokan kepadanya. Bila tidak
mungkin, karena sukar mencari dalil-dalil, atau dalil yang ada sama kuatnya serta
sulit untuk dipegangi atau sebab-sebab lain, maka orang boleh saja turut kepada
orang yang dipercaya kualitas ilmu dan agamanya. Disinilah peranan ijtihad
dibudayakan. Karena itu, Ibnu Tamiyah dikenal sebagai tokoh pemikir islam yang
gencar memasrakan ijtihad dalam rangka pemurnian agama dari  pemikiran-
pemikiran dan pengalaman agama yang sesat.?!

Dari uraian di atas tergambar jelas formulasi mashlahat dalam
pemikiran politik lbnu Taimiyah seperti terlihat dalam landasan amanah dan

keadilan penempatan pejabat berdasarkan kecakapan dan kualitas, hubungan

2l Candra, “Pemikiran Siyasah Syar’iyah Ibnu Taimiyah: Kajian Terhadap Konsep Imamah Dan
Khilafah Dalam Sistem Pemerintahan Islam.” Hal 168



pejabat dan ulama, serta asas musyawarah dan kebijakan politik yang mengacu
kepada kepentingan bersama. Artinya, bahwa negara itu berperan dalam menjaga
agama, jiwa, keturunan, akal, dan harta benda secara sempurna
. Implementasi Prinsip Al Adl dalam Penerapan Huqquq dan Huddud
Berdasarkan Tingkat dan Jenis Pelanggaran

Prinsip al-adl menghendaki agar setiap peraturan yang disusun
menjamin keadilan yang bersifat substantif serta tidak memihak pada kepentingan
golongan tertentu. Perspektif Siyasah Syar’iyah, keadilan menegaskan bahwa
hukum harus berfungsi sebagai sarana untuk menegakkan kesetaraan hak sekaligus
menghapus ketidakadilan social. Dalam kehidupan berbangsa bernegara dan
bermasyarakat pastinya tidak jauh dari hak serta kewajiban sebagai warga negara.?
Demokrasi tidak sebatas hak sipil dan politik rakyat, namun dalam
perkembangannya demokrasi juga erat kaitannya dengan sedalam apa penjaminan
hak-hak ekonomi dan sosial budaya dari rakyatnya. Dengan demikian hak asasi
manusia akan terwujud dan terjamin oleh negara yang demokratis dan demikian
sebaliknya, demokrasi akan terwujud apabila negara mampu menjamin tegaknya
hak asasi manusia.?®

Pada kasus yang telah terjadi di Universitas Putera Batam seorang
mahasiswa tidak seharusnya di jatuhi sanksi drop out atas tindakan yang tidak
melanggar peraturan yang sudah ditentukan dan diberlakukan dalam SK kampus,

sepatutnya mahasiswa di lindungi bukan malah di diskriminasi serta di jatuhkan

22 Erly Sulistiyawati, Anida Kharamah, and Akhmad Zaki Yamani, “Penerapan Nilai-Nilai Siyasah
Syar’iyyah Dalam Kebijakan Publik Nasional,” Interdisciplinary Explorations in Research Journal
3, no. 3 (2025): 959-968.

2 Ellya Rosana, “Negara Demokrasi Dan Hak Asasi Manusia,” Journal Tapis: Journal Teropong
Aspirasi Politik Islam 12, no. 1 (2016): 37-53.



harkatnya sebagai seorang mahasiswa yang menuntut keadilan, transparansi serta
kejelasan kebijakan kampus. Seyogyanya ketika ada kritik, pendapat maupun saran
yang disampaikan untuk menjadi acuan dalam memperbaiki kebijakan yang ada di
kampus agar tidak merugikan sivitas akademika maka baiknya ditelaah terlebih
dahulu apakah hal tersebut yang disampaikan itu memang memiliki dasar yang kuat
dan benar adanya. Sebelum mentakzir diperlukan kebijaksanaan dalam
menanggapinya serta tidak mudah terprovokasi oleh keadaan yang bisa merugikan
orang lain ketika menentukan keputusan.

Takzir adalah bentuk hukuman yang ditetapkan untuk memberi efek
jera serta pembelajaran. Ukurannya tidak baku, melainkan disesuaikan oleh
pemimpin menurut kondisi masyarakat. Jika suatu dosa merajalela, hukuman dapat
diperberat; sebaliknya, bila jarang terjadi, hukuman bisa diringankan.
Pertimbangan juga melihat keadaan pelaku, sehingga takzir bisa berupa nasihat
keras, teguran, pendiaman, atau bahkan pembiaran. Hukuman juga dapat berupa
pemberhentian dari jabatan, penjatuhan sanksi seperti penjara, pukulan, atau
tindakan yang memberi rasa malu di hadapan publik. Batas maksimal takzir
menjadi perdebatan di kalangan ulama. Ada yang membatasi tidak lebih dari
sepuluh cambukan, sementara mayoritas berpendapat takzir tidak boleh menyamai
hukuman had. Sebagian melarang takzir mencapai had paling ringan, sebagian lain
menegaskan takzir tidak boleh menyamai had untuk dosa sejenis, meski boleh
melebihi had dosa lain. Dalam kasus tertentu, takzir bisa mencapai hukuman mati.
Abu Hanifah pun berpendapat hukuman mati dapat dijatuhkan bagi pelaku

kejahatan yang berulang.?* Meski demikian, Nabi bersabda:

24 Syaikhul Islam Ibnu Taimiah, Berpolitik Dalam Bingkai Syariat Terjemahan oleh Abdul Hafs Al
Faruq (As-Siyasah Asy-Syariyyah), Cetakan 1. (Sukoharjo: Al-Qowam, 2018): 93-204.



GEAS Y 5 le sUdp 88 Y5 5 5eid V3 Jus

Artinya: Permudahlah dan jangan mempersulit, berikan kabar menggembirakan
dan jangan membuat orang lari, bersikaplah mengalah dan jangan berselisih.?®

Beliau juga bersabda:

o
“ 5 g S

Cn i ) siadi a5 ( pudh A¥iad &)

Artinya: Kalian hanya diutus untuk memberi kemudahan, kalian tidak diutus untuk
membuat kesulitan.?®

Sikap ini penting dalam mengatur urusan pribadi, keluarga, maupun
masyarakat, sebab manusia cenderung menerima kebenaran bila kebutuhannya
terpenuhi. Adapun hudud dan hak sesama manusia mencakup beberapa hal pokok
sebagai berikut: hukuman had atas pembunuhan, gisas pada luka dan kehormatan,
hukuman atas tuduhan dusta, hak suami-istri, hak-hak harta, musyawarah, serta
kepemimpinan wilayah. Semua ini menunjukkan bahwa hukum Islam tidak hanya
menekankan hukuman, tetapi juga menjaga keseimbangan antara keadilan,
kemaslahatan, dan hak-hak manusia. Dalam Islam, keadilan harus diwujudkan
setiap saat dan dalam berbagai aspek kehidupan agama, sosial, ekonomi, politik,
budaya, maupun hukum. Tegaknya keadilan melahirkan masyarakat yang

harmonis, sebagaimana perintah Allah dalam QS. An-Nisa’ ayat 58 yang berbunyi:
Vo 0 &) il 15885 4 G (0 ahaka 1395 WaT ) il 15058 & s el &)

| ppaad Vel H& A ) 4y 1&0am
Artinya: Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanah kepada
pemiliknya. Apabila kamu menetapkan hukum di antara manusia, hendaklah kamu

tetapkan secara adil. Sesungguhnya Allah memberi pengajaran yang paling baik
kepadamu. Sesungguhnya Allah Maha Mendengar lagi Maha Melihat.?’

2 Tbnu Taimiyyah, “Alih Bahasa” (1990), Hal: 194
% Taimiah, Berpolitik Dalam Bingkai Syariat. Hal 195
27 “An-Nisa’ Ayat 58,” Nu Online. Diakses 2 Desember 2025



Al-Mawardi menegaskan bahwa keadilan adalah hukum yang wajib
ditegakkan, termasuk kewajiban pemimpin menjaga agama, menegakkan hukum,
melindungi keamanan, mempertahankan wilayah, berjihad melawan musuh, serta
mengatur keuangan negara. Hakikat keadilan adalah memperlakukan setiap orang
sesuai haknya, dengan pengakuan atas harkat dan martabat yang sama tanpa
diskriminasi suku, agama, atau golongan. Keadilan mencerminkan kondisi ideal
kebenaran moral, baik terkait manusia maupun benda.?®

Kebebasan yang kita jalani adalah kebebasan yang bertanggung jawab.
Kebebasan kita dibatasi oleh kebebasan orang lain, nilai-nilai, dan norma-norma
yang berlaku dalam hidup bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara karena hak kita
tidak lepas dari kewajiban yang kita miliki dan harus dipenuhi. Berikut ini tabel
atas pembahasan temuan yang telah diringkas untuk mempermudah dalam
menganalisis kebebasan menyampaikan kritik itu antara Undang-Undang
Kemerdekaan Menyampikan Pendapat di Muka Umum, Hak Asasi Manusia dan
Perspektif Figh Siyasah Syar’iyah memiliki pandangan yang sama atau berbeda
dalam menyikapi penjatuhan sanksi terhadap mahasiswa Universitas Putera Batam

yang menyampaikan kritik mengenai kebijakan kampus.

No Kasus Sanksi Analisis
Penjatuhan Sanksi berat 1. Penjatuhan sanksi terhadap
sanksi berupa Drop mahasiswa yang menyampaikan
terhadap Out atau biasa kritik mengenai kebijakan kampus
mahasiswa disebut DO Universitas Putera Batam tidak

28 Muhammad Yusuf, Amelia Katri Azizah, and Isna Nur Maulida Saputri, “Konsep Keadilan Dalam
Islam Menurut Al-Mawardi,” Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies (IJMUS) 3, no. 2
(2022): 120-129.



yang
menyampaikan
kritik
mengenai
kebijakan
kampus
Universitas

Putera Batam

(dikeluarkan

dari kampus)

sesuai prosedur yang ditetapkan
mengenai sanksi yang boleh di
tetapkan seperti Drop Out dimana
seharusnya pemberian sanksi sesuai
peraturan yang ada dimulai dari
sanksi teguran lisan maupun tertulis
lalu sanksi skors baru yang terakhir
sanksi berat berupa Drop Out.
Penjatuhan sanksi ini bertentangan

dengan Undang-Undang yang ada

. Penjatuhan  sanksi Drop Out

terhadap mahasiswa Universitas
Putera Batam melanggar konsep
perlindungan atas hak asasi orang
lain dimana hak yang seharusnya
dijamin dan dilindungi konstitusi
baik nasional maupun internasional
serta menjadi hak setiap orang yang
tidak boleh direnggut dengan cara
menjatuhi sanksi sebagai bentuk

pembungkaman.

. Penjatuhan sanksi terhadap

mahasiswa dalam perspektif Figh

Siyasah Syar’iyah ~ memiliki




beberapa sudut pandang seperti
dijelaskan beberapa pendapat ulama
yang pertama yaitu ibnu taimiah
memandang bahwa pemberian
takzir merupakan penerapan yang
dilakukan untuk memberi pelajaran
atas apa yang telah dilakukan,
sehingga pemberian takzir itu
dianggap hal yang lumrah untuk di
terapkan dalam mempertegas aturan
yang ada. Namun, ada juga
pendapat lain dari Al-Maududi,
bahwa menurutnya, pemerintah
yang mencabut hak seseorang
menjadi penentang perintah tuhan.
Dimana konsep penjatuhan sanksi
menurut Al-Maududi
mengakibatkan hilangnya hak yang

seharusnya di miliki.

Secara umum, penjatuhan sanksi merupakan pengimplementasian dari
norma atau aturan yang ada dan berlaku, akan tetapi banyak pemberian sanksi
menimbulkan adanya perampasan terhadap hak yang sepatutnya dimiliki. Namun

demikian, jikapun sanksi tidak diberikan maka pengimplementasian kebebasan



akan berjalan tanpa arah dan memicu kerusuhan atau bisa mengancam demokrasi
negara, sehingga harus tetap dibatasi oleh norma dan tatanan tertentu yang
berfungsi sebagai mekanisme protektif untuk menjaga keamanan, ketertiban, serta
mencegah potensi disrupsi sosial. Hak tersebut tetap dilindungi, tetapi tidak bersifat
absolut. Pembatasan yang diberlakukan bukanlah bentuk perampasan hak,
melainkan instrumen preventif untuk menghindari kemudaratan yang mungkin
timbul dari tindakan yang tidak terkendali.

Tujuan pembatasan bukanlah meniadakan hak, melainkan memastikan
bahwa hak tersebut tetap berada dalam koridor kemaslahatan bersama. Fenomena
kontemporer menunjukkan bahwa media sosial sering kali menjadi ruang alternatif
bagi masyarakat untuk menyampaikan kritik, terutama ketika respons pemerintah
baru muncul setelah suatu isu menjadi viral. Hal ini menyingkap keterbatasan kanal
formal dalam menampung aspirasi masyarakat, sehingga demonstrasi atau unjuk
rasa di ruang publik masih menjadi sarana utama untuk menyalurkan kekecewaan.
Apabila jalur demonstrasi tidak menghasilkan kepastian, masyarakat kemudian
beralih ke media sosial sebagai arena kritik yang lebih masif dan cepat menyebar.
Kondisi ini mendorong pemerintah untuk mengambil langkah penanganan,
biasanya melalui rapat terbuka antara perwakilan rakyat dan pejabat terkait. Proses
musyawarah tersebut bertujuan merumuskan kebijakan yang menjamin terciptanya
kemaslahatan dan keadilan bersama, sekaligus memastikan bahwa hak-hak
individu tetap dihormati dan tidak terabaikan dalam kerangka demokrasi yang

sehat.?®

2 Fithriyatirrizqoh Fithriyatirrizqoh and Natasyah Aliyah Zhanaty, “Mengkaji Keefektifan Gerakan
Mahasiswa Dalam Mendorong Perubahan Kebijakan Pemerintah Melalui Demonstrasi,” Jurnal
limiah Wahana Pendidikan 10, no. 24.2 (2024): 491-504.






