
18 

 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

A. Kecemasan 

Kecemasan atau anxiety adalah kondisi umum dari ketakutan atau 

perasaan tidak nyaman. Kecemasan bisa menjadi bermanfaat karena 

kecemasan membuat individu rutin melakukan pemeriksaan medis atau 

memotivasi untuk belajar menjelang ujian.31 Oleh karena itu kecemasan 

adalah respon normal terhadap ancaman, tetapi kecemasan menjadi 

abnormal ketika kecemasan melebihi proporsi dari ancaman yang 

sebenarnya, atau ketika kecemasan muncul tanpa sebab. 

 Menurut teori Spielberger, membedakan kecemasan menjadi dua 

bentuk, yaitu trait anxiety dan state anxiety. Trait anxiety adalah 

kecenderungan seseorang untuk merasa terancam oleh kondisi yang 

sebenarnya tidak berbahaya. State anxiety adalah keadaan emosional 

sementara yang ditandai dengan perasaan tegang dan khawatir. Spilberger 

juga menyatakan tiga unsur utama yang dapat mempengaruhi penghayatan 

seseorang terhadap kecemasan yaitu perasaan ketidakpastian yang 

dirasakan individu tersebut (uncertainty), perasaan ketidakberdayaan 

(helplessness), serta akhir dari kedua perasaan yang dirasakan tersebut 

akan tertuju pada masalah yang dihadapi (future orientation).32 

Cemas merupakan suatu reaksi atau ungkapan emosi yang dapat 

ditemui dalam kehidupan sehari-hari. Kecemasan adalah suatu kondisi 

 
31 Beverly Nevid, Jeffrey; Rathus, Spencer; Greene, Psikologi Abnormal Di Dunia Yang Terus 

Berubah jilid 1, edisi 9, Jakarta: penerbit Erlangga, (2018). Hal. 183 
32 Namirotu Fauziah, Imas Rafiyah, dan Tetti Solehati, “Parent’s Anxiety Towards Juvenile 

Deliquency Phenomenon In Bandung, Indonesia,” NurseLine journal, 3.2 (2018), 52–59. Hal. 53 



19 

 

atau keadaan emosi yang kurang menyenangkan yang dialami manusia. 

Dalam kondisi cemas, seseorang akan merasa ragu-ragu dalam bertindak, 

ada perasaan tidak tenang, was-was, curiga dan sulit untuk melakukan 

tindakan aktifitasnya dengan baik sehingga keberhasilannya akan sulit 

dicapai. Dalam keadaan seperti ini akan terjadi suatu hal yang samar-

samar (vague) yang disertai dengan perasaan tidak berdaya dan tidak tentu. 

Spielberger membahas proses kecemasan dengan membaginya 

menjadi 5 komponen, yaitu: 

1. Evaluated Situation. Adanya situasi yang mengancam, 

sehingga ancaman ini menyebabkan timbulkan kecemasan. 

2. Perception Of Situation. Situasi yang mengancam diberi 

penilaian individu. Penilaian ini dipengaruhi oleh sikap, 

kemampuan dan pengalaman masa lalu individu. 

3. Anxiety State Reaction. Jika individu menganggap bahwa 

situasi yang berbahaya maka reaksi kecemasan akan timbul. 

Kompleksitas respon dikenal sebagai reaksi kecemasan 

sesaat yang melibatkan respon fisiologis, seperti denyut 

jantung, dan tekanan darah. 

4. Cognitif Reappraisal Follow. Kemudian individu menilai 

kembali situasi yang mengancam tersebut. Untuk itu 

individu menggunakan pertahanan diri (defence 

mechanism) atau dengan meningkatkan aktifitas kognisi 

atau motoriknya. 



20 

 

5. Coping. Disini individu menemukan jalan keluarnya 

dengan menggunakan defence mechanism, misalnya 

proyeksi atau rasionalisasi. 

Secara fisik, kecemasan dapat mengakibatkan berbagai gejala yang 

sangat mengganggu. Seseorang merasakan kegelisahan yang terus-

menerus, dengan gemetar yang tidak bisa dikendalikan, atau merasakan 

sesak di bagian perut atau dada yang mengganggu kenyamanan.33 

Berkeringat hebat, terutama pada telapak tangan, adalah hal yang sering 

terjadi, sementara kepala bisa terasa pusing atau ada rasa ingin pingsan. 

Gejala lain termasuk mulut atau tenggorokan yang terasa kering, nafas 

yang tersenggal-senggal, jantung yang berdegup kencang, serta jari atau 

anggota tubuh lainnya yang terasa dingin.  

Di sisi perilaku, kecemasan sering kali mempengaruhi cara 

seseorang bertindak. Ada individu yang menghindar dari situasi atau 

aktivitas yang dianggap menimbulkan kecemasan, sehingga mengurangi 

partisipasi dalam kegiatan sosial atau pekerjaan. Ada juga yang menjadi 

lebih bergantung pada orang lain, mencari dukungan atau jaminan secara 

berlebihan.34 Perilaku gelisah juga sering muncul, di mana seseorang 

tampak tidak bisa tenang, sering bergerak, atau menunjukkan tanda-tanda 

stres lainnya. 

Kecemasan juga sangat mempengaruhi aspek kognitif seseorang. 

Seseorang tersebut akan merasa terjebak dalam kekhawatiran yang 

 
33 Nevid, Jeffrey; Rathus, Spencer; Greene, Psikologi Abnormal Di Dunia Yang Terus Berubah 

Jilid 1. Hal. 184 
34 Nevid, Jeffrey; Rathus, Spencer; Greene, Psikologi Abnormal Di Dunia Yang Terus Berubah 

Jilid 1. Hal. 184 



21 

 

berlebihan, selalu membayangkan kemungkinan buruk di masa depan 

yang membuat mereka merasa takut atau cemas. Pemikiran tentang sensasi 

yang muncul di tubuh bisa menjadi sangat dominan, memicu rasa takut 

kehilangan kendali. Seseorang terjebak dalam pemikiran yang 

membingungkan, sulit berkonsentrasi, atau merasa bahwa segala sesuatu 

di sekitar mereka tidak terkendali. Rasa waspada yang tinggi dan kesulitan 

untuk fokus pada tugas sehari-hari adalah bagian dari dampak kognitif dari 

kecemasan. 

Dalam pandangan al-Ghazali, khauf (rasa takut) merupakan 

kondisi batin berupa kepedihan dan gejolak hati yang timbul akibat 

kekhawatiran terhadap sesuatu yang tidak menyenangkan yang 

kemungkinan terjadi di masa depan.35 Rasa takut ini bukan hanya sebatas 

reaksi emosional, melainkan sebuah hâl (keadaan spiritual) yang terdiri 

atas tiga unsur utama: ilmu, hâl, dan amal. 

Unsur ilmu dalam konteks ini mengacu pada pengetahuan 

mengenai hal-hal yang dapat menimbulkan ketakutan, seperti azab Allah, 

sifat-sifat keagungan-Nya, kedahsyatan sakaratul maut, dan peristiwa-

peristiwa hari kiamat. Pengetahuan ini menjadi faktor pendorong yang 

menimbulkan reaksi emosional berupa gejolak dalam hati, yang kemudian 

disebut sebagai khauf.36  

Hâl khauf ini kemudian melahirkan amal, yaitu manifestasi konkret 

dalam bentuk upaya menjauhi segala sesuatu yang dapat mendatangkan 

 
35 Al-Gazali, Ihya’ Ulum Al-Din Jilid VIII Terj. Prof Ismail Yakub (C.V Faizan, 1985). Hal. 285 

36 Al-Gazali, Ihya’ Ulum Al-Din Jilid VIII Terj. Prof Ismail Yakub. Hal. 287 



22 

 

murka Allah dan tidak memperoleh keridhaan-Nya. Dengan demikian, 

amal merupakan dampak dari kondisi batin yang terdorong oleh 

pengetahuan yang membangkitkan rasa takut.37 

Al-Ghazali menekankan bahwa rasa takut kepada Allah tidak selalu 

disebabkan oleh perbuatan maksiat semata, tetapi dapat pula muncul 

karena kesadaran terhadap keagungan sifat-sifat Allah. Ada tiga sebab 

utama timbulnya khauf: pertama, ma‘rifah (pengenalan mendalam) 

terhadap Allah dan sifat-sifat-Nya; kedua, kesadaran akan banyaknya dosa 

dan pelanggaran yang dilakukan oleh hamba; dan ketiga, pengetahuan 

akan kelemahan diri sendiri serta kesadaran bahwa Allah sama sekali tidak 

membutuhkan hamba-Nya.38 Oleh karena itu, semakin tinggi tingkat 

ma‘rifah seseorang, semakin mendalam pula khauf yang dirasakannya. 

Khauf yang sejati akan menghasilkan perubahan lahiriah maupun 

batiniah. Pada aspek fisik, kondisi ini dapat ditandai dengan perubahan-

perubahan seperti tubuh menjadi kurus, wajah tampak pucat, sering 

menangis atau bahkan pingsan. Dalam beberapa kasus ekstrem, rasa takut 

yang mendalam dapat menyebabkan gangguan mental, kehancuran jiwa, 

bahkan kematian. Sedangkan pada tingkat batin, khauf membentuk sifat-

sifat seperti kerendahan hati, kekhusyukan, ketenangan jiwa, serta 

menghilangkan kesombongan, penyakit hati, dan kedengkian. 

Efek dari khauf juga terlihat dalam dimensi perilaku. Seseorang 

yang diliputi oleh khauf akan senantiasa menjaga dirinya dari perbuatan 

maksiat, menggantinya dengan ketaatan, serta senantiasa melakukan 

 
37 Al-Gazali, Ihya’ Ulum Al-Din Jilid VIII Terj. Prof Ismail Yakub. Hal. 288 
38 Al-Gazali, Ihya’ Ulum Al-Din Jilid VIII Terj. Prof Ismail Yakub. Hal. 289 



23 

 

murâqabah (menyadari kehadiran Allah), muhâsabah (introspeksi diri), 

mujâhadah (perjuangan spiritual), dan dzikir yang terus-menerus dengan 

penuh perhatian. Semua aktivitas spiritual ini bersumber dari intensitas 

khauf, yang pada gilirannya ditentukan oleh kedalaman ma‘rifah terhadap 

Allah. 

Menurut Buya Hamka, khauf atau rasa takut tidak selalu memiliki 

konotasi positif. Rasa takut dapat bernilai negatif apabila diaplikasikan 

dalam konteks atau arah yang keliru. Dalam hal ini, penafsiran terhadap 

khauf diklasifikasikan menjadi dua bentuk utama, yakni khauf yang 

bersifat positif (khauf mahmudah) dan khauf yang bersifat negatif (khauf 

madzmumah).  

1. Khauf Positif (Khauf Mahmudah) 

Rasa takut yang bersifat positif merupakan suatu fitrah dalam diri 

manusia yang berfungsi sebagai mekanisme kewaspadaan. 

Ketakutan jenis ini mendorong individu untuk lebih berhati-hati 

dalam bertindak. Sebagai contoh, seseorang akan berusaha mencari 

tempat yang aman saat terjadi bencana alam seperti banjir. Dalam 

konteks spiritual, khauf yang positif merujuk pada rasa takut 

seorang hamba kepada Allah SWT, yang merupakan elemen 

fundamental dalam keimanan. Dalam Al-Qur’an, terdapat sejumlah 

istilah yang memiliki makna sepadan dengan khauf, yang 

mencerminkan ketakutan positif, antara lain: 

 

 



24 

 

a. Takwa   

Secara etimologis, takwa berarti menjaga. Dalam terminologi 

syariat, takwa berarti memelihara diri dari kemurkaan dan azab 

Allah dengan cara melaksanakan seluruh perintah-Nya dan 

menjauhi larangan-Nya. Kata takwa memiliki akar yang sama 

dengan ittaqa, yang berarti berhati-hati, waspada, dan 

melindungi.39   

Salah satu ayat yang menunjukkan konsep ini adalah QS. Al-

Hajj [22]:1:   

يَ  ُّ عَظِيْم ُّ شَيْء ُّ السَّاعَةُِّ زلَْزلَةََُّ اِنَُّّ ربََّك مْ ُّ ات َّق وْا النَّاس ُّ هَايٰآ   

Artinya: "Wahai manusia, bertakwalah kepada Tuhanmu, 

sesungguhnya kegoncangan hari kiamat itu adalah suatu 

kejadian yang sangat besar."  

b. Khasyya   

Kata khasyya berasal dari akar kata kha-sya-ya. Istilah ini 

merujuk pada rasa takut yang eksklusif hanya ditujukan kepada 

Allah SWT, yang timbul karena pemahaman dan pengenalan 

terhadap keagungan-Nya.40 Hal ini dijelaskan dalam QS. Fathir 

[35]:28:   

اَ كَذٓلِكَ ُّ نُه  االَْوُّ مُ ْتَلِف ُّ مُّنْ عَاوَالَُّْ وَالدَّوَاۤب ُّ النَّاسُّ وَمِنُّ  عِبَادِهُِّ مِنُّ اللٓ َُّ يََْشَى انََّّ

ؤ ا ُّ
غَف وْرُّ عَزيِْ ز ُّ اللٓ َُّ اِنَُّّ الْع لَمٓۤ  

 
39 Farid Ahmad, Quantum Takwa, Niaga Swadaya, (2008). Hal. 17 
40 M A Sahri, Mutiara Akhlak Tasawuf-Rajawali Pers PT. RajaGrafindo Persada, (2021). Hal. 138 



25 

 

Artinya: "Sesungguhnya yang takut kepada Allah di antara 

hamba-hamba-Nya hanyalah para ulama."   

Menurut Hamka, hanya mereka yang memiliki ilmu yang 

dapat merasakan takut kepada Allah, karena rasa takut itu 

muncul setelah pengetahuan yang mendalam.41 

c. Rahbah   

Kata rahbah berasal dari huruf-huruf ب - هـ - ر , yang memiliki 

dua makna: takut, serta sifat lembut dan ringan. Rahbah adalah 

bentuk ketakutan yang timbul karena kesadaran akan 

kekurangan diri dalam mengenal Allah SWT.42   

QS. Al-Hasyr [59]:13 menggambarkan:   

ِ ُّ مِ نُّ ص د وْرهِِمُّْ فُِّْ رَهْبَة ُّ اشََد ُّ لَنَْ ت مُّْ يَ فْقَه وْنُّ لَُّّ قَ وْم ُّ بِِنََّّ مُّْ ذٓلِكُّ اللٓ   

Artinya: "Sesungguhnya kamu dalam hati mereka lebih ditakuti 

daripada Allah..."   

Ayat ini menjelaskan karakter jiwa orang-orang munafik yang 

lebih takut kepada manusia daripada kepada Allah. Menurut 

Hamka, ketakutan seperti itu menunjukkan ketiadaan 

pemahaman terhadap kebesaran Allah dan kebingungan dalam 

menentukan arah hidup.43 

 

 
41 Riris Akhidatus and Azibur Rahman, ‘Khauf Perspektif Buya Hamka (Studi Analisis Terhadap 

Ayat-Ayat Dalam Tafsir Al-Azhar)’, FIRDAUS: Jurnal Keislaman, Pemikiran Islam, Dan Living 

Qur’an, 1.01 (2022), pp. 53–64. Hal. 58 
42 Quito R Motinggo, Keajaiban cinta: membuat hidup lebih berenergi dan dinamis, Hikmah, 

(2005). Hal. 13 
43 Akhidatus and Rahman, ‘Khauf Perspektif Buya Hamka (Studi Analisis Terhadap Ayat-Ayat 

Dalam Tafsir Al-Azhar)’. Hal. 56 



26 

 

2. Khauf Negatif (Khauf Madzmumah) 

Rasa takut yang bersifat negatif termasuk dalam kategori penyakit 

rohaniah yang dapat merusak integritas kepribadian dan 

menghambat perkembangan individu. Dalam psikologi, hal ini 

dikenal dengan istilah fobia atau kecemasan yang berlebihan. 

Contohnya termasuk rasa takut terhadap masa depan yang belum 

diketahui secara pasti. Beberapa ayat Al-Qur’an menggambarkan 

bentuk khauf yang negatif ini, antara lain: 

a. Kesempitan Dada (Ḍīq aṣ-Ṣadr)   

Secara etimologis, adh-dhiqu bermakna kesempitan. Al-Farra’ 

menyatakan bahwa adh-dhaiqu adalah perasaan sempit yang 

menyebabkan dada merasa terhimpit.44   

لَم ُّ وَلَ قَد ُّ
ق ُّ انََّكُّ نَ ع  ر كُّ يَضِي 

نَ ُّ بِاَ صَد  ل و   مِ نُّ وكَ ن ُّ ربَِ كُّ دُِّبَِِم ُّ فَسَبِ ح ُّ يَ ق و 

نَ ُّ جِدِي  ب د ُّ السٓ 
تيَِكُّ حَتٓ ُّ ربََّكُّ وَاع  يَ قِي  ُّ يَٰ  ال   

QS. Al-Hijr [15]:97–99 menggambarkan Rasulullah mengalami 

kesempitan dada akibat ejekan dan ancaman dari kaumnya. 

Menurut Hamka, hal ini adalah bentuk reaksi manusiawi, 

namun tetap harus diatasi dengan memperkuat diri melalui zikir 

dan shalat.45 

 

 

 
44 Akhidatus and Rahman, ‘Khauf Perspektif Buya Hamka (Studi Analisis Terhadap Ayat-Ayat 

Dalam Tafsir Al-Azhar)’. Hal. 59 
45 Akhidatus and Rahman, ‘Khauf Perspektif Buya Hamka (Studi Analisis Terhadap Ayat-Ayat 

Dalam Tafsir Al-Azhar)’. Hal. 60 



27 

 

b. Ketakutan dalam Situasi Bahaya   

QS. Al-Ahzab [33]:19 menggambarkan perilaku orang munafik 

yang ketakutannya sangat kentara saat menghadapi bahaya.  

 كَالَّذِيُّْ اعَْي  ن  ه مُّْ تَد وْر ُّ الِيَْكُّ يَ نْظ ر وْنُّ راَيَْ تَ ه مُّْ الْْوَْف ُّ ءَُّجَاُّۤ ذَافاَُِّ عَلَيْك مْ ُّ اشَِحَّة ُّ

 عَلَى اشَِحَّة ُّ حِدَاد ُّ بِِلَْسِنَة ُّ سَلَق وكْ مُّْ الْْوَْف ُّ ذَهَبُّ فاَِذَا الْمَوْتِ ُّ مِنُّ عَلَيْهُِّ ي  غْشٓى

كُّ الَْْيِْ ُّ ىِٕ
ۤ
يَسِيْ اُّ اللٓ ُِّ عَلَى ذٓلِكُّ وكََانُّ لََ مْ ُّاعَْمَا للٓ  ُّا فاََحْبَطُّ ي  ؤْمِن  وْا لَُّْ ا ولٓ  

Artinya: "...apabila datang ketakutan, kamu lihat mereka 

memandang kepadamu dengan mata yang berputar-putar 

seperti orang yang akan mati..."   

Menurut Hamka, ini adalah bentuk ketakutan yang berakar 

pada kelemahan iman dan ketiadaan nilai diri, yang membuat 

seseorang mudah panik dan tidak mampu menghadapi 

realitas.46 

c. Kegelisahan (Qalaq)   

QS. Al-Ma’arij [70]:20 menyatakan: 

جَز وْع ا ُّ الشَّر ُّ مَسَّه ُّ اذَِا  

Artinya: "Apabila ia ditimpa kesusahan, ia berkeluh kesah. 

Menurut Hamka, orang yang gelisah saat menghadapi 

kesulitan adalah mereka yang tidak mampu mengendalikan 

 
46 Akhidatus and Rahman, ‘Khauf Perspektif Buya Hamka (Studi Analisis Terhadap Ayat-Ayat 

Dalam Tafsir Al-Azhar)’. Hal. 60 



28 

 

diri, cenderung menyalahkan orang lain, dan tidak menyadari 

kelemahan diri.47 

d. Berkeluh Kesah 

QS. Al-Ma’arij [70]:19–22 menjelaskan sifat dasar manusia 

yang mudah mengeluh dan kikir.   

نْسَانُّ اِنَُّّ  اِلَُّّ مَن  وْع ا ُّ الَْْيْ ُّ مَسَّه ُّ وَّاذَِا جَز وْع ا الشَّر ُّ مَسَّه ُّ اذَِا هَل وْع ا ُّ خ لِقُّ الِْ

 الْم صَلِ يَْ ُّ

Menurut Hamka, menafsirkan bahwa sifat ini mencerminkan 

ketidaksiapan menghadapi ujian serta ketidakmampuan untuk 

bersyukur saat menerima nikmat.48 

e. Ketakutan yang Berlebihan (al-Khawf al-Mubālagh)   

QS. Al-Anfal [8]:12 menggambarkan ketakutan berlebihan 

yang ditanamkan Allah dalam hati orang-orang kafir. 

كَةُِّ اِلَُّ ربَ كُّ ي  وْحِيُّ اذُِّْ ىِٕ
ۤ
ُّْ الْمَلٓ  فُِّْ سَا لْقِيُّ آمَن  وْا ُّ ذِيْنُّالَُّّ فَ ثَ بِ ت وا مَعَك مُّْ اَن ِ

 ك لَُّّ مِن ْه مُّْ وَاضْربِ  وْا الَْعْناَقُّ فَ وْقُّ اضْربِ  وْافَُّ الر عْبُّ كَفَر وا الَّذِيْنُّ ق  ل وْبُّ

 بَ نَان  ُّ

Menurut Hamka, rasa takut ini melemahkan semangat juang 

mereka karena tidak disertai keyakinan bahwa Allah bersama 

 
47 Akhidatus and Rahman, ‘Khauf Perspektif Buya Hamka (Studi Analisis Terhadap Ayat-Ayat 

Dalam Tafsir Al-Azhar)’. Hal. 60 
48 Akhidatus and Rahman, ‘Khauf Perspektif Buya Hamka (Studi Analisis Terhadap Ayat-Ayat 

Dalam Tafsir Al-Azhar)’. Hal. 60 



29 

 

mereka. Hal ini menunjukkan ketakutan yang tidak bersandar 

pada nilai spiritual yang benar.49 

Kecemasan dan ketakutan dapat merasuki jiwa manusia, baik 

secara kolektif maupun individual, sejak awal kesadaran. Namun, individu 

yang dirahmati oleh Allah dan memiliki keimanan yang teguh akan 

terbebas dari rasa cemas ini. Ketika peradaban material berkembang 

dengan pesat dan manusia menjadi semakin jauh dari ajaran Allah, 

kecemasan psikologis cenderung meningkat.50 

Al-Qur'an memberikan penjelasan tentang kecemasan dan 

ketakutan alamiah ini.51 Berikut ini adalah kecemasan dan ketakutan 

alamiah yang dialami oleh manusia: 

1. Kesempitan Jiwa 

Allah berfirman: 

وَلَقَدُّْنَ عْلَم ُّأنََّكَُّيَضِيق ُّصَدْر كَُّبِاَُّيَ ق ول ونَُّفَسَبِ حُّْبَِِمْدُِّربَِ كَُّوكَ نُّمِ نَُُّّ

ُّيََتْيَِكَُّٱليَْقِي ُّ ٓ  ٱلسَّٓجِدِينَُّوَٱعْب دُّْربََّكَُّحَتَّ

Artinya: “Dan Kami sungguh-sungguh mengetahui, bahwa 

dadamu menjadi sempit disebabkan apa yang mereka ucapkan, 

maka bertasbihlah dengan memuji Tuhanmu dan jadilah kamu di 

antara orang-orang yang bersujud (shalat), dan sembahlah 

 
49 Akhidatus and Rahman, ‘Khauf Perspektif Buya Hamka (Studi Analisis Terhadap Ayat-Ayat 

Dalam Tafsir Al-Azhar)’. Hal. 60 
50 Iin Tri Rahayu, Psikoterapi: Perspektif Islam Dan Psikologi Kontemporer, Malang: UIN 

Malang Press, (2009). Hal. 168 
51 Ulfi Putra Sany, “Gangguan Kecemasan dan Depresi Menurut Perspektif Al Qur’an,” Jurnal 

Ilmiah Indonesia, 7.1 (2022), 1262–78. Hal. 1269 



30 

 

Tuhanmu sampai datang kepadamu yang diyakini (ajal).” (Q.S. Al 

Hijr: 97-99) 

Ayat tersebut mengajarkan bahwa ketika seseorang 

menghadapi perasaan cemas atau kesempitan jiwa, jalan terbaik 

untuk mengatasinya adalah dengan mendekatkan diri kepada Allah 

melalui ibadah, terutama shalat. Dengan melakukan ini, seseorang 

akan menemukan ketenangan dan kekuatan dalam hati, yang 

membantu mengatasi kecemasan yang mereka rasakan. Selain itu, 

ayat ini juga mengingatkan bahwa ketenangan sejati hanya akan 

datang melalui keyakinan terhadap takdir Allah, dan segala hal 

yang terjadi di dunia ini pasti memiliki batas waktunya. 

Kesempitan jiwa yang dirasakan oleh seseorang sering kali 

disebabkan oleh kekhawatiran akan masa depan, ketidakpastian, 

atau tekanan dari lingkungan sekitar. Dalam menghadapi hal ini, 

Allah mengajarkan umat-Nya untuk bersabar dan terus beribadah, 

karena hanya dengan cara ini seseorang dapat memperoleh 

kedamaian batin yang sejati, yang tidak dapat ditemukan dalam 

ketergantungan pada duniawi. 

2. Kegelisahan 

Allah Berfirman: 

ُّجَز وْع ا ُّ  اذَِاُّمَسَّه ُّالشَّر 

Artinya: “Apabila ditimpa keburukan (kesusahan), ia berkeluh 

kesah.” (Q.S. Al Ma’arij: 20) 



31 

 

Ayat tersebut menggambarkan bagaimana manusia sering 

kali merespons dengan kegelisahan dan keluhan saat menghadapi 

kesulitan atau masalah dalam hidup. Ketika kesusahan datang, 

banyak orang yang terjebak dalam perasaan cemas dan tidak 

mampu menghadapinya dengan sabar atau tawakal. Mereka merasa 

tertekan dan mengungkapkan keluhan mereka, baik secara lisan 

maupun melalui perilaku, yang mencerminkan rasa gelisah dan 

ketidakmampuan untuk mengendalikan perasaan tersebut. 

Namun, dalam ajaran Islam, kegelisahan yang muncul 

akibat musibah atau kesulitan seharusnya tidak hanya dihadapi 

dengan keluhan. Islam mengajarkan agar umatnya bersabar dan 

mengandalkan Allah dalam menghadapi cobaan hidup. 

Kegelisahan dan keluhan yang berlebihan justru dapat 

memperburuk keadaan, sedangkan tawakal dan sabar dapat 

memberi ketenangan jiwa. 

Ayat ini juga mengingatkan umat Muslim untuk selalu 

berusaha mengatasi kegelisahan dengan cara yang lebih 

konstruktif, seperti mendekatkan diri kepada Allah melalui doa, 

dzikir, dan sabar, serta meyakini bahwa segala musibah adalah 

ujian yang datang dengan tujuan untuk memperkuat iman dan 

kepercayaan kepada takdir-Nya. 

 

 

 



32 

 

3. Iman Yang Lemah 

Allah Berfirman: 

ُّ طَّعَ قَ ُّتَ  نْ ُّأَ لَّ ُّإِ ل وبِِِمْ ُّق   ُّفِ ة  وْاُّرِيبَ  َ ن  َ ُّالَّذِيُّب انَّ  م  يَ ن ْ ُّب   زَال   َ ُّي لَ

يم ُّ كِ ُّحَ يم  لِ ُّ ُّوَاللَّ ُّعَ ل وبِ  مْ  ق  

Artinya: “Bangunan-bangunan yang mereka dirikan itu 

senantiasa menjadi pangkal keraguan dalam hati mereka, kecuali 

bila hati mereka itu telah hancur. Dan Allah Maha Mengetahui lagi 

Maha Bijaksana.” (Q.S. At Taubah: 110) 

Seseorang yang tidak memiliki keyakinan akan adanya 

kekuatan yang lebih tinggi dapat mengalami perasaan tidak mampu 

secara umum, terutama dalam menghadapi kesulitan. Hal ini 

karena seseorang tersebut tidak percaya bahwa kekuatan yang lebih 

tinggi, seperti Allah, selalu hadir untuk memberikan bimbingan dan 

dukungan di saat-saat sulit. Selain itu, kurangnya keyakinan bahwa 

bantuan ilahi akan datang. Serta, kurangnya keyakinan dapat 

mengakibatkan ketidakpatuhan terhadap pedoman yang telah 

ditetapkan, yang dapat menanamkan perasaan tidak nyaman dan 

ketidakpastian. 

4. Penyakit Hati 

Allah Berfirman: 

ُّە ُّبِاَُّكَان  وْاُّيَكْذِب  وْنَُّ
ٌۢ
ُّالَيِْم  ُّوَلََ مُّْعَذَاب 

ُّفَ زاَدَه م ُّاللٓ  ُّمَرَض ا 
 
 فُِّْق  ل وْبِِِمُّْمَُّّرَض 



33 

 

Artinya: “Dalam hati mereka ada penyakit, lalu Allah menambah 

penyakitnya dan mereka mendapat azab yang sangat pedih karena 

mereka selalu berdusta.” (Q.S. Al Baqarah: 10) 

Sejumlah penyakit hati, termasuk kesombongan, 

kemarahan, kecemburuan, iri hati, ghaibah, namimah, riya', ujub, 

khazib, dan lainnya, ditandai dengan perasaan tidak tenang dan 

gelisah. 

Sebagai ilustrasi, seseorang yang memendam perasaan iri 

hati pasti akan mengalami ketidakpuasan jika orang lain diberi 

nikmat, terlepas dari apakah ia sendiri berusaha menahan nikmat 

tersebut. Individu seperti itu mengalami kesusahan ketika orang 

lain menerima manfaat, yang mengarah pada rasa tidak nyaman 

dan kekhawatiran. 

5. Maksiat  

Allah Berfirman: 

اَُّنََْن ُّم صْلِح وْنُّ ُّقاَل واْاُّانََّّ
وْاُّفُِِّالَْرْضِ   وَاذَِاُّقِيْلَُّلََ مُّْلَُّت  فْسِد 

Artinya: “Apabila dikatakan kepada mereka, “Janganlah berbuat 

kerusakan di bumi,” mereka menjawab, “Sesungguhnya kami 

hanyalah orang-orang yang melakukan perbaikan.” (Q.S. Al 

Baqarah: 11) 

Maksiat menimbulkan perasaan takut dan cemas pada 

mereka yang melakukannya, menurut ajaran Islam. Lebih jauh lagi, 

dosa-dosa yang dihasilkan dari tindakan-tindakan ini menanamkan 



34 

 

kecemasan yang signifikan pada para pelakunya, yang disebut 

sebagai wahsyah. 

Pengalaman rasa bersalah dan takut akan hukuman adalah 

konsekuensi dari tindakan yang, menurut nash, pantas 

mendapatkan hukuman. 

Aspek-aspek dari kecemasan menurut Supratiknya adalah: 

1. Senantiasa diliputi ketegangan, rasa was-was, dan 

keresahan yang bersifat tak menentu (diffuse uneasiness). 

2. Terlalu peka (mudah tersinggung) dalam pergaulan, sering 

merasa tidak mampu, minder, depresi, dan serba sedih.  

3. Sulit berkonsentrasi dan mengambil keputusan serta serba 

takut salah. 

4. Rasa tegang menjadikan yang bersangkutan selalu bersikap 

teganglamban, bereaksi secara berlebihan terhadap 

rangsangan yang datang secara tiba-tiba atau yang tak 

diharapkan, dan selalu melakukan gerakan-gerakan 

neurotik tertentu, seperti: mematah-matahkan buku jari, 

mendehem, dan sebagainya. 

5. Sering mengeluh bahwa ototnya tegang, khususnya pada 

leher dan sekitar bagian atas bahu, mengalami diare ringan 

yang kronik, sering buang air kecil, dan menderita 

gangguan tidur berupa insomnia dan mimpi buruk. 

6. Mengeluarkan banyak keringat dan telapak tangannya 

sering basah. 



35 

 

7. Sering berdebar-debar dan tekanan darahnya tinggi.  

8. Sering mengalami gangguan pernafasan dan berdebar-debar 

tanpa sebab yang jelas.  

9. Sering mengalami “anxiety attacks” atau tiba-tiba cemas 

tanpa ada pemicunya yang jelas. Gejala-gejalanya dapat 

berupa: berdebar-debar, sulit bernafas, berkeringat, pingsan, 

badan terasa dingin, terkencing-kencing, atau sakit perut. 

B. Relaksasi Zikir Nafas 

Relaksasi zikir nafas adalah teknik relaksasi pernapasan dalam 

disertai dengan zikir. Teknik relaksasi pernafasan dalam merupakan 

metode yang sangat efektif dalam dunia keperawatan untuk membantu 

klien mengatasi berbagai masalah kesehatan, seperti nyeri, stres, dan 

gangguan pernapasan. Dalam teknik ini, praktisi mengajarkan klien cara 

bernapas dengan cara yang lebih terkontrol dan mendalam.52 Keuntungan 

dari teknik ini ialah teknik pernapasan dalam telah terbukti mengurangi 

intensitas nyeri.  

Dengan mengurangi ketegangan otot dan merangsang sistem saraf 

parasimpatik yaitu bagian dari sistem saraf yang bertanggung jawab untuk 

relaksasi, di mana klien dapat merasakan pengurangan nyeri yang 

signifikan.53 Selain itu, pernapasan dalam meningkatkan ventilasi paru-

paru. Ketika klien bernapas dalam-dalam, bagian bawah paru-paru yang 

 
52 Faisol, SKM, S.Kep, Ners, Teknik  Relaksasi Nafas Dalam, diakses melalui 

https://yankes.kemkes.go.id/view_artikel/1054/teknik-relaksasi-nafas- (diakses pada tanggal 1 

November 2024) 
53 Siti Robaiyani and others, ‘Penerapan Teknik Relaksasi Pernapasan Dalam Dan Relaksasi 

Benson Untuk Mengatasi Stres Pada Mahasiswa Di Ma’had Al Jami’ah UIN Walisongo 

Semarang’, Jurnal Pengabdian Sosial, 2.2 (2024), pp. 2951–61. Hal. 2952 

https://yankes.kemkes.go.id/view_artikel/1054/teknik-relaksasi-nafas-


36 

 

jarang digunakan selama pernapasan biasa menjadi aktif, memungkinkan 

pertukaran gas yang lebih efisien dan udara yang segar menjangkau 

seluruh paru-paru.54 Jadi teknik relaksasi pernapasan dalam bukan hanya 

alat untuk mengatasi nyeri atau gangguan pernapasan, tetapi juga sebagai 

bagian dari strategi manajemen stres dan peningkatan kesejahteraan 

emosional.  

Tujuan dari teknik relaksasi pernapasan dalam adalah untuk 

meningkatkan ventilasi alveolar, mempertahankan pertukaran gas, 

mencegah atelektasis paru, meningkatkan efisiensi batuk, mengurangi 

stres (baik fisik maupun emosional), dan mengurangi intensitas nyeri dan 

kecemasan.55 

Teknik relaksasi nafas dalam bisa dengan cara subjek harus 

mengambil posisi yang nyaman dan memejamkan mata. Kemudian, harus 

berusaha mengendurkan semua otot, menjernihkan pikiran, dan 

mengontrol pernapasan. Hal ini harus dilakukan dengan menarik napas 

melalui hidung dan menghembuskannya melalui mulut, sambil 

menghitung dengan mulut. Proses ini harus diulang beberapa kali. Saat 

menarik dan menghembuskan napas melalui mulut, amati perubahan dan 

 
54 Faisol, SKM, S.Kep, Ners, Teknik  Relaksasi Nafas Dalam, diakses melalui 

https://yankes.kemkes.go.id/view_artikel/1054/teknik-relaksasi-nafas- (diakses pada tanggal 1 

November 2024) 
55 Rima Arianti, Rika Damayanti, and Andi Susanto, ‘Pengaruh Teknik Relaksasi Nafas Dalam 

Terhadap Gejala Fobia Sosial Pada Mahasiswa Keperawatan Di Universitas Aisyah Pringsewu’, 

Health Research Journal of Indonesia, 3.3 (2025), pp. 152–58. Hal. 153 

https://yankes.kemkes.go.id/view_artikel/1054/teknik-relaksasi-nafas-


37 

 

sensasi di dada dan bagian tubuh lainnya. Proses ini harus diulang selama 

sepuluh menit.56 

Zikir menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia adalah puji-pujian 

kepada Tuhan yang diucapkan secara berulang. Menurut Setiyo Purwanto 

zikir adalah menyadari Allah, yaitu Allah yang dekat, Allah yang Maha 

Meliputi Segala Sesuatu atau Al-Muhiith.57 Zikir yang benar adalah dzikir 

dengan kesadaran, bukan zikir dengan pikiran. Zikir merupakan salah satu 

teknik psikoterapi tahap takhalli dalam psikoterapi Islam. Zikir kepada 

Allah SWT adalah ibadah yang penuh manfaat, sebagaimana dijelaskan 

dalam Al-Qur'an dan hadis. Melalui zikir, hati seseorang dapat 

menemukan ketenteraman, mengusir kecemasan dengan kehadiran ruhani 

yang menenangkan. Selain itu, zikir membawa janji ampunan dan pahala 

besar dari Allah, menghapus keburukan dan dosa yang menggelayuti 

jiwa.58 Dengan setiap lafaz yang diucapkan, seorang hamba tidak hanya 

memperkuat ikatan dengan Tuhannya, tetapi juga membuka pintu 

pertolongan Allah dalam setiap kesulitan yang dihadapi, menjadikannya 

sebagai sumber kekuatan dan harapan dalam perjalanan hidup.  

Menurut Anshori, dzikir bermanfaat mengontrol perilaku. 

Pengaruh yang ditimbulkan secara konstan, akan mampu mengontrol 

perilku seseorang dalam kehidupan sehari-hari.59 Seseorang yang 

melupakan dzikir atau lupa kepada Tuhan, terkadang tanpa sadar dapat 

 
56 James Nestor, Breath: The New Science of A Lost Art, New York: Riverhead Books, (2020). 

Hal. 62 
57 Setiyo Purwanto, “Dzikir Nafas,” (2012). Hal. 7 
58 Purwanto, Dzikir Nafas. Hal. 8 
59 Afif Anshori, “Dzikir dan Kedamaian Jiwa,” Yogyakarta: Pustaka Pelajar, (2003). Hal. 34 



38 

 

berbuat maksiat, namun mana kala ingat kepada Tuhan kesadaran akan 

dirinya sebagai hamba Tuhan akan muncul kembali. 

Manfaat dzikir dalam kehidupan sangatlah besar dan beragam. 

Pertama, zikir memantapkan iman seseorang, dengan selalu mengingat 

Allah, jiwa menjadi terawasi dan terhindar dari kelalaian, karena 

mengingat-Nya membuat kita lupa pada hal-hal yang tidak bermanfaat. 

Kedua, zikir berfungsi sebagai terapi jiwa, dimana praktik ibadah dalam 

Islam, seperti shalat yang penuh dengan doa dan zikir, menawarkan 

ketenangan dan kebahagiaan, menjadi obat bagi penyakit hati. Terakhir, 

zikir menumbuhkan energi akhlak, terutama di tengah kehidupan modern 

yang dipenuhi dekadensi moral. Dengan mengingat Allah, kita bisa 

memperkuat iman dan akhlak, menjadikan zikir tidak hanya sebagai 

aktivitas spiritual, tetapi juga sebagai sumber kebaikan dalam perilaku 

sehari-hari.60 Melalui zikir, kita tidak hanya berhubungan dengan Allah, 

tetapi juga membangun diri menjadi pribadi yang lebih baik, kemudian 

maknanya ditumbuhkan dalam diri secara aktif, karena sesungguhnya 

iman adalah keyakinan dalam hati, diucapkan dalam lisan dan 

direalisasikan dalam amal perbuatan. 

Zikir merupakan pendekatan pengobatan yang mencakup tindakan 

mengingat, melantunkan, dan merenungkan keagungan Allah SWT secara 

berulang-ulang, disertai dengan kesadaran akan Allah SWT. Pendekatan 

ini digunakan dengan tujuan untuk memfasilitasi penyembuhan dari 

kondisi patologis. 

 
60Amin Syukur dan Fathimah Utsman, “Insan Kamil, Paket Pelatihan Seni Menata Hati (SMH) 

LEMBKOTA,” Semarang: CV. Bima Sakti, (2006). Hal. 10 



39 

 

Menurut Setyo Purwanto, zikir bukan hanya sekadar aktivitas 

mengingat Allah dalam pikiran. Sering kali, seorang individu menganggap 

zikir sebagai sekadar pengulangan nama-nama Allah atau doa tertentu.61 

Zikir memiliki makna yang lebih dalam dan kompleks, zikir yang benar 

melibatkan kesadaran yang lebih mendalam daripada sekadar aktivitas 

mental. 

Allah Berfirman: 

ن ُّالْق ل وْب  ُّ ُّاَلَُّبِذكِْرُِّاللٓ ُِّتَطْمُّىِٕ  ِ ن ُّق  ل وْبِ  مُّْبِذكِْرُِّاللٓ   الَّذِيْنَُّآمَن  وْاُّوَتَطْمَىِٕ

Artinya: “(Yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi 

tenteram dengan mengingat Allah. Ingatlah, bahwa hanya dengan 

mengingat Allah hati akan selalu tenteram.” (Q.S. Ar Rad: 28) 

Dari perspektif tekstual, QS. Al-Ra'd ayat 28 menunjukkan bahwa 

menyebut nama Allah (dzikrullah) memiliki efek menenangkan hati. 

Dalam konteks ayat tersebut, istilah 'dzikrullah' (mengingat Allah) 

dipahami sebagai tindakan mengingat janji-janji yang telah dibuat oleh 

Allah. Selain itu, beberapa ulama berpendapat bahwa dzikrullah ini 

merujuk pada Al-Quran, yang diturunkan sebagai sarana untuk menjadi 

pengingat bagi orang-orang yang beriman. Berdasarkan hal tersebut di 

atas, dapat dikatakan bahwa kedamaian atau ketenangan hati yang 

diperoleh melalui dzikrullah dapat dicapai dengan menyelami makna Al-

Quran, karena Al-Quran adalah sumber kebenaran. Al-Quran sarat dengan 

 
61 Purwanto, Dzikir Nafas. Hal. 7 



40 

 

pengetahuan dan keyakinan, yang jika diresapi, akan memudahkan 

terwujudnya ketenangan hati. 

Zikir nafas adalah metode dzikir yang menggabungkan kesadaran 

spiritual dengan teknik pernapasan, menggunakan kalimat “Huu Allah” 

untuk memperdalam hubungan dengan Allah. Metode ini dilakukan 

dengan mengikuti ritme pernapasan yaitu menghirup udara dan 

menghembuskannya sambil berdzikir dalam hati.62 Ketika menghirup 

udara, dengan mengucapkan “Huu” di dalam hati, yang berarti "Dia" atau 

merujuk pada Allah. Ini adalah saat mengisi paru-paru dengan udara, 

sambil merasakan kehadiran Allah. Saat menghembuskan napas, 

mengucapkan “Allah” dalam hati, merasakan setiap hembusan napas 

sebagai bentuk pengabdian dan pujian kepada-Nya.63 

Dengan mengamalkan zikir nafas secara rutin, tidak hanya 

mengingat Allah secara mekanis tetapi juga mengalami kehadiran-Nya 

dengan penuh kesadaran dan kedalaman. Ini memungkinkan individu 

untuk mengintegrasikan praktik spiritual dengan aktivitas sehari-hari, 

menjadikan setiap napas sebagai kesempatan untuk mendekatkan diri 

kepada Allah. 

 

 

 

 

 

 
62 Purwanto, Dzikir Nafas. Hal 7 
63 Purwanto, Dzikir Nafas. Hal. 7 



41 

 

 

C. Kerangka Berpikir 

Tabel 1. Kerangka Berpikir 

Relaksasi Zikir Nafas 

 

Mahasiswa Akhir 

 

Penurunan Kecemasan 

 

Kerangka berpikir dalam penelitian ini berangkat dari pemahaman 

bahwa kecemasan akademik, khususnya pada mahasiswa yang sedang 

mengerjakan skripsi, dapat memengaruhi kesehatan mental dan kinerja 

akademik mereka. Salah satu metode yang dapat digunakan untuk 

mengurangi kecemasan adalah relaksasi zikir nafas, yang menggabungkan 

teknik pernapasan dalam dan zikir sebagai bentuk meditasi spiritual. 

Relaksasi zikir nafas dilakukan dengan menarik nafas dalam secara 

perlahan, menahannya sejenak, dan menghembuskannya dengan ritme 

yang teratur. Teknik ini melibatkan penggunaan otot perut untuk 

membantu pernapasan yang lebih dalam dan efektif. Selain itu, praktik ini 

dikombinasikan dengan zikir, yaitu mengingat Allah dengan penuh 

kesadaran dan kekhusyukan. Dengan fokus pada zikir dan pengaturan 

nafas yang baik, individu dapat mengalami efek ketenangan, mengurangi 

ketegangan otot, serta menurunkan gejala kecemasan. 



42 

 

Ketika seorang mahasiswa melakukan relaksasi zikir nafas secara 

rutin, diharapkan terjadi perubahan dalam tingkat kecemasan yang 

dialaminya. Fokus dalam zikir dapat meningkatkan ketenangan batin dan 

membantu individu lebih mudah mengelola tekanan akademik.  

Dari uraian yang sudah disebutkan, dapat disimpulkan bahwa 

dampak dari faktor-faktor tersebut adalah merasa terancam, ketakutan, 

tegang dan gelisah. 

Permasalahan utama penelitian ini adalah zikir nafas menurunkan 

kecemasan pada mahasiswa akhir. Sejalan dengan permasalahan utama, 

rumusan masalah penelitian ini adalah bagaimana pengaruh zikir terhadap 

penurunan kecemasan pada mahasiswa sedang mengerjakan skripsi. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan menganalisis pengaruh 

zikir terhadap penurunan tingkat kecemasan pada mahasiswa yang sedang 

mengerjakan skripsi melalui pendekatan eksperimen. Penelitian ilmiah 

lazim memiliki manfaat dan kegunaan baik dari segi teoritis dan praktis. 

Secara teoritis, penelitian ini dapat memperkaya literatur mengenai strategi 

non-farmakologis, khususnya zikir, dalam menurunkan tingkat kecemasan 

pada mahasiswa akhir. Secara praktis, hasil penelitian ini diharapkan 

bermanfaat sebagai panduan bagi mahasiswa akhir untuk mengelola 

kecemasan. 


