
16 

 

 

BAB II  

LANDASAN TEORI 

A.  Gerakan Sedekah  Rosok 

Sedekah secara bahasa sebenarnya berasal dari kata ash. 

Shadaqah,  yang di ambil dari asal kata al-shidq yang berarti “benar”. 

Berarti juga suatu pemberian yang di berikan kepada allah SWT Dan 

pahala semata. Sedekah menurut Candra Himawan dan Neti Suriana 

sedekah merupakan amalan istimewa yang akan memberikan dampak 

positif pada lingkungan dan sesama. Amalan sedekah ini juga yang 

akan memberikan dampak perubahan pada tingkatan hidup 

bermasyarakat.19  

Sedangkan Menurut Wawan Shofyan Sholehudin Kata shadaqa 

shidqan wa tashdaqan artinya benar, berkata benar, menepati janji, 

memperlihatkan keberanian, memberikan nasehat, atau cinta dengan 

jujur dan tulus, Adapun Shaddaqa artinya benar/jujur dapat dipercaya 

sebalik dari dusta. Ashdaqa artinya menetapkan maskawin, Shaadaqa 

artinya bersahabat atau memberikan persetujuan. Tashaddaqa artinya 

memberi sedekah. Ash-shadqu artinya tumbak yang lurus keras dan 

yang sempurna dari sesuatu. Ash-shidqu artinya benar, nyata, dapat 

dipercaya atau jujur, keikhlasan, ketulusan, keutamaan, kebaikan, 

kesungguhan, atau keadaanya keras. Ash-Shiddiq yang memiliki 

banyak kebenaran atau suka pada kebenaran, yang sesuai antara 

perkataan dan perbuatan baik, yang berbakti dan selalu mempercayai. 

                                                      
19 Chandra Himawan, Neti Suriana, Sedekah Hidup berkah Rezeki Melimpah (yogjakarta, 

Galangprees Publhiser, 2015) Hal 14 



 

17  

Shidaq, shuduqah, dan shadaqah artinya mahar, maskawin atau 

sedekah. Ash-shadaaqatu artinya persahabatan. Ash-Shaduq artinya 

yang selalu benar dan suka kepada kebenaran. Shadiq dan shadiqah, 

ashdiqa' dan shuduqa' artinya sahabat. Tashdiq artinya hal mempercayai 

dan mudah mempercayai.20 

Gerakan Sedekah Rosok adalah inisiatif sosial yang 

menggabungkan konsep sedekah (amal) dengan pemanfaatan barang-

barang bekas atau rosok (rongsokan) untuk tujuan kemanusiaan. 

Gerakan ini biasanya dilakukan oleh komunitas, masjid, sekolah, atau 

organisasi sosial untuk menggalang dana melalui pengumpulan barang 

bekas seperti kardus, botol plastik, besi tua, elektronik rusak, dan lain-

lain, yang kemudian dijual dan hasilnya disedekahkan. Tujuan dalam 

gerakan sedekah yaitu untuk mengajak masyarakat bersedekah dengan 

cara sederhana dan memberdayakan barang bekas agar memiliki nilai 

guna, membantu fakir miskin, anak yatim, atau kegiatan sosial 

lainnya.21 

Jadi Menurut para ahli, seperti Candra Himawan, Neti Suriana, 

dan Wawan Shofyan Sholehudin, sedekah mencerminkan kebenaran, 

cinta yang tulus, serta kepercayaan dan kejujuran. Kata-kata turunan 

dari shadaqa juga memperkaya makna sedekah sebagai bentuk 

kebaikan dan hubungan sosial yang baik.Gerakan Sedekah Rosok 

adalah inisiatif sosial yang menggabungkan sedekah dengan 

                                                      
20 Wawan Shofwan Sholehuddin, Risalah zakat, imfaq, dan shodaqah (bandung, tafakur) Hal 21 
21 Nur Cholis Huda, Dkk.”Gerakan Sedekah Rosok Sebagai Inovasi sosial dalam penguatan 

ekonomi”vol 3 No 2,(2023) Hal 23  



 

18  

pemanfaatan barang bekas (rosok) seperti kardus, botol plastik, besi tua, 

dan elektronik rusak. Barang-barang ini dikumpulkan oleh komunitas 

atau organisasi sosial, dijual, dan hasilnya disumbangkan untuk 

kegiatan kemanusiaan. Tujuan utamanya adalah mengajak masyarakat 

bersedekah secara sederhana dan memberdayakan barang bekas agar 

bermanfaat. 

B. Peningkatan Pendapatan GSR 

Adapun Dalam peningkatan GSR terdapat ada sebuah gerakan 

sedekah rosok atau barang bekas yang sudah tidak terpakai. Masyarakat 

dengan adanya GSR menjadikan lingkungan bersih dan bebas 

pencemaran, sebelumnya lingkungan sekitar kotor akibat pembuangan 

botol bekas minuman, kaleng yang tidak beraturan, kardus berkas 

makanan pun juga tidak diberihkan. Konsep dari gerakan sodaqoh 

rosok disini adalah dari masyarkat kembali kepada masyarakat. Untuk 

menopang jalannya kegiatan ini kita mensosialisasikan kepada 

masyarakt melalui group yasinan, fatayat, dan ibu muslimat. Jenis 

barang yang layak untuk bisa dijual adalah kardus, botol bekas 

minuman, besi,kaleng, sak semen. Mekanisme dari kegiatan setiap 

minggu terakhir Lazisnu mendatangi rumah kerumah untuk 

pengambilan barang bekas, dengan minimal 3 armada pick up dan 

beberapa yang naik kendaran sepeda motor untuk mempermudah 

pengambilan barang bekas. 

a. Proses Pengelolaan Program GSR 



 

19  

Gerakan Sedekah Rosok merupakan inisiatif sosial yang 

mengajak masyarakat untuk menyumbangkan barang-barang bekas 

yang masih memiliki nilai jual, seperti botol plastik, kardus, dan 

logam, guna mendukung kegiatan sosial dan pemberdayaan 

ekonomi. Proses pengelolaannya melibatkan beberapa tahapan 

utama:22 

1. Perencanaan dan Sosialisasi 

a) Perencanaan : Penentuan tujuan, sasaran, dan mekanisme 

pengumpulan serta penyaluran dana dari hasil penjualan 

barang bekas. 

b) Sosialisasi kepada Masyarakat: Penyuluhan melalui forum 

keagamaan, pertemuan warga, dan media sosial untuk 

meningkatkan partisipasi masyarakat dalam  ini .23 

2. Pengumpulan dan Penyortiran Barang Bekas. 

a) Pengumpulan: Masyarakat menyumbangkan barang bekas 

yang dikumpulkan oleh panitia pada waktu dan tempat yang 

telah ditentukan. 

b) Penyortiran: Barang yang terkumpul dipilah berdasarkan 

jenis dan kondisi untuk menentukan nilai jualnya.24 

3. Penjualan dan Pengelolaan Dana 

                                                      
22 Susilowati Eni. “upaya peningkatan kemandirian ekonomi islam melalui gerakan sodakoh rosok 

lazisnu batuaji”. Vol 6, No 2, (2021) hal.3 
23 Agustia Hanum Zhifana, Dkk. “pemberdayaan masyarakat melalui pelatihan pembuatan 

kerajinantangan dari bahan rosok” Vol 5, No 2, (2024) Hal 6. 
24 Nuroini Ihsa, Dkk“ Menggerakkan Masyarakat Desa Ngetrep dalam Pengelolaan Sampah melalui 

Program Sedekah Rosok"Welfare: Jurnal Ilmu Kesejahteraan Sosial, Vol. 2 No. 2 (2024). 



 

20  

a) Penjualan Barang Bekas: Barang yang telah disortir dijual 

kepada pengepul atau pihak lain yang membutuhkan. 

b) Pengelolaan Dana: Hasil penjualan dicatat dan dikelola 

secara transparan untuk mendukung kegiatan sosial, seperti 

bantuan kepada fakir miskin, anak yatim, atau  

pemberdayaan ekonomi lainnya.25 

4. Evaluasi dan Pelaporan 

a) Evaluasi : Penilaian efektivitas  dalam mencapai tujuan 

yang telah ditetapkan. 

b) Pelaporan kepada Masyarakat: Penyampaian laporan 

mengenai hasil dan dampak  kepada masyarakat untuk 

memastikan akuntabilitas.26 

C. Maqashid Syariah  

a. Pengertian Maqashid Syariah  

 Maqashid syariah merupakan tujuan, maksud, dan hikmah yang 

hendak dicapai oleh syariat Islam dalam seluruh aspek kehidupan manusia. 

Konsep maqashid menegaskan bahwa hukum Islam tidak diturunkan tanpa 

tujuan, melainkan untuk mewujudkan kemaslahatan dan mencegah 

kerusakan dalam kehidupan individu maupun masyarakat. Oleh karena itu, 

pemahaman terhadap maqashid syariah menjadi sangat penting agar 

implementasi syariat tidak berhenti pada aspek formal hukum, tetapi 

mampu menjawab kebutuhan dan tantangan nyata kehidupan.27 

Dalam sejarah pemikiran Islam, maqashid syariah klasik 

dirumuskan oleh para ulama seperti al-Ghazali dan al-Syatibi yang 

mengklasifikasikan tujuan syariat ke dalam lima kebutuhan pokok (al-

                                                      
25 Dita Erina, Dkk.“Peningkatan Kesadaran Lingkungan dan Pemberdayaan Ekonomi Melalui 

Program Sedekah Rosok di Desa Puhrubuh" 

Welfare: Jurnal Ilmu Kesejahteraan Sosial, Vol. 2 No. 1 (2023). 
26 Falah, M . Hilmi Mudrikul .”Efektivitas Manajemen Fundraising pada Program Gerakan Sedekah 

Rosok Kabupaten Kediri" Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya. 
27 Paryadi, Maqasyid Syariah, Vol. 4 No. 2 Juli-Desember 2021, Hal 201- 216. 



 

21  

dharuriyyat al-khams), yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan 

harta. Rumusan ini menjadi fondasi penting dalam pengembangan hukum 

Islam dan masih relevan hingga saat ini.28 

Ada 5 tujuan utama maqashid syariah menurut Imam Al-Ghazali dan 

dikembangkan oleh Asy-Syatibi adalah: 

1. Hifz al Din (Menjaga agama) 

2. Hifz al-Nafs (Menjaga jiwa) 

3. Hifz al-‘Aql (Menjaga akal) 

4. Hifz al-Mal (Menjaga harta) 

5. Hifz An Nasl (menjaga keturunan) 

Namun demikian, perkembangan sosial, ekonomi, dan 

lingkungan yang semakin kompleks menuntut pengembangan 

maqashid syariah yang lebih luas dan kontekstual. Persoalan seperti 

kerusakan lingkungan, kemiskinan struktural, dan ketimpangan 

sosial membutuhkan pendekatan maqashid yang tidak hanya 

normatif, tetapi juga responsif terhadap realitas kontemporer.29 

 

b. Maqasyid Syariah Prespektif An najjar. 

Abdul Majid An-Najjar merupakan pemikir maqashid 

syariah kontemporer yang menekankan pentingnya pengembangan 

tujuan syariat agar selaras dengan misi peradaban Islam. Menurut 

An-Najjar, syariat Islam pada hakikatnya diturunkan untuk menjaga 

keberlangsungan kehidupan manusia secara utuh, mencakup 

dimensi individu, masyarakat, dan lingkungan..30 

An-Najjar mengkritik pemahaman maqashid yang terlalu 

legalistik dan parsial. Ia menegaskan bahwa maqashid syariah tidak 

boleh dipahami sebagai daftar tujuan yang statis, melainkan sebagai 

kerangka nilai dinamis yang dapat dikontekstualisasikan sesuai 

dengan perubahan zaman. Dalam pandangannya, tujuan syariat 

                                                      
28 Asy-Syatibi, I. Al-Muwafaqat fi Usul al-Syari’ah. Beirut: Dar al-Ma’rifah.2018. 
29 Syihab, Quraish. (2021). Maqashid Syariah dan Tantangan Zaman. Jakarta: Lentera Hati 
30. Zahwa Syihab, The Innovation Of Al-Najjar’s Maqasid Al-Shariah, Vol 38, No 1 (2021),hal 23. 

 



 

22  

Islam bersifat universal dan berorientasi pada kemanusiaan serta 

keberlanjutan hidup.31  

Pendekatan An-Najjar menempatkan maqashid syariah 

sebagai instrumen etika sosial yang menuntun aktivitas ekonomi, 

sosial, dan lingkungan agar tetap berada dalam koridor 

kemaslahatan. Oleh karena itu, maqashid tidak hanya menjadi dasar 

penetapan hukum, tetapi juga pedoman dalam perumusan kebijakan 

dan program sosial keumatan.32  

 

c. Empat Pilar Maqashid Syariah An- Najar     

An-Najjar merumuskan empat tujuan utama maqashid syariah yang 

saling berkaitan dan membentuk satu kesatuan sistem nilai.33  

 (Menjaga Nilai Kehidupan Manusia) حِفْظُ قِيمَةِ الْحَيَاةِ الِإنْسَانِيَّةِ   .1

Tujuan ini menekankan bahwa syariat Islam 

bertujuan menjaga kualitas kehidupan manusia agar tetap 

bermartabat dan sejahtera. Kehidupan manusia tidak hanya 

dilihat dari aspek kelangsungan hidup, tetapi juga kualitas 

hidup yang layak secara ekonomi, sosial, dan moral. Dalam 

konteks ini, segala bentuk aktivitas yang mendukung 

kesejahteraan, pengentasan kemiskinan, dan pemerataan 

manfaat ekonomi merupakan bagian dari maqashid syariah. 

رُ النَّاسِ أنَْ فَعُهُمْ للِنَّاسِ   خَي ْ

                                                      
31 Abdul Majid An-Najjar, Maqāṣid al-Syarī‘ah bi Ab‘ād Jadīdah.  
32 Huril A’ini dkk., Keuangan Islam sebagai Katalisator Green Economy: Syariah, Madani Journal 

of Sharia and Tarbiyah, Vol. 16, No. 3 (2024): 517–528. 
33 Azwar Iskandar & Khaerul Aqbar, Green Economy Indonesia dalam Perspektif Maqashid 

Syari’ah, Al-Mashrafiyah, Vol. 3, No. 2 (2024). 



 

23  

Sebaik-baik manusia adalah yang paling bermanfaat 

bagi manusia lainnya. 

(HR. ath-Thabrani 

 (Menjaga Esensi Dan Martabat Manusia) حِفْظُ ذَاتِ الِإنْسَانِ  .2

berfokus pada perlindungan martabat manusia 

sebagai makhluk yang dimuliakan oleh Allah SWT. An-

Najjar menegaskan bahwa praktik sosial dan ekonomi yang 

merendahkan manusia, mengeksploitasi, atau menimbulkan 

ketergantungan bertentangan dengan tujuan syariat. Oleh 

karena itu, syariat mendorong sistem yang partisipatif, adil, 

dan menghargai peran aktif manusia dalam pembangunan 

sosial. 

 كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حَراَمٌ: دَمُهُ وَمَالهُُ وَعِرْضُهُ 

Setiap Muslim terhadap Muslim lainnya adalah 

haram darahnya, hartanya, dan kehormatannya. 

(HR. Muslim) 

 Menjaga Kepentingan dan keharmonisan) حِفْظُ الْمُجْتَمَعِ  .3

sosial) 

Tujuan ini menekankan pentingnya menjaga tatanan 

sosial yang harmonis dan berkeadilan. Menurut An-Najjar, 

syariat Islam berfungsi sebagai perekat sosial yang 

memperkuat solidaritas, gotong royong, dan kepedulian 

antaranggota masyarakat. Aktivitas filantropi, kerja sama 

komunitas, dan penguatan kelembagaan sosial merupakan 

manifestasi dari maqashid ini. 



 

24  

مَثَلُ الْمُؤْمِنِينَ فِي تَ وَادِّهِمْ وَتَ راَحُمِهِمْ وَتَ عَاطفُِهِمْ كَمَثَلِ الْجَسَدِ، 

ىٰ  هَرِ وَالْحُمَّ  إِذَا اشْتَكَىٰ مِنْهُ عُضْوٌ تَدَاعَىٰ لَهُ سَائرُِ الْجَسَدِ باِلسَّ

Perumpamaan orang-orang beriman dalam saling 

mencintai, menyayangi, dan mengasihi adalah seperti satu 

tubuh. Apabila salah satu anggota tubuh sakit, maka seluruh 

tubuh ikut merasakan sakit dengan tidak bisa tidur dan 

demam. 

(HR. Muslim) 

 (Menjaga Lingkungn) حفظ المحيط المادي .4

Salah satu kontribusi penting An-Najjar adalah 

memasukkan aspek lingkungan sebagai tujuan utama 

maqashid syariah. Ia menegaskan bahwa kerusakan 

lingkungan merupakan bentuk mafsadah yang bertentangan 

dengan tujuan syariat, karena berdampak langsung pada 

kehidupan manusia dan generasi mendatang. Oleh sebab itu, 

pelestarian lingkungan, pengelolaan sampah, dan 

pemanfaatan sumber daya secara bijak merupakan bagian 

dari tanggung jawab keagamaan.34 

مَثَلُ الْمُؤْمِنِينَ فِي تَ وَادِّهِمْ وَتَ راَحُمِهِمْ وَتَ عَاطفُِهِمْ كَمَثَلِ الْجَسَدِ، إِذَا 
ىٰ  هَرِ وَالْحُمَّ  اشْتَكَىٰ مِنْهُ عُضْوٌ تَدَاعَىٰ لَهُ سَائرُِ الْجَسَدِ باِلسَّ

Perumpamaan orang-orang beriman dalam saling 

mencintai, menyayangi, dan mengasihi adalah seperti satu 

tubuh. Apabila salah satu anggota tubuh sakit, maka seluruh 

tubuh ikut merasakan sakit dengan tidak bisa tidur dan 

demam. 

(HR. Muslim) 

                                                      
34 Mooh dahlan,” Pradigma Maqasid syariah dalam menjawab dinamika ekonomi Kontemporer” 

Jurnal Homepage. Vol 03. No 02.  2019. Hal 12 



 

25  

Berdasarkan posisi Maqasyid Syariah  An Najarr dalam 

penelitian tersebut, dapat ditegaskan bahwa maqashid syariah 

perspektif Abdul Majid An-Najjar memberikan landasan teoritis 

yang kuat dalam menganalisis Program Gerakan Sedekah Rosok. 

Pendekatan ini memungkinkan penelitian untuk melihat program 

tidak hanya dari aspek peningkatan pendapatan lembaga, tetapi juga 

dari sisi kemanusiaan, sosial, dan lingkungan. Dengan demikian, 

penelitian ini menempatkan GSR sebagai bentuk filantropi Islam 

kontemporer yang selaras dengan tujuan syariat Islam secara 

menyeluruh. 

  


