
 

15 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

 

A. Sewa Menyewa Dalam Islam (Ijarah) 

1. Pengertian Sewa Menyewa (Ijarah) 

Sewa menyewa terdapat kesepakatan diantara dua belah pihak, salah 

satu pihak menyetujui untuk membayar jumlah yang telah disepakati 

sebelumnya sebagai kompensasi untuk menggunakan properti milik 

pihak lain yang digunakan dalam jangka waktu yang disepakati. Dalam 

konteks bahasa Arab, istilah yang digunakan untuk menyebut konsep ini 

adalah “al-Ijarah”, yang mengacu pada suatu bentuk kontrak di mana 

keuntungan diperoleh melalui pembayaran sejumlah uang tertentu. Al-

ijarah asalnya dari kata األجر yang berarti العوض bermakna ganti dan 

upah. Ijarah juga memiliki arti menjual manfaat (  ااملنفعة بيع ) karena yang 

dijual bukan benda tetapi manfaatnya. Contohnya sewa menyewa yang 

terjadi pada lahan pertanian. Pada sewa menyewa tersebut penyewa 

memiliki hak untuk mengolah lahan pertanian yang disewanya, hal ini 

berdasarkan perjanjian atau kesepakatan diantara pemilik dan penyewa 

lahan pertanian. 18 

 

 
18 Abd Misno, Fiqh Muamalah A-Maaliyah: Hukum Ekonomi dan Bisnis Syariah (Yogyakarta: CV. 

Bintang Semester Media, 2022), 153. 



16 

 

 

Berdasarkan pengertian dari Fatwa Dewan Syariah Nasional 

No.09/DSB/MUI/IV/2000, Ijarah merupakan akad yang memindahkan 

hak guna (manfaat) atas suatu barang atau jasa dalam jangka waktu 

tertentu melalui pembayaran sewa atau upah. Namun, akad ini tidak 

disertai dengan pemindahan kepemilikan barang, sehingga dalam ijarah 

hanya terjadi pemindahan hak guna dari menyewakan kepada penyewa 

tanpa perubahan kepemilikan.19 Sedangkan pada Pasal 20 ayat (9) 

KHES Buku II menjelaskan bahwa ijarah yaitu sewa menyewa barang 

untuk jangka waktu tertentu dengan kompensasi pembayaran. 

Para ulama’ menyatakan bahwa, yang dimaksud ijarah adalah 

isti’jar yang artinya akad berpindahnya hak atas manfaat barang atau 

jasa yang diberikan dengan imbalan atau upah (ujrah), makna yang 

substansinya berbeda-beda, sebagaimana makna ijarah dibawah ini:20 

1) Menurut Ulama Syafi’iyah, secara istilah, ijarah adalah akad untuk 

memperoleh manfaat yang diketahui, ditentukan dan diperbolehkan, 

dengan imbalan atau upah (ujrah) yang telah disepakati. 

2) Menurut Ulama Malikiah dan Hanabilah, ijarah merupakan 

perjanjian untuk mengalihkan hak guna atas suatu barang atau jasa 

yang diperbolehkan, dalam jangka waktu yang telah ditentukan, 

dengan imbalan berupa upah atau kompensasi (ujrah).21 

 
19 Syamsul Anwar, Hukum Perjanjian Syariah Studi Tentang Teori Akad Dalam Fikih Muamalat 

(Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2007), 68.  
20 Taqiyuddin Abu Bakar bin Muhammad, Kifayah Al-Akhyar fi Hilli Ghayah AlIkhhisar (Surabaya: 

Dar Al-ilmi, 2012), 249 
21 Wahbah Az-Zuhaili, Fiqh Muamalah (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002), 114 



17 

 

 

 

3) Menurut Umar Abdullah Kamil ada 3 makna ijarah secara istilah. 

Dalam kitab Hasiyah Ibnu Abidin, ulama Hanafi menjelaskan 

bahwa akad ijarah merupakan perjanjian atas manfaat dengan 

imbalan atau upah (ujrah). Secara istilah, ijarah merupakan akad 

jual-beli manfaat yang telah ditentukan dengan imbalah (ujrah) yang 

jelas. Arti lain ialah perpindahnya hak guna dengan adanya ujrah 

(imbalan).22 

Berdasarkan beberapa definisi di atas, dapat disimpulkan bahwa 

ijarah atau sewa menyewa yaitu perjanjian diantara dua belah pihak 

yang terkait dengan penggunaan dan pengambilan kegunaan suatu 

barang ataupun jasa. Pada perjanjian ijarah, barang yang disewa tetap 

dimiliki oleh pemiliknya dan tidak berkurang secara fisik. Yang 

berpindah hanyalah manfaat atau hak penggunaan atas barang tersebut 

kepada penyewa selama periode sewa yang telah disepakati. Ini berarti 

bahwa pemilik barang tetap mempertahankan kepemilikan fisik atas 

barang tersebut, sementara penyewa mendapatkan manfaat dari 

penggunaannya sesuai dengan perjanjian sewa yang sudah ditetapkan. 

2. Dasar Hukum Sewa Menyewa (Ijarah) 

1) Al-Qur’an  

Surat Q.S. Al-Qasas:26 

تَأجَْرْتَ إلقْوَِيُّ إلَْْمِينم  ) نَّ خَيَْْ مَنِ إس ْ
ِ
ُۖ إ تَأجِْرْهم َا يََأَبتَِ إس ْ حْدَإهُم

ِ
 (  ٢٦قاَلتَْ إ

 
22 Umar Abdullah Kamil, Fiqh Muamalah Keuangan Kontemporer, terj. Tim Penerjemah (Jakarta: 

Pustaka Arafah, 2010), 78–79. 

 



18 

 

 

 

Artinya: “Salah seorang dari kedua wanita itu berkata,”Ya Ayahku, 

ambillah ia sebagai orang yang bekerja (pada kita), karena 

sesungguhnya orang yang paling baik yang kamu ambil untuk  

bekerja (pada kita) ialah orang kuat lagi dapat dipercaya.” 

Ayat ini menceritakan perjalanan yang dilakukan Nabi Musa 

AS ketika bertemu dengan kedua putri Nabi Ishak AS, salah seorang 

dari putri Nabi Ishak AS meminta agar Nabi Musa AS di Isti’jar 

(disewa tenaganya/jasanya) untuk mengembalakan domba. Ayat ini 

menunjukkan keabsahan kontrak ijarah dengan menggambarkan 

proses sewa menyewa jasa seseorang serta tata cara pembayaran 

upahnya.23 

2) Hadits  

عن جا بن عبدالله قال رسول الله صلي الله عليه وسلم من كانت له 

[1536أرض فليزرعها فإن لم يزرعها فليزرعهاأخاه] رواه مسلم , رقم   

Artinya: Dari Jabir bin Abdillah RA ia berkata: Rasulullah Saw. 

Bersabda: Barang siapa memiliki tanah, hendaklah ia menanaminya 

atau memberikannya kepada saudaranya. Jika ia menolak, tahanlah 

tanah tersebut.” (HR. Muslim. No.1536).24 

 

 

 
23 Harun, Fiqh Muamalah (Surakarta: Muhammadiyah University Press, 2017), 122.  
24 Abdul Qoyum dkk., Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam (Jakarta: Departemen Ekonomi dan 

Keuangan Syariah-Bank Indonesia, 2021), 297.  



19 

 

 

 

3) Ijma’ 

Pada masa sahabat, ulama besar islam telah berijma’ 

bahwasannya ijarah diperbolehkan karena manfaatnya yang bisa 

dirasakan oleh manusia. Segala sesuatu yang memberikan 

kemanfaatan dianggap baik dan halal. Tidak ada ulama yang 

melarang mengenai kesepakan tersebut, sebagaimana yang 

disampaikan oleh Sayyid Sabiq: “Dan atas itu disyariatkannya sewa 

menyewa umat islam sepakat, tidak akan dianggap pendapat 

seseorang berbeda dari kesepakatan Ijma’ dari ulama’ tersebut”, 

karena dalam ijarah itu hanya memindahkan kemanfaatan benda 

tidak untuk kepemilikannya. Tujuan dibolehkannya ijarah atau 

penyewaan dalam Islam yaitu untuk memberikan kemudahan bagi 

umat dalam menjalani kehidupan sehari-hari. Dalam situasi di mana 

seseorang memiliki uang tetapi tidak memiliki pekerjaan, sedangkan 

di pihak lain yang membutuhkan uang dan memiliki tenaga, ijarah 

dapat menjadi solusi yang menguntungkan bagi keduanya.25 

Dengan melakukan ijarah, pihak yang memiliki uang dapat 

menyewa jasa atau tenaga dari pihak yang membutuhkan uang. 

Dalam hal ini, pihak yang menyewakan jasanya mendapatkan 

penghasilan atau Imbalan yang dapat digunakan untuk mencukupi 

kebutuhan hidupnya, sementara pihak yang menyewa jasa 

memperoleh manfaat dari tenaga atau jasa yang disewa. 

 

 
25 Mahmudatus Sa’diyah, Fiqh Muamalah II Teori dan Praktik (Jepara: Unisnu Press, 2019), 74. 



20 

 

 

 

3. Rukun dan Syarat Sewa Menyewa (Ijarah) 

Perjanjian sewa menyewa memiliki beberapa rukun yang wajib 

dipenuhi, yaitu adanya kedua belah pihak sebagai subjek hukum 

(penyewa dan pemilik barang), keberadaan barang yang disewakan, 

serta adanya pernyataan kesepakatan atau ijab kabul dari masing-masing 

pihak. Ijarah hanya memiliki satu rukun menurut ulama mazhab Hanafi, 

yaitu adanya ijab (pernyataan menyewakan) dan qabul (persetujuan atas 

sewa menyewa). Sedangkan, menurut pendapat jumhur ulama, rukun 

ijarah ada empat yaitu :26 

a) Muta’aqidan yaitu dua orang yang bertransaksi. Mu’jir yaitu orang 

yang menyewakan (pemilik) dan Musta’jir yaitu orang yang 

menyewa (penyewa), masing-masing muta’aqidan Harus memenuhi 

beberapa syarat, antara lain memiliki kecakapan dalam menjalankan 

akad, tidak mengalami gangguan jiwa, bertindak atas kehendak 

sendiri, tidak termasuk orang yang dilarang mengelola hartanya 

(mahjur), serta tidak berada di bawah paksaan pihak lain. 

b) Sighat (ijab dan qabul), Sighat dalam sewa menyewa adalah setiap 

bentuk ucapan atau pernyataan yang menandakan kesepakatan 

antara kedua belah pihak dapat digunakan. Sighat tidak harus 

diucapkan menggunakan kata-kata tertentu, yang terpenting adalah 

adanya kerelaan dan tidak ada paksaan di antara kedua pihak. 

c) Ma’qud ‘alayh (adanya manfaat penyewaaan), artinya manfaat dari 

barang yang disewakan serta pembayaran sewa berfungsi untuk 

 
26 Idri, Hadis Ekonomi dalam Perspektif Hadis Nabi (Jakarta: Kencana, 2017), 235-237. 



21 

 

 

 

imbalan atau kompensasi atas manfaat dari objek sewa menyewa 

(barang). 

d) Sewa/imbalan, syaratnya antara lain besaran imbalan harus sudah 

ditentukan dengan jelas, dan penerimaan barang yang disewakan 

disertai dengan pembayaran uang sewa.27  

Syarat sah dari perjanjian sewa menyewa yaitu antara lain: 

1. Mukjir (pemilik) dan mustakjir (penyewa) sudah tamyiz usianya 

kira-kira 7 tahun, memiliki akal sehat serta tidak ditaruh dibawah 

pengampunan.28 

2. Pemilik sah barang sewaan, wali, atau pihak yang menerima wasiat 

(washiy) untuk bertindak sebagai wali disebut Mukjir. 

3. Setiap pihak bersedia dengan sukarela untuk melaksanakan 

perjanjian sewa menyewa (tidak boleh mengandung paksaan). 

Syarat ini sejalan dengan firman Allah SWT dalam Surah An-Nisa’ 

ayat 29: 

ا انَْ تَكُوْنَ تَِِارةًَ عَنْ   نَكُمْ بِِلْبَاطِلِ اِلََّ يَ ُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُ وْا لََ تََْكُلُواْا امَْوَالَكُمْ بَ ي ْ يٰآ

َ كَانَ بِكُمْ رَحِيْمًا  نْكُمْْۗ وَلََ تَ قْتُ لُواْا انَْ فُسَكُمْْۗ اِنَّ اللّٰٓ  تَ راَضٍ مِٰ

Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu saling 

memakan harta sesamamu dengan jalan yang batil, kecuali dengan 

jalan perniagaan yang berlaku dengan suka sama-suka di antara 

 
27 Ibid.,  
28 Syamsul Anwar, Hukum Perjanjian Syariah: Studi Tentang Teori Akad Dalam Fiqh Muamalat 

(Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2007), 95 



22 

 

 

 

kamu. Dan janganlah kamu membunuh dirimu; sesungguhnya Allah 

adalah Maha Penyayang kepadamu” 

4. Objek yang disepakati harus jelas dan transparan. 

5. Obyek sewa menyewa harus dapat dipakai sesuai dengan tujuan 

penggunaannua atau memiliki nilai manfaat. 

6. Obyek sewa menyewa harus dapat diserahkan kepada penyewa. 

7. Manfaat dari obyek yang diperjanjikan harus sesuai dengan 

ketentuan agama. 

8. Harus terdapat kejelasan terkait durasi penyewaan serta harga sewa 

barang tersebut.29 

Apabila rukun dan syarat yang ditetapkan sudah terpenuhi semua, 

Dengan demikian, akad ijarah (sewa menyewa) akan sah dan memiliki 

kekuatan hukum. Dalam konteks hukum, hal ini berarti bahwa 

perjanjian tersebut diakui sebagai kontrak yang sah dan bersifat 

mengikat antara kedua belah pihak yang terlibat. Namun, penting untuk 

dipahami bahwa sahnya perjanjian tersebut juga membawa konsekuensi 

yuridis yang mengharuskan pelaksanaan perjanjian tersebut dengan 

iktikad baik. Artinya, setiap pihak yang terlibat dalam perjanjian 

memiliki kewajiban untuk memenuhi komitmen dan kesepakatan yang 

telah disetujui dalam perjanjian tersebut. 

 

 

 

 
29 Nasrun Haroen, Fiqh Muamalah (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2007), 233 



23 

 

 

 

B. Gadai Menurut Hukum Islam (Rahn) 

1. Pengertian Gadai (Rahn) 

Secara etimologis, ar-rahn yaitu Assubuutu wa Dawamu yang 

berarti kekal serta abadi atau al-Habsu wa Luzumu berarti keharusan 

serta pengekangan dan juga bisa berarti jaminan.30 Sedangkan para 

ulama fiqh, secara terminologi mengartikan rahn sebagai jaminan atas 

suatu utang, yaitu suatu harta fisik yang dapat digunakan untuk melunasi 

suatu utang apabila debitur tidak sanggup melunasi utangnya.31 Para 

ulama juga mendefinisikan rahn, yaitu menurut Sayyid Sabiq, Rahn 

yaitu suatu barang menjadi jaminan atas suatu hutang, yang memiliki 

nilai harta dalam arti syara’, sehingga yang bersangkutan dapat menarik 

hutang.32 Mazhab Syafii dan mazhab Hambali dalam pengertian akad 

mengartikan rahn, yakni suatu barang jaminan apabila debitur belum 

mampu membayar utangnya sebagai pembayar utang atas suatu hutang. 

Sedangkan menurut pemikiran Maliki, rahn diartikan sebagai harta yang 

pemiliknya gunakan untuk agunan utang wajib. Di kalangan ulama 

Hanafi, rahn berarti menjadikan barang untuk agunan hak (piutang) 

yang bisa dipergunakan untuk membayar hak itu baik seluruhnya 

maupun sebagiannya.33 Rahn atau gadai merupakan jaminan kepada 

pemberi utang atas penguasaan barang milik peminjam, dalam 

Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah Pasal 20 ayat 14. 

 
30 Abdul Rahman Ghazaly, dkk., Fiqih Muamalat (Jakarta: Prenadamedia Group, 2010), 265. 
31 Ismail Nawawi, Fiqh Muamalah Klasik dan Kontemporer (Bogor: Ghalia Indonesia, 2017), 198. 
32 Abdul Ghofur Ansori, Hukum Perjanjian Islam Di Indonesia (Yogyakarta: Gadjah Mada 

University 

Press, 2018), 123. 
33 Harun, Fiqh Muamalah (Surakarta: Muhammadiyah University Press, 2017), 132. 



24 

 

 

 

Sebagaimana dijelaskan di atas, ar-rahn menggunakan harta untuk 

mengamankan utangnya. Dengan demikian, penjaminan berkaitan erat 

dengan utang dan piutang yang dihasilkannya. Pemberian utang adalah 

pekerjaan yang baik untuk membantu orang-orang yang keadaannya 

sulit dan tidak punya uang. Namun, untuk menambah ketenangan 

pikiran, penerima pinjaman menjamin akan melunasi. Untuk mencapai 

tujuan tersebut, kreditur dapat meminta agunan berupa barang-barang 

berharga.34 

2. Dasar Hukum Gadai (Rahn) 

Akad rahn yang dibahas oleh para ulama fikih berdasarkan Al-quran 

dan 

Sunnah Rasulullah SAW. 

1) Al-Qur’an 

Surah Al-Baqarah ayat 283 

 ِ كُم بعَْضًا فلَْيمؤَد ِ إلَّّ نْ أَمِنَ بعَْضم
ِ
قْبموضَةٌُۖ فاَ وإ كََتِبًا فرَهَِانٌ مَّ دم ْ علَََٰ سَفَرٍ وَلمَْ تََِ ن كمنتُم

ِ
ي  ۞وَإ

 ُۗ َّهم أ ثٌِِ قلَْبمهم ن
ِ
هاَدَةََۚ وَمَن يكَْتممْهاَ فاَ وإ إلشَّ ُۗ وَلََ تكَْتممم َّهم َ رَب م بِمَا تعَْمَلمونَ    إؤْتممِنَ أَمَانتََهم وَليَْتَّقِ إللََّّ وَإللََّّ

 (  ٢٨٣علَِيٌم  )

Artinya: “Jika kamu dalam perjalanan (dan bermu’amalah tidak 

secara tunai) sedang kamu tidak memperoleh seorang penulis, maka 

hendaklah ada barang tanggungan yang dipegang (oleh orang yang 

berpiutang), akan tetapi jika sebagian kamu mempercayai sebagian 

 
34 Abdul Rahman Ghazaly, dkk., Fiqih Muamalat (Jakarta: Prenadamedia Group, 2010), 265. 



25 

 

 

 

yang lain maka hendaklah yang dipercayai itu menunaikan 

amanatnya (utangnya) dan hendaklah ia bertaqwa kepada Allah 

tuhannya”. (QS. Al-Baqarah:283).35 

2) Hadis 

َُعَلَيْهَِوَسَلَّمََاشْتََىََ َالنَّبََِّصَلَّىَاللَّّ هَاَأَنَّ َُعَن ْ عَنَْعَائِشَةََرَضِيََاللَّّ

َإِلَََأَجَلٍ،َوَرََ هَنَهَُدِرْعَهَُطعََامًاَمِنَْيَ هُودِيِّ  

Artinya: “Dari Aisyah ra. Sesungguhnya Nabi Saw. Pernah membeli 

makanan dari seorang Yahudi dengan berutang dengan tempo 

tertentu, Beliau menjadikan baju perangnya sebagai jaminan 

utang.”36 

3) Ijma’ 

Para ulama sepakat bahwa akad gadai (rahn) hukumnya 

mubah (diperbolehkan) dan tidak terdapat perbedaan pendapat 

mengenai kebolehannya. Ulama fikih juga berpendapat bahwa 

transaksi rahn dapat dilakukan kapan saja dan di mana saja, selama 

barang yang dijadikan jaminan tidak dikuasai secara sepihak oleh 

pihak pemberi pinjaman (murtahin).37 

 

 
35 Al-Qur’an, al-Baqarah ayat 283, Al-Qur’an dan Maknanya (Jakarta: Lentera Hati Group, Quraish 

Shihab, 2010), 49. 
36 Muhammad bin Ismail al-Bukhari, Shahih al-Bukhari, Jilid 3, terj. Tim Penerjemah (Jakarta: PT 

Alma’arif, 2006), Hadis Nomor 2252, 476. 

 
 
37 Haroen, Fiqh muamalah (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2007), 255. 



26 

 

 

 

Selain itu, para ulama menyatakan bahwa akad gadai 

dianggap sah dan boleh dilakukan. Hal ini ditegaskan dalam Fatwa 

Dewan Syariah Nasional Nomor 25/DSN-MUI/III/2002 tanggal 26 

Juni 2002, yang menyatakan bahwa pinjaman yang dijamin dengan 

barang gadai (rahn) diperbolehkan selama memenuhi ketentuan-

ketentuan yang telah ditetapkan.38 

Ketentuan Umum39 

a. Pihak penerima gadai (murtahin) berhak menahan barang 

jaminan (marhun) hingga seluruh utang dari pihak pemberi 

gadai (rahin) dilunasi secara penuh. 

b. Barang jaminan (marhun) beserta segala manfaat yang 

dihasilkannya tetap menjadi milik rahin. Secara prinsip, 

murtahin dilarang memanfaatkan marhun kecuali dengan izin 

tegas dari rahin. Jika diberikan izin, pemanfaatan tersebut hanya 

boleh digunakan untuk menutup biaya pemeliharaan dan 

penyimpanan, tanpa mengurangi nilai barang jaminan itu 

sendiri. 

c. Pemeliharaan dan penyimpanan marhun pada dasarnya menjadi 

kewajiban rahin. Namun, dalam praktiknya, tugas tersebut dapat 

dilaksanakan oleh murtahin, sedangkan seluruh biaya yang 

timbul tetap menjadi tanggungan rahin. 

 
38 DSN-MUI, Himpunan Fatwa Dewan Syariah Nasional (Ciputat: CV. Gaung Persada, 2006), 154. 
39 Fatwa DSN No. 25/DSN-MUI/III/2002 tentang Rahn. 



27 

 

 

 

d. Besaran biaya pemeliharaan dan penyimpanan marhun tidak 

boleh ditentukan berdasarkan jumlah utang atau pinjaman, 

melainkan harus proporsional dengan kebutuhan riil 

pemeliharaan barang tersebut. 

e. Penjualan Marhun 

a) Ketika masa jatuh tempo tiba, murtahin wajib memberikan 

peringatan kepada rahin untuk segera melunasi utangnya.   

b) Jika rahin tetap tidak mampu melunasi, marhun dapat 

dieksekusi melalui penjualan paksa (lelang) sesuai prinsip 

syariah.   

c) Hasil penjualan digunakan untuk menutup utang pokok, 

biaya pemeliharaan dan penyimpanan yang belum dibayar, 

serta biaya proses penjualan.   

d) Apabila hasil penjualan melebihi total kewajiban, 

kelebihannya dikembalikan kepada rahin. Sebaliknya, jika 

hasil penjualan tidak mencukupi, kekurangannya tetap 

menjadi kewajiban rahin untuk dilunasi. 

3. Rukun dan Syarat Gadai (Rahn) 

1) Rukun Rahn 

Rahn menjadi sah jika rukun dan syarat rahn terpenuhi. 

Syarat ar-rahn terdiri hanya ijab dan qabul menurut pendapat Ulama 

Hanafiyah.40 Rukun rahn menurut jumhur ulama yaitu sebagai 

berikut: 

 
40 Abdul Rahman Ghazaly, dkk., Fiqih Muamalat (Jakarta: Prenadamedia Group, 2010), 266. 



28 

 

 

 

a) Aqid (pelaku akad) rahn adalah rahin (pemberi gadai) dan 

murtahin (penerima gadai). Rahin merupakan pihak yang 

berhutang dan memberikan jaminan (marhun) kepada murtahin. 

Sedangkan pihak yang memiliki piutang dan menerima jaminan 

dari rahin adalah murtahin. 

b) Shighah berarti ijab dan qabul dalam akad rahn, karena akad 

rahn melibatkan mal (materi), sehingga harus didasarkan pada 

kerelaan hati (tardlin). 

c) Marhun (Barang jaminan) yaitu harta yang digadaikan sebagai 

agunan dari hutang. 

d) Utang (marhun bih) yaitu harta atau benda diberikan murtahin, 

yang menjadi tanggung jawab rahin dan dijamin oleh marhun.41 

2) Syarat Rahn 

Mengenai syarat-syarat rahn, para ahli hukum mengaturnya 

menurut rukun rahn itu sendiri. Oleh karena itu, syarat rahn yaitu 

sebagai berikut:42 

a) Aqid (Orang bertransaksi) 

Syarat utama bagi pihak yang melakukan akad rahn (gadai) 

adalah memiliki ahliyyah (kemampuan hukum). Dalam hal ini 

terdapat dua pandangan.Menurut mazhab Hanafiyyah, ahliyyah 

dalam akad rahn disamakan dengan kemampuan untuk 

 
41 Tim Laskar Pelangi, Metodologi Fiqh Muamalah (Kediri: Lirboyo Press, 2013), 115. 
42 Ongky Alexander dkk., “Konsep Rahn (Gadai) Dalam Islam dan Peraturan Perundang-Undangan 

Indonesia Kajian Fikih Muamalah,” Hutanasyah: Jurnal Hukum Tata Negara, Vol. 2, No. 1, 2023. 

48. 



29 

 

 

 

melakukan akad jual beli. Artinya, seseorang dianggap sah 

melakukan rahn selama ia berakal dan mumayyiz (mampu 

membedakan mana yang baik dan buruk), meskipun belum 

mencapai usia baligh. Bahkan, orang yang kurang sempurna 

akalnya pun diperbolehkan melakukan rahn selama mendapat 

izin dari walinya. Di sisi lain, pendapat kedua menyatakan 

bahwa ahliyyah dalam rahn tidak mencakup orang yang sedang 

mabuk, belum baligh, gila, atau dianggap bodoh (kurang cakap 

mengelola harta). Dalam kondisi normal, wali dilarang 

menggadaikan harta milik orang-orang tersebut. Namun, dalam 

keadaan darurat misalnya untuk memenuhi kebutuhan dasar 

seperti makan atau biaya pengobatan penggadaian tersebut 

diperbolehkan. 

b) Adanya obyek yang dijanjikan (Marhun) 

Ketentuan yang harus dipenuhi agar barang dapat diagunkan 

rahin adalah dapat dipindahtangankan, berguna, milik rahin, 

jelas, tidak melekat pada harta lain, berada dalam penguasaan 

rahin, harta benda yang dapat dipindahkan atau yang tidak 

bergerak,apalagi barang yang diperjanjikan harus berupa barang, 

buah yang masih mentah tidak boleh diperdagangkan. Namun 

diperbolehkan untuk digadaikan karena kurang mengandung 

unsur gharara murtahin. Lebih lanjut dikatakan, unsur gharar 

tidak ada karena piutang murtahin masih ada meski buah-buahan 

dan tanaman yang menempel di dalamnya sudah rusak. 



30 

 

 

 

c) Marhun bih (Utang) 

Pendapat Ulama Hanafiyah dan Syafi’iyah bahwa klausul 

utang yang mendasari suatu janji yaitu berupa utang yang belum 

dibayar, utang tersebut harus lunas pada saat penandatanganan 

akad dan utang tersebut harus diketahui rahin serta murtahin dan 

jelas. 

d) Shigat (Ijab qabul) 

Shighat dilakukan baik secara tertulis maupun lisan apabila 

mengandung maksud untuk mengadakan perjanjian gadai di 

antara para pihak.43 Pendapat Ulama Hanafiyah menyatakan 

bahwa tidak diperbolehkan syarat shighat terikat pada syarat 

atau masa depan tertentu, karena kontrak rahn sama seperti 

kontrak jual beli. Apabila akad terikat pada syarat-syarat tertentu 

atau mengacu pada masa yang akan datang, maka syarat itu bisa 

batal atau berakhir pada saat akad itu sah. Misalnya, jika utang 

belum terbayar dan telah lewat masa pelunasan, maka debitur 

meminta perpanjangan jangka waktu perpanjangan satu bulan, 

atau pemberi utang mewajibkan jaminan boleh dimanfaatkan. 

Para ulama Malikiyah, Syafi’iyah dan Hanabilah menyatakan, 

jika syarat tersebut merupakan syarat yang menunjang 

kelancaran akad, maka syarat tersebut dapat dipraktikan.  

 
43 Abdul Ghofur Ansori, Hukum Perjanjian Islam Di Indonesia (Yogyakarta: Gadjah Mada 

University 

Press, 2018), 125. 



31 

 

 

 

Syaratnya apabila tidak sesuai dengan akad, maka syarat itu 

bisa batal. Kedua syarat yang diberikan dalam contoh 

perpanjangan cicilan selama satu bulan dan jaminan dapat 

digunakan, yang tidak sesuai akad termasuk syarat, oleh sebab 

itu syarat tersebut bisa batal. Syarat yang diperbolehkan, 

misalnya mengenai keabsahan pinjaman, pemberi pinjaman 

ingin agar dua orang saksi mensahkan akadnya. Sedangkan 

syarat yang batal seperti syarat yang mengatur bahwa jika 

debitur belum mampu mengembalikannya dan masih dalam 

waktu jatuh tempo suatu agunan tidak dapat dijual.44 

4. Pemanfaatan Barang Gadai (Rahn) 

Menurut ketentuan hukum Islam, pemanfaatan barang gadai 

termasuk hasil atau manfaat yang ditimbulkannya tetap menjadi hak 

rahin (pemilik barang jaminan). Hal ini karena akad rahn (gadai) 

semata-mata bertujuan sebagai jaminan atas pelunasan utang, bukan 

sebagai sarana bagi murtahin (pemberi pinjaman) untuk memperoleh 

keuntungan tambahan.45 Hal ini sejalan dengan kaidah dasar akad 

pinjaman (qardh) yang melarang adanya pengambilan manfaat oleh 

pihak kreditur, sebagaimana sabda Rasulullah SAW: 

 "مَنَْأَقْ رَضََقَ رْضًاَفَ لْيََْضََبِهِ،َوَلَََيَسْألَْهَُهِبَةً،َفإَِنَْأَهْدَىَإِليَْهَِهِبَةًَفَلَاَيَ قْبَ لْهَا"

 
44 Shifa Nurul Fadhilah, dkk., “Tinjauan Akad Rahn Dalam Fikih Muamalah Terhadap Praktik 

Hutang 

Piutang Dengan Jaminan Sawah”, Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, Vol. 6 No. 2, 2020. 88. 
45 Hendi Suhendi, Fiqh Muamalah (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2014), 263. 



32 

 

 

 

"Barangsiapa memberi pinjaman, maka janganlah ia menerima 

hadiah (atau manfaat) darinya."(HR. Ibn Majah) 

Para ulama sepakat bahwa memanfaatkan barang jaminan tanpa izin 

yang sah dari rahin berpotensi mengandung unsur riba, sebab hal 

tersebut menyerupai praktik qirad (akad bagi hasil) dalam konteks 

transaksi utang, yang tidak sesuai dengan prinsip rahn.46 Dalam 

transaksi utang-piutang, segala bentuk pengambilan manfaat oleh pihak 

kreditur di luar pokok utang dihukumi sebagai riba, karena bertentangan 

dengan tujuan syariah yang menekankan keadilan serta larangan 

memperoleh keuntungan dari pinjaman. 

Perbedaan pendapat juga muncul di kalangan ulama terkait boleh 

tidaknya mengambil manfaat dari barang yang dijadikan jaminan 

(marhun) :47 

1) Pendapat Ulama Syafi’iyah 

Menurut ulama Syafi’iyah, pihak yang berhak memperoleh 

manfaat dari barang jaminan (marhun) adalah pihak yang 

menggadaikan (rahin), meskipun barang tersebut berada dalam 

kekuasaan penerima gadai (murtahin). Kekuasaan murtahin atas 

marhun hanya terbatas pada hak menahan barang sebagai jaminan 

utang dan tidak meliputi hak pemanfaatan atasnya. Dengan 

demikian, hak atas manfaat barang gadai tetap berada pada rahin. 

 
46 Pasaribu S. K., & Lubis, H. C, Hukum Perjanjian dalam Islam (Jakarta:Sinar Grafika, 1996), 140 
47 M.H. Ainulyaqin, Kasuwi Saiban, dan Misbahul Munir, “Praktek Gadai Sawah di Kabupaten 

Bekasi Dalam Perspektif Ekonomi Islam,” Jurnal Ekonomi Syariah Pelita Bangsa, Vol. 8, No. 1, 

April 2023. 55-56 



33 

 

 

 

Pandangan ini didasarkan pada prinsip bahwa penguasaan murtahin 

terhadap marhun tidak menghapus hak milik dan manfaat yang 

melekat pada rahin.48 

Adapun landasan yang dijadikan acuan oleh ulama 

Syafi’iyah dalam menetapkan hukum pemanfaatan barang gadai 

didasarkan pada hadis-hadis Rasulullah Saw. yang menjelaskan hak 

kepemilikan dan penggunaan marhun sebagai berikut : 

a. Pertama, hadis yang diriwayatkan dari Abu Hurairah r.a., bahwa 

Rasulullah Saw. bersabda:49 

“Barang jaminan itu dapat ditunggangi dan diperah.” 

Hadis ini dipahami bahwa pihak yang berhak menunggangi atau 

memanfaatkan hasil seperti susu dari hewan yang dijadikan 

barang jaminan adalah rahin, bukan murtahin. Hal ini karena hak 

kepemilikan dan manfaat tetap berada pada rahin, sedangkan 

murtahin hanya memiliki hak menahan barang tersebut sebagai 

jaminan atas utang. 

b. Kedua, hadis yang diriwayatkan dari Ibnu Umar r.a., bahwa 

Rasulullah Saw. bersabda:50 

“Hewan milik seseorang tidak boleh diperah tanpa seizin 

pemiliknya.” (HR. Bukhari). 

 
48 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, Jilid 5, terj. Abdul Hayyie al-Kattani dkk. (Jakarta: 

Gema Insani, 2011), 3843. 
49 Hendi Suhendi, Fiqih Muamalah (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2013), 125. 
50 Amir Syarifuddin, Garis-Garis Besar Fiqh (Jakarta: Prenada Media, 2011), 198. 



34 

 

 

 

Hadis ini menegaskan bahwa murtahin tidak dibenarkan 

mengambil manfaat dari barang gadai tanpa izin rahin, sebab hal 

itu termasuk tindakan memanfaatkan harta orang lain tanpa hak. 

Berdasarkan dua hadis tersebut, ulama Syafi’iyah menegaskan 

bahwa fungsi marhun hanyalah sebagai jaminan kepercayaan 

(tsiqah) bagi murtahin, bukan untuk dimanfaatkan secara 

ekonomi. 

2) Pendapat Ulama Malikiyah 

Menurut pandangan ulama Malikiyah, barang gadai 

(marhun) beserta seluruh hasil atau manfaat yang diperoleh darinya 

merupakan hak pihak penggadai (rahin). Hasil dari barang gadai 

tersebut tetap menjadi milik rahin selama pihak penerima gadai 

(murtahin) tidak mensyaratkan sebaliknya.51 Namun, apabila 

murtahin mensyaratkan bahwa hasil atau manfaat dari marhun 

menjadi haknya, hal itu masih diperbolehkan dengan memenuhi 

beberapa ketentuan :52 

a. Utang yang menjadi dasar akad rahn harus timbul dari transaksi 

jual beli tidak tunai (tangguh), bukan dari akad pinjaman uang 

(qardh). Artinya, pihak murtahin memperoleh hak menahan 

marhun sebagai jaminan atas harga barang yang belum dibayar, 

bukan untuk memperoleh keuntungan dari pinjaman uang. 

 
51 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, Jilid 5, terj. Abdul Hayyie al-Kattani dkk. (Jakarta: 

Gema Insani, 2011), 3843. 
52 Hendi Suhendi, Fiqih Muamalah (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2013), 127. 



35 

 

 

 

Dengan demikian, pemanfaatan barang gadai dalam konteks ini 

tidak termasuk dalam kategori riba. 

b. Harus terdapat syarat yang jelas bahwa manfaat dari barang 

gadai diperuntukkan bagi murtahin. Ketentuan ini harus 

disepakati sejak awal akad agar tidak menimbulkan unsur 

ketidakjelasan (gharar).53 

c. Jangka waktu pemanfaatan barang gadai harus ditentukan secara 

pasti. Jika masa pemanfaatan tidak jelas atau tidak dibatasi 

waktunya, maka akad tersebut dianggap tidak sah, karena dapat 

menimbulkan ketidakpastian hukum dan ketidakadilan bagi 

salah satu pihak.54 

Adapun alasan ulama Malikiyah dalam menetapkan ketentuan 

ini  yang didasarkan pada hadis Abu Hurairah dan Ibnu Umar. Hadis 

tersebut menegaskan bahwa hak murtahin hanyalah sebatas 

menahan barang gadai sebagai jaminan atas utang, bukan untuk 

memanfaatkan atau mengambil hasil dari barang yang bukan 

miliknya. Oleh karena itu, apabila murtahin mengambil manfaat dari 

marhun tanpa hak, maka perbuatan tersebut termasuk memanfaatkan 

harta orang lain secara tidak sah, dan dilarang oleh syariat.55 

3) Pendapat Ulama Hanabillah 

Menurut ulama Hanabilah, penilaian terhadap hukum 

pemanfaatan marhun (barang gadai) sangat bergantung pada jenis 

 
53 Amir Syarifuddin, Garis-Garis Besar Fiqh (Jakarta: Prenada Media, 2011), 200. 
54 Abdul Rahman Ghazaly, Fiqh Muamalah (Jakarta: Kencana, 2010), 152. 
55 Sulaiman Rasjid, Fiqih Islam (Bandung: Sinar Baru Algensindo, 2014), 287. 



36 

 

 

 

barang yang dijaminkan, baik berupa hewan maupun benda lain 

yang tidak bernyawa.56 Dalam hal barang jaminan berupa hewan, 

mereka membedakan antara hewan yang dapat diperah dan 

ditunggangi, serta hewan yang tidak memiliki fungsi-fungsi 

tersebut. 

Dalam konteks masa kini, ulama Hanabilah mengqiyaskan 

hewan dengan kendaraan modern, karena keduanya memiliki 

kesamaan fungsi, yakni sama-sama dapat digunakan sebagai sarana 

transportasi (illat al-isti‘mal). Dengan demikian, menunggangi 

hewan disamakan dengan menggunakan kendaraan, sedangkan 

memerah susu hewan dapat diserupakan dengan memanfaatkan 

kendaraan untuk memperoleh hasil ekonomi, seperti 

menyewakannya.57 Qiyas ini diperbolehkan selama pemanfaatan 

tersebut tidak merusak barang jaminan dan dilakukan dengan cara 

yang wajar.58 

Adapun untuk marhun yang bukan berupa hewan, para 

ulama Hanabilah menetapkan dua syarat utama bagi murtahin 

(penerima gadai) yang ingin mengambil manfaat darinya: 

a. Harus ada izin yang jelas dari pihak penggadai (rahin), karena 

tanpa izin, pemanfaatan dianggap melanggar hak kepemilikan.59 

 
56 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, Jilid 5, 3845. 
57 M. Ali Hasan, Berbagai Macam Transaksi dalam Islam (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2003), 

226. 
58 Hendi Suhendi, Fiqih Muamalah, 128 
59 Amir Syarifuddin, Garis-Garis Besar Fiqh, 201. 



37 

 

 

 

b. Akad gadai tersebut tidak boleh muncul dari akad pinjaman uang 

(qardh), sebab jika manfaat diperoleh dari pinjaman uang, maka 

termasuk dalam praktik riba yang dilarang syariat.60 

Lebih lanjut, apabila marhun tersebut tidak dapat diperah 

maupun ditunggangi, ulama Hanabilah membaginya menjadi dua 

kategori:61 

a. Jika barang gadai berupa hewan yang dapat dijadikan pelayan 

(khadam), maka pemanfaatannya diperbolehkan dengan tetap 

menjaga hak pemiliknya. 

b. Namun, jika marhun berupa harta tidak bergerak seperti rumah, 

kebun, atau sawah, maka murtahin tidak diperkenankan 

mengambil manfaat apa pun darinya. 

Dengan demikian, pandangan ulama Hanabilah menegaskan 

bahwa pemanfaatan barang jaminan oleh murtahin hanya dapat 

dilakukan dalam batas-batas tertentu, dengan izin pemilik, serta 

tanpa menimbulkan kerugian atau pelanggaran terhadap prinsip 

keadilan dan larangan riba.62 

Dasar pertimbangan ulama Hanafiyah dalam hal ini merujuk 

pada dua landasan utama. 

a. Pertama, dasar kebolehan bagi murtahin (penerima gadai) untuk 

memanfaatkan barang gadai (marhun) yang dapat ditunggangi 

atau diperah didasarkan pada hadis Nabi Muhammad Saw. yang 

 
60 Abdul Rahman Ghazaly, Fiqh Muamalah, 153. 
61 Sulaiman Rasjid, Fiqih Islam, 288. 
62 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, Jilid 5, 3846. 



38 

 

 

 

diriwayatkan dari Abu Hurairah r.a., bahwa Rasulullah Saw. 

bersabda: 

“Barang gadai dapat dikendarai karena nafkahnya apabila 

digadaikan, dan susunya dapat diminum karena nafkahnya 

apabila digadaikan. Bagi orang yang mengendarai dan 

meminum susunya wajib memberikan nafkahnya.” (HR. 

Bukhari).63 

Hadis tersebut menunjukkan bahwa murtahin diperbolehkan 

mengambil manfaat dari barang gadai berupa hewan, seperti 

menungganginya atau meminum susunya, asalkan atas izin dari 

pihak penggadai (rahin). Namun, pemanfaatan tersebut harus 

sebanding dengan biaya perawatan (nafkah) yang dikeluarkan 

oleh murtahin untuk memelihara hewan tersebut.64 Dengan 

demikian, pemanfaatan yang diperoleh bukan merupakan 

keuntungan yang bersifat riba, melainkan sebagai bentuk 

kompensasi atas biaya yang telah dikeluarkan. 

b. Kedua, larangan bagi murtahin untuk mengambil manfaat dari 

barang gadai selain yang dapat ditunggangi atau diperah 

didasarkan pada hadis Rasulullah Saw. yang diriwayatkan dari 

Abu Hurairah r.a.:65 

 
63 Hendi Suhendi, Fiqih Muamalah, 129. 
64 Ibid., 
65 Sulaiman Rasjid, Fiqih Islam, 289. 



39 

 

 

 

“Barang gadai tidak menutup pemiliknya dari manfaat barang 

itu; hasil dan manfaatnya tetap milik pemiliknya, dan ia 

berkewajiban menanggung segala risikonya.” (HR. Bukhari). 

Selain itu, terdapat pula hadis dari Ibnu Umar r.a., bahwa 

Rasulullah Saw. bersabda: “Hewan milik seseorang tidak boleh 

diperah tanpa seizin pemiliknya.” (HR. Bukhari). 

Kedua hadis ini menjelaskan bahwa murtahin tidak berhak 

mengambil manfaat dari marhun tanpa izin dari pemiliknya 

(rahin), karena hal tersebut termasuk tindakan mengambil 

keuntungan dari harta orang lain secara tidak sah. Dengan 

demikian, alasan pelarangan ini sejalan dengan pendapat Imam 

asy-Syafi’i, Imam Malik, dan para ulama lainnya, yang 

menegaskan bahwa fungsi marhun semata-mata sebagai jaminan 

atas utang, bukan sebagai sarana untuk memperoleh keuntungan 

materi.66 

4) Pendapat Ulama Hanafiyah 

Menurut pandangan ulama Hanafiyah, tidak ada perbedaan 

antara pemanfaatan barang jaminan (marhun) yang menyebabkan 

berkurangnya nilai barang tersebut ataupun tidak, selama pihak 

penggadai (rahin) memberikan izin, maka penerima gadai 

(murtahin) diperbolehkan mengambil manfaat dari marhun. Dengan 

 
66 Abdul Rahman Ghazaly, Fiqh Muamalah, 154. 



40 

 

 

 

kata lain, hak pemanfaatan oleh murtahin menjadi sah apabila 

didasarkan pada izin dari rahin.67 

Dasar pertimbangan ulama Hanafiyah dalam hal ini merujuk 

pada dua landasan utama. 

a. Pertama, berdasarkan hadis Nabi Muhammad Saw. yang 

diriwayatkan oleh Abu Shalih dan Abu Hurairah, Rasulullah 

Saw. bersabda: 

“Barang jaminan utang dapat ditunggangi dan diperah, serta atas 

dasar menunggangi dan memerah susunya wajib menafkahi.” 

(HR. Bukhari).68 

Hadis ini menunjukkan bahwa murtahin berhak menunggangi 

atau memanfaatkan barang jaminan, namun dengan kewajiban 

menanggung biaya pemeliharaannya. Karena marhun berada 

dalam penguasaan murtahin, maka tanggung jawab nafkah atau 

pemeliharaannya juga berada di tangannya. Oleh sebab itu, 

ulama Hanafiyah berpendapat bahwa pihak yang menanggung 

biaya perawatan berhak pula mendapatkan manfaat dari barang 

tersebut.69 

b. Kedua, berdasarkan pertimbangan rasional (al-‘aql), para ulama 

Hanafiyah menilai bahwa penguasaan murtahin atas marhun 

merupakan bentuk kepercayaan sekaligus jaminan bagi 

utangnya. Apabila marhun tetap berada di bawah kendali rahin, 

 
67 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, Jilid 5, 3784. 
68 Sayyid Sabiq, Fiqih Sunnah Jilid 3 (Jakarta: Pena Pundi Aksara, 2006), 108. 
69 Hendi Suhendi, Fiqih Muamalah, 128. 



41 

 

 

 

maka manfaat dari barang tersebut menjadi tidak optimal, 

terutama jika barang tersebut memerlukan biaya perawatan. 

Kondisi ini akan menimbulkan kesulitan (madharat) bagi kedua 

belah pihak, terutama bagi rahin, karena ia harus terus datang 

untuk merawat barang tersebut sekaligus mempertahankan 

manfaatnya. Oleh karena itu, untuk mencegah kerugian dan 

menjaga kemaslahatan, murtahin dibolehkan memanfaatkan 

marhun selama disertai izin dari rahin dan dengan kewajiban 

menanggung biaya pemeliharaannya.70 

5. Berakhirnya Akad Gadai (Rahn) 

Gadai berakhir disebabkan oleh Hal-hal berikut ini:71 

1) Marhun (jaminan hutang) diserahkan kepada pemiliknya sebagian 

besar ulama, kecuali Syafi’iyah, mengatakan rahn berakhir ketika 

penrima jaminan memberikan marhun pada rahin. Karena marhun 

adalah jaminan hutang. Kalau marhun dialihkan, maka agunan tidak 

lagi ada. Selain itu, akad pinjaman gadai berakhir apabila marhun 

dipinjamkan oleh murtahin ke orang lain atau rahin ataudengan izin 

rahin. 

2) Penjualan marhun secara paksa 

 
70 Abdurrahman al-Jaziri, Fiqih Empat Mazhab Jilid 3, terj. A. Zuhdi Muhdlor (Jakarta: Pustaka Al-

Kautsar, 2010), 217. 
71 Janeko dan Faizatun Nikmah, “Analisis Hukum Islam Terhadap Pemanfaatan Gadai Sawah Di 

Kab. 

Jember”, Jurnal Lan Tabur, Vol. 3 No. 1, 2021, 99. 



42 

 

 

 

Ketika utang telah jatuh tempo, murtahin berhak menjual marhun. 

Akad rahn berakhir jika hakim memaksa rahin untuk menjual 

marhun atau jika hakim menjualnya sendiri karena rahin menolak. 

3) Rahin telah menyelesaikan pembayaran hutangnya. 

4) Pelepasan utang. 

5) Pembatalan rahn oleh murtahin 

Akad rahn berakhir ketika murtahin membatalkannya, meskipun 

tanpa izin rahin. Jika tidak, itu tidak akan gagal dengan sendirinya 

meskipun rahin yang membatalkannya. Ulama Hanafiyah 

berpendapat, murtahin wajib memberitahukan pembatalan marhun 

ke rahin. Sebab rahn tidak sah tanpa adanya penguasaan atas barang 

jaminan. Menurut ulama Hanafiyah, rahn dianggap batal jika 

murtahin membiarkan marhun tetap di tangan rahin hingga akhirnya 

dijual. 

6) Rahin meninggal 

Pendapat ulama Maliki, rahn berakhir jika pemberi gadai (rahin) 

meninggal sebelum barang jaminan diserahkan kepada penerima 

gadai (murtahin), dan dikatakan batal juga jika penerima gadai 

meninggal sebelum barang jaminan dikembalikan kepada pemberi 

gadai. 

7) Marhun rusak. 

8) Rahn berakhir ketika marhun dijadikan hadiah, sedekah, atau 

lainnya dengan izin pemiliknya. 

  



43 

 

 

 

C. Maqashid Syari’ah  

1. Pengertian Maqashid Syari’ah 

Istilah maqashid syariah secara etimologi merupakan gabungan dari 

dua kata, yakni maqashid dan al-syari’ah. Kata maqashid merupakan 

bentuk jamak dari maqsud, yang berasal dari akar kata kerja qasada-

yasudu, yang memiliki beragam makna seperti menuju tujuan, bersikap 

adil, berjalan di jalan yang lurus, serta menjaga keseimbangan antara 

sikap berlebih-lebihan dan kekurangan. Makna ini menggambarkan 

bahwa maqashid berkaitan erat dengan tujuan yang terarah dan 

dilakukan secara sadar untuk mencapai nilai-nilai kebenaran dan 

keadilan. 72Sementara itu, secara bahasa, syari’ah berarti jalan yang 

mengarah ke mata air, yang kemudian dimaknai sebagai jalan menuju 

sumber kehidupan yang hakiki. Secara terminologi, syari’ah merujuk 

pada seperangkat wahyu ilahi yang terdapat dalam Al-Qur’an dan Hadis 

yang mutawatir, yang tetap terjaga kemurniannya dari intervensi akal 

manusia. kandungan syari’ah ini mencakup aspek keimanan (aqidah), 

praktik ibadah dan muamalah (‘amaliyyah), serta akhlak (khuluqiyyah), 

yang semuanya bertujuan untuk menjaga kemaslahatan umat dan 

menghindari kerusakan dalam kehidupan manusia. 73 

Secara terminologi, maqashid al-syari’ah mengacu pada makna-

makna dan nilai-nilai mendalam yang menjadi tujuan utama Allah SWT 

 
72 Ahmad imam Mawardi, fiqh minoritas; fiqh Aqalliyat dan Revolusi Maqashid al Syariah dari 

konsep ke pendekatan, ( Yogyakarta: LKiS , 2010). 178 
73 Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqashid Syari'ah Menurut al-Shatibi, (Jakarta: PT. Raja Grafindo 

Persada, 1996). 61 



44 

 

 

 

sebagai pembuat syariat dalam menetapkan hukum-hukum islam. 

Tujuan-tujuan ini tidak muncul secara eksplisit dalam setiap ayat atau 

hadis, melainkan dikaji melalui ijtihad para ulama yang menelusuri 

spirit dan maksud dari ketentuan syar’i. Dalam pandangan Jasser Auda, 

maqasid merupakan arah dan maksud syariat yang harus dipahami untuk 

menerapkan hukum secara lebih kontekstual dan solutif dalam 

kehidupan modern. 74 Sementara itu, Wahbah al-Zuhaili menekankan 

bahwa maqasid mencerminkan sasaran dan nilai-nilai yang terkandung 

secara menyeluruh atau mayoritas dalam sistem hukum islam, yang 

berfungsi sebagai rahasia di balik setiap ketentuan yang ditetapkan oleh 

Allah sebagai syari. Maka dari itu, memahami maqasid al-syari’ah 

sangat penting dalam menafsirkan hukum islam sesuai dengan prinsip 

keadilan dan kemaslahatan umat. 75 

Dengan demikian, maqashid syari’ah dapat dipahami sebagai 

maksud dan tujuan yang dikehendaki oleh Allah SWT dalam setiap 

penetapan hukum bagi umat-Nya. Hakikat dari tujuan ini adalah untuk 

menghadirkan kemaslahatan dalam kehidupan manusia, baik secara 

individu maupun kolektif, sekaligus mencegah segala bentuk kerusakan 

atau kemudaratan. Dalam kata lain, maqashid bertujuan untuk 

mendatangkan manfaat dan menolak segala sesuatu yang merugikan.76 

  

 
74 Ahmad Atarid Zuhri, Maqashid al-syariah: Teori dan Penetapannya dalam Hukum Islam 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017), 57. 
75 Wahbah al-Zuhaili, Ushul Fiqh Islam, Jilid 2, terj. Ahmad Thonthowi (Jakarta: Pustaka Baru 

Press, 2008), 307–308. 
76 Amir Muallim dan Yusdani, Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam, (Yogyakarta: UII Press, 1999), 

92. 



45 

 

 

 

2. Tujuan Maqashid Syari’ah 

Maqashid syari’ah gabungan dari dua kata maqashid yang berarti 

tujuan atau maksud dan syariah yang berarti jalan menuju sumber 

kehidupan, sebagaimana jalan yang mengarah ke mata air. Secara 

umum, maqashid syariah bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan 

bagi manusia. kemaslahatan tersebut hanya dapat tercapai apabila unsur 

pokok dalam kehidupan manusia yakni agama, jiwa, keturunan, akal dan 

harta dapat dilindungi dan dijaga dengan baik. 77 

Syariat menetapkan hukum bagi orang-orang mukalaf bertujuan 

untuk mewujudkan berbagai kebaikan dalam kehidupan mereka, dengan 

melalui ketentuan-ketentuan yang bersifat daruriy, hajiy, dan tahsiniy. 

Menurut syatibi, tujuan utama syariat adalah menjaga dan 

mengupayakan tiga tingkatan kebutuhan hukum, dengan maksud untuk 

memastikan tercapainya kemaslahatan umat islam di dunia danm 

akhirat, karena Allah selalu menginginkan kebaikan bagi para hamba-

Nya.78 Berikut tiga ketentuan antara lain:79 

a. Dharuriyat adalah jenis maslahat yang bersifat mendasar, di mana 

keberlangsungan hidup manusia sangat bergantung padanya, baik 

dalam urusan agama maupun dunia. Karena itu, dharuriyat adalah 

kebutuhan yang tidak bisa diabaikan dalam kehidupan manusia. 

keadaannya akan menyebabkan kehancuran hidup di dunia dan 

 
77 Muhammad Syukri Albani Nasution, Rahmat Hidayat Nasution, Filsafat Hukum Islam dan 

Maqashid Syariah, ( Jakarta: Kencana, 2020 ), 44. 
78 Wahbah al-Zuhaili, Ushul Fiqh Islam, Jilid 2, terj. Ahmad Thonthowi (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2008), 306–307 
79 Ahmad Atarud Zuhri, Maqasid al-Syariah: Teori dan Penerapannya dalam Hukum Islam 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017), 63–65 



46 

 

 

 

kerusakan di akhirat, termasuk potensi siksa. Ini merupakan 

tingkatan maslahat yang paling utama. Dalam islam, maslahat 

dharuriyat dijaga melalui dua cara: pertama dengan mewujudkan 

dan merealisasikan, serta kedua dengan menjaga kelestariannya.  

b. Hajiyat, atau kebutuhan sekunder, merupakan aspek penting dalam 

maqashid syariah yang bertujuan untuk memberikan kemudahan 

dan menghindari kesulitan dalam kehidupan manusia. meskipun 

ketidakterpenuhinya hajiyat tidak menyebabkan kerusakan serius 

seperti pada dharuriyat, namun dapat menimbulkan kesulitan. Oleh 

karena itu, syariat islam memberikan keringanan (rukhshah) sebagai 

bentuk kepedulian terhadap kebutuhan ini.  

c. Tahsiniyat merupakan kebutuhan yang bersifat pelengkap, yang 

berperan untuk menyempurnakan kemuliaan individu di tengah 

kehidupan sosial maupun dalam pandangan Allah. Contohnya islam 

mengajarkan untuk menghindari perilaku seperti pemborosan, sifat 

kikih dan monopoli harga, karena hal-hal tersebut bertentangan 

dengan prinsip etika yang mulia.  

Tujuan utama maqashid syariah adalah untuk menciptakan 

kehidupan yang sejahtera dan adil bagi umat manusia, dengan 

memperhatikan kebutuhan-kebutuhan mendasar, memberikan 

kemudahan dan menyempurnakan kehidupan moral serta sosial. 80 

  

 
80 Ibid., 63–65. 



47 

 

 

 

3. Lima Perlindungan Pokok dalam Maqashid Syariah  

Maqashid syariah bertujuan untuk melindungi berbagai aspek 

penting dalam kehidupan manusia agar tercapai kemaslahatan dan 

terhindar dari kerusakan. Perlindungan ini terfokus pada lima aspek 

pokok yang menjadi kebutuhan primer manusia, ayitu perlindungan 

terhadap agama (hifz ad-din), jiwa (hifz ad-nafs), akal (hifz ad-aql), 

keturunan (hifz ad-nasl), dan harta (hifz ad-mal). Setiap aspek ini 

menjadi landasan dalam menetapkan hukum-hukum syariat, sehingga 

segala bnetuk muamalah, termasuk praktik penyewaan tanah jaminan, 

harus mempertimbangkan kelima unsur tersebut untuk mewujudkan 

keadilan dan kemaslahatan bersama.81 Berikut kelima unsur tersebut 

antara lain: 

a. Menjaga Agama (hifz ad-din) 

Syariah islam mengajarkan untuk menciptakan sikap hormat 

dan menjaga keyakinan yang ada, agar dalam masyarakat yang 

berada di dalam naungan syariah islamiah, agama yang bervariasi 

dapat hidup berdampingan secara damai, saling menjaga dan 

menghormati, tidak terjadi  saling intervensi dan interpolasi ajaran. 

82 

  

 
81 A. Djazuli, Kaidah-Kaidah Fikih: Kaidah-Kaidah Hukum Islam dalam Menyelesaikan Masalah-

Masalah yang Praktis (Jakarta: Kencana, 2006), 63–65. 
82 Ahmad Sainul, “Maqashid Asy-Syariah Tinjauan Filsafat Hukum Islam”, Jurnal Al-Maqasid, 

Vol.6 No.1, 2020. 62. 



48 

 

 

 

b. Menjaga jiwa (hifz ad-nafs) 

Hak yang paling utama dijaga dalam islam adalah hak untuk 

hidup. Kehidupan manusia memiliki kemuliaan yang harus 

dihormati dan tidak boleh direndahkan. Dalam pandangan islam, 

nyawa manusia merupakan anugerah yang sangan berharga 

sehingga wajib dilindungi dan dipelihara. Seorang muslim dilarang 

keras untuk menghilangkan nyawa orang lain maupun dirinya 

sendiri. Islam menekankan pentingnya perlindungan jiwa dari 

tindakan pembunuhan yang tidak beralasan. Allah melarang keras 

pembunuhan tanpa dasar yang sah menurut syariat, dan bagi 

pelakunya ditetapkan hukuman qishas, sebagaimana termuat dalam 

Qs. Al-Baqarah ayat 178. Selain itu, islam juga mengharamkan 

perbuatan bunuh diri, sebagaimana ditegaskan dalam Qs. An-Nisa 

ayat 29.  

c. Menjaga Akal (hifz ad-aql) 

Akal adalah dimensi paling penting dalam kehidupan 

manusia. keberadaannya menjadi pembeda utama dengan makhluk 

lain serta menjadi alasan mengapa Allah SWT menetapkan 

kewajiban-kewajiban-Nya kepada manusia. akal juga amat 

menentukan baik buruknya perilaku hidup dan beradap. Oleh karena 

itu, syariah mengajarkan untuk memelihara dan mengembangkan 

kejernihan pemikiran manusia serta amannya produk pemikiran 



49 

 

 

 

manusia, sehingga tidak mudah kegalauan dan kebingungan yang 

dapat menimbulkan keberingasan. 83 

d. Menjaga Keturunan (hifz ad-nasl) 

Islam memberikan perlindungan yang tinggi terhadap 

kehormatan manusia, karena kehormatan merupakan bagian penting 

dari hak asasi yang harus dijaga. Upaya menjaga keturunan 

termasuk ke dalam bentuk perlindungan ini, yaitu dengan 

menekankan pentingnya menjaga garis keturunan yang sah serta 

mendorong terbentuknya hubungan sosial yang harmonis di antara 

sesama. Oleh karena itu, islam mengharamkan perbuatan zina dan 

hubungan sedarah karena keduanya merusak kemuliaan manusia. 

perlindungan terhadap kehormatan juga terlihat dari adanya 

hukuman berat terhadao pelanggaran seperti zina dan pencemaran 

nama baik seseorang.  

e. Menjaga Harta (hifz ad-mal) 

Islam megajarkan untuk menjamin perkembangan ekonomi 

masyarakat yang saling menguntungkan, menghormatu dan 

menjaga kepemilikan yang sah sehingga akan tercipta dinamika 

ekonomi yang santun dan beradap. Untuk itu islam mengajarkan tata 

cara memperoleh harta, seperti hukum jual beli disertai persyaratan 

keridhaan dua belah pihak dan tidak ada praktik riba dan monopoli. 

84 

 
83 ibid., 63. 
84 Ahmad Sainul, “Maqashid Asy-Syariah Tinjauan Filsafat Hukum Islam”, Jurnal Al-Maqasid, 

Vol.6 No.1, 2020. 64. 



50 

 

 

 

D. Sewa Menyewa Menurut Hukum Positif  

1. Pengertian Sewa Menyewa  

Sewa menyewa diatur dalam KUH Perdata pasal 1548 sampai 1560 

yang mengatur tentang sewa menyewa. Pada pasal tersebut 

mendefnisikan sewa menyewa sebagai suatu perjanjian dimana pihak 

yang satu mengikatkan dirinya untuk memberikan kenikmatan atas 

suatu barang kepada pihak lainnya selama jangka waktu tertentu, 

dengan pembayaran sejumlah uang.85 

Menurut Wirjono Prodjodikoro, sewa menyewa dapat dipahami 

sebagai suatu bentuk penyerahan barang dari pemilik kepada pihak lain, 

dengan tujuan agar pihak tersebut menggunakan dan mengambil 

manfaat dari barang tersebut, disertau kewajiban untuk membayar 

sejumlah uang sewa kepada pemiliknya. 86Yahya Harahap menjelaskan 

bahwa sewa menyewa merupakan bentuk kesepakatan antara pihak 

penyewa dan pihak yang menyewakan, dimana pihak yang 

menyewakan menyertakan barang kepada penyewa guna dimanfaatkan 

atau dinikmati secara penuh selama jangka waktu tertentu sesuai dengan 

kesepakatan. 87 

Berdasarkan beberapa definisi diatas, sewa menyewa merupakan 

perjanjian antara dua pihak yang menghasilkan kesepakatan mengenai 

penggunaan suatu barang dan harga sewa dalam jangka waktu tertentu. 

 
85 R. Subekti dan R. Tjitrosudibio, Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (Jakarta: Pradya 

Paramita, 

2009), 381. 
86 Wirjono Prodjodikoro, Hukum Perdata Tentang Persetujuan-Persetujuan Tertentu (Bandung: 

Sumur, 1981), 190. 
87 M. Yahya Harahap, Segi-Segi Hukum Perjanjian ( Bandung: Penerbit Alumni, 1986), 220. 



51 

 

 

 

Dalam perjanjian ini, pemilik menyerahkan barang kepada penyewa 

untuk digunakan dan dinikmati, dengan kewajiban penyewa membayar 

sejumlah uang sebagai imbalan. 88 

2. Hak dan Kewajiban Sewa Menyewa  

Menurut KUH Perdata sebagai berikut : 

a. Hak dan kewajiban pihak yang menyewakan 89 

Dalam suatu perjanjian sewa menyewa, pihak yang menyewakan 

memiliki sejumlah hak dan kewajiban yang harus dipenuhi guna 

menjamin kelancaran pelaksanaan perjanjian serta perlindungan 

terhadap pihak penyewa. Adapun hak dan kewajiban pihak yang 

menyewakan menurut KUH Perdata pasal 1550 antara lain: 

1) Menyewakan barang yang disewakan kepada penyewa 

sesuai dengan perjanjian  

2) Menjaga dan merawat barang tersebut agar tetap dapat 

digunakan sesuai dengan tujuan penyewaannya. 

3) Memberikan jaminan kepada penyewa untuk 

menggunakan dan menikmati barang tersebut dengan 

tenang selama masa sewa berlangsung.  

b. Hak dan kewajiban pihak penyewa 90 

Selain pihak yang menyewakan, pihak penyewa juga memiliki hak 

dan kewajiban yang harus dipenuhi sebagai bentuk tanggung jawab 

 
88 Wirjono Prodjodikoro, Hukum Perdata Tentang Persetujuan-Persetujuan Tertentu (Bandung: 

Sumur, 1981), 207. 
89 Lenny Mutiara Ambarita, dkk, “Aspek Hukum Perdata Tentang Sahnya Perjanjian Sewa 

Menyewa Kamar Kost Yang Dilakukan Secara Lisan Dan Nota Bon Pembayaran”, Jurnal 

MORALITA, Vol. 3 No. 1, April 2022, 42. 
90 Ibid., 43. 



52 

 

 

 

atas penggunaan barang sewaan. Pemenuhan kewajiban ini penting 

untuk menjaga keseimbangan hak dan kewajiban dalam perjanjian 

sewa menyewa. Adapun hak dan kewajiban pihak penyewa menurut 

KUH Perdata pasal 1560 meliputi: 

1) Menggunakan barang sewaan secara bijak dan bertanggung 

jawab sebagaimana layaknya seorang kepala rumah tangga, 

sesuai dengan tujuan penggunaan yang disepakati, atau jika 

tidak ada kesepakatan, sesuai dengan fungsi barang sebagaimana 

umumnya digunakan.  

2) Melunasi pembayaran sewa tepat pada waktu yang telah 

ditetapkan dalam perjanjian.  

 

E. Jaminan Tanah Menurut Hukum Positif Indonesia 

1. Pengaturan Tanah dalam UUPA 

Tanah memiliki kedudukan yang sangat penting dalam sistem 

hukum Indonesia karena merupakan sumber kehidupan dan 

penghidupan rakyat. Pengaturan tanah secara yuridis diatur dalam 

Undang-Undang Nomor 5 Tahun 1960 tentang Peraturan Dasar Pokok-

Pokok Agraria (UUPA), yang menjadi landasan hukum utama seluruh 

peraturan agraria di Indonesia.91 

UUPA berlandaskan pada Pasal 33 ayat (3) UUD 1945, yang 

menyatakan bahwa “bumi, air dan kekayaan alam yang terkandung di 

 
91 Republik Indonesia, Undang-Undang Nomor 5 Tahun 1960 tentang Peraturan Dasar Pokok-

Pokok Agraria (Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 1960 Nomor 104). 



53 

 

 

 

dalamnya dikuasai oleh negara dan dipergunakan untuk sebesar-besar 

kemakmuran rakyat.” Berdasarkan prinsip tersebut, negara menjadi 

pemegang kekuasaan tertinggi atas seluruh tanah di wilayah Indonesia, 

dan berwenang untuk mengatur peruntukan, penggunaan, dan 

pemeliharaan tanah demi kepentingan masyarakat luas. 

Dalam konteks hukum perdata, UUPA menggantikan sistem hukum 

agraria kolonial yang bersifat dualistis, yaitu Burgelijk Wetboek (KUH 

Perdata) dan hukum adat, dengan menciptakan hukum agraria nasional 

yang bersifat unifikasi.92 UUPA juga memperkenalkan berbagai jenis 

hak atas tanah, seperti Hak Milik, Hak Guna Usaha, Hak Guna 

Bangunan, dan Hak Pakai, yang masing-masing memiliki sifat, jangka 

waktu, dan fungsi sosial tertentu.93 

Tanah yang dapat dijadikan objek jaminan adalah tanah yang 

memiliki hak yang kuat dan dapat dialihkan, seperti Hak Milik, Hak 

Guna Bangunan, dan Hak Guna Usaha. Tanah-tanah tersebut dapat 

dijadikan jaminan utang melalui lembaga Hak Tanggungan, yang 

berfungsi menggantikan lembaga hypotheek (untuk tanah eigendom) 

dan credietverband (untuk tanah adat) yang berlaku pada masa kolonial. 

Dengan demikian, melalui UUPA dan aturan turunannya, hukum agraria 

Indonesia menempatkan tanah bukan hanya sebagai komoditas 

ekonomi, tetapi juga sebagai alat kesejahteraan sosial, sehingga 

 
92 Boedi Harsono, Hukum Agraria Indonesia: Sejarah Pembentukan Undang-Undang Pokok 

Agraria, Isi dan Pelaksanaannya (Jakarta: Djambatan, 2008), 275–280. 
93 Maria S.W. Sumardjono, Kebijakan Pertanahan antara Regulasi dan Implementasi (Jakarta: 

Kompas, 2005), 91. 



54 

 

 

 

penggunaannya termasuk dalam konteks jaminan harus tetap 

memperhatikan asas keadilan sosial dan fungsi sosial tanah.94 

2. Hak Tanggungan sebagai Sarana Jaminan atas Tanah (UU No. 4 

Tahun 1996) 

Hak Tanggungan merupakan bentuk jaminan kebendaan atas tanah, 

yang memberikan hak kepada kreditur untuk memperoleh pelunasan 

utangnya dari hasil penjualan objek jaminan dengan kedudukan yang 

diutamakan (hak preferen) dibandingkan kreditur lainnya. 95Lembaga 

ini diatur dalam Undang-Undang Nomor 4 Tahun 1996 tentang Hak 

Tanggungan atas Tanah Beserta Benda-Benda yang Berkaitan dengan 

Tanah (UUHT).96 

Menurut Pasal 1 ayat (1) UUHT, Hak Tanggungan adalah “hak 

jaminan atas tanah beserta benda-benda yang berkaitan dengan tanah, 

untuk pelunasan utang tertentu, yang memberikan kedudukan yang 

diutamakan kepada kreditur tertentu terhadap kreditur lainnya.”Hak 

Tanggungan hanya dapat dibebankan pada hak atas tanah yang terdaftar 

dan dapat dialihkan, seperti Hak Milik, HGB, HGU, dan Hak Pakai di 

atas tanah negara. 97 

Proses pembebanan dilakukan melalui Akta Pemberian Hak 

Tanggungan (APHT) yang dibuat oleh Pejabat Pembuat Akta Tanah 

 
94 Boedi Harsono, Hukum Agraria Indonesia: Sejarah Pembentukan Undang-Undang Pokok 

Agraria, Isi dan Pelaksanaannya (Jakarta: Djambatan, 2008), 281. 
95 Adrian Sutedi, Hukum Hak Tanggungan (Jakarta: Sinar Grafika, 2010) 41–45. 
96 Republik Indonesia, Undang-Undang Nomor 4 Tahun 1996 tentang Hak Tanggungan atas Tanah 

Beserta Benda-Benda yang Berkaitan dengan Tanah (Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 

1996 Nomor 42). 
97 J. Satrio, Hukum Jaminan Hak Jaminan Kebendaan (Bandung: Citra Aditya Bakti, 2002), 126. 



55 

 

 

 

(PPAT). Setelah itu, Hak Tanggungan wajib didaftarkan pada Kantor 

Pertanahan untuk memperoleh kekuatan hukum yang mengikat terhadap 

pihak ketiga.98 Keunggulan Hak Tanggungan dibandingkan lembaga 

jaminan lainnya adalah adanya asas droit de preference (hak 

mendahului) dan droit de suite (hak mengikuti benda). Artinya, 

meskipun tanah telah beralih kepada pihak lain, Hak Tanggungan tetap 

melekat sampai utang dilunasi. 

Pemberlakuan UUHT menjadi penting karena memberikan 

kepastian hukum dan perlindungan bagi kreditur, serta mendorong 

pertumbuhan sektor ekonomi, khususnya dalam kegiatan pembiayaan 

dan perkreditan yang memanfaatkan tanah sebagai jaminan.99 

3. Syarat Sah Perjanjian Jaminan atas Tanah 

Sesuai dengan Pasal 1320 KUH Perdata, syarat sah suatu perjanjian 

terdiri atas:  

(1) kesepakatan,  

(2) kecakapan,  

(3) hal tertentu, dan  

(4) sebab yang halal. 100 

Namun, dalam konteks jaminan atas tanah, hukum positif 

menambahkan syarat formil, yaitu bahwa perjanjian tersebut harus 

dibuat secara tertulis dan terdaftar secara resmi.101 

 
98 Maria S.W. Sumardjono, Tanah dalam Perspektif Hak Ekonomi, Sosial, dan Budaya (Jakarta: 

Kompas, 2008), 115. 
99   Boedi Harsono, Hukum Agraria Indonesia: Sejarah Pembentukan Undang-Undang Pokok 

Agraria, Isi dan Pelaksanaannya (Jakarta: Djambatan, 2008), 283. 
100 Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (KUHPerdata), Pasal 1320. 
101 Subekti, Hukum Perjanjian (Jakarta: Intermasa, 2008), hlm. 15. 



56 

 

 

 

Hal ini ditegaskan dalam Pasal 10 ayat (2) UUHT, yang 

menyebutkan bahwa “Pemberian Hak Tanggungan dilakukan dengan 

pembuatan Akta Pemberian Hak Tanggungan oleh Pejabat Pembuat 

Akta Tanah dan wajib didaftarkan pada Kantor Pertanahan.”Akta 

tertulis tersebut berfungsi sebagai alat bukti otentik, dan pendaftarannya 

merupakan syarat publisitas, yang membuat Hak Tanggungan memiliki 

kekuatan hukum terhadap pihak ketiga.102 Tanpa akta tertulis dan 

pendaftaran, maka Hak Tanggungan tidak memiliki kekuatan hukum 

dan tidak dapat dieksekusi, meskipun ada kesepakatan antara para pihak. 

Hal ini menunjukkan bahwa hukum positif Indonesia 

mengedepankan asas publisitas dan kepastian hukum dalam setiap 

perikatan yang menyangkut tanah. Oleh karena itu, dalam praktik 

jaminan tanah, bentuk tertulis bukan hanya formalitas administratif, 

tetapi syarat esensial bagi sahnya suatu jaminan.103 

4. Keabsahan Perjanjian Lisan dalam Konteks Jaminan Tanah 

Secara teoritis, perjanjian lisan tetap dapat dianggap sah sepanjang 

memenuhi syarat materiil sebagaimana diatur dalam Pasal 1320 KUH 

Perdata, yakni terdapat kesepakatan, kecakapan, objek tertentu, dan 

sebab yang halal.104 Namun, dalam konteks perjanjian jaminan atas 

tanah, perjanjian lisan tidak diakui secara hukum positif karena tidak 

memenuhi ketentuan formal yang diwajibkan oleh UUHT. 

 
102 Republik Indonesia, Undang-Undang Nomor 4 Tahun 1996 tentang Hak Tanggungan, Pasal 10 

ayat (2). 
103 Sri Soedewi Masjchoen Sofwan, Hukum Jaminan di Indonesia (Yogyakarta: Liberty, 1980), 58. 
104 Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (KUHPerdata), Pasal 1320. 



57 

 

 

 

UUHT secara tegas mensyaratkan bahwa pemberian Hak 

Tanggungan dilakukan dengan akta tertulis oleh PPAT dan pendaftaran 

di Kantor Pertanahan.105 Oleh sebab itu, walaupun secara sosiologis 

perjanjian lisan dapat diakui sebagai bentuk kepercayaan antarindividu, 

secara yuridis perjanjian tersebut tidak menimbulkan akibat hukum 

sebagai Hak Tanggungan yang sah.106 

Dalam doktrin hukum, perjanjian lisan dikategorikan sebagai 

perjanjian yang tidak memenuhi syarat formal, sehingga hanya memiliki 

kekuatan mengikat secara perdata (obligatoir), tetapi tidak memiliki 

kekuatan eksekutorial apabila salah satu pihak wanprestasi.107 Dengan 

demikian, dalam hukum positif Indonesia, setiap perjanjian jaminan 

tanah wajib dibuat secara tertulis dan didaftarkan untuk memperoleh 

kekuatan hukum yang sempurna.108 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
105 UUHT Pasal 10 ayat (2). 
106 Rachmadi Usman, Hukum Jaminan Keperdataan (Jakarta: Sinar Grafika, 2011), hlm. 101. 
107 Yahya Harahap, Segi-Segi Hukum Perjanjian (Bandung: Alumni, 2013), 76. 
108 Salim HS, Perkembangan Hukum Jaminan di Indonesia (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2014), 

92. 


