
 13 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

 

A. Teori fiqh muamalah 

1. Konsep fiqh muamalah 

Dalam terminologi hukum Islam, fiqh muamalah merujuk pada 

kumpulan norma atau aturan syariah yang mengatur interaksi dan 

perbuatan hukum seseorang dalam urusan-urusan duniawi, seperti 

transaksi jual beli, pinjam-meminjam, bentuk kerja sama, kemitraan, 

pengelolaan lahan secara bersama, dan kegiatan sewa-menyewa. Fiqh 

muamalah membahas aturan-aturan yang mengatur interaksi sosial antar 

manusia, baik yang berkaitan dengan benda maupun perjanjian atau ikatan 

hukum.16 

Secara umum, sumber hukum fiqh terdiri dari dua jenis, yaitu 

sumber naqli seperti Al-Qur’an, Hadist, dan sumber aqli (akal) atau ijtihad. 

Hukum fiqh dalam penerapannya merujuk pada tiga sumber utama yaitu 

Al-Qur’an, Hadist, serta ijtihad.17 

Dalam muamalah, ada prinsip-prinsip dasar yang menjelaskan 

bahwa segala bentuk aktivitas muamalah pada dasarnya diperbolehkan 

(mubah), selama dilakukan secara sukarela tanpa paksaan, menjunjung 

nilai keadilan, menghindari unsur kezaliman, bertujuan memberikan 

manfaat dan menghindari kerugian bagi masyarakat. Selain itu, muamalah 

 
16 Nasrun Haroen, Fiqh Muamalah, (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2007), 1. 
17 Hariman Surya Siregar, Koko Khoerudin, Fikih Muamalah Teori dan Implementasi, (Bandung: 
PT. Remaja Rosdakarya, 2019), 6. 



 14 

juga harus memperhatikan prinsip pencegahan terhadap potensi kerusakan 

(saddu al-dzari’ah), serta menjauhi praktik seperti monopoli (ihtikar), 

ketidakjelasan (gharar), perjudian (maisir), dan riba.18 

2. Konsep Perjanjian (Akad) 

Secara etimologis, istilah akad berasal dari bahasa Arab al-‘aqd 

yang bermakna ikatan, perjanjian, atau permufakatan (al-ittifaq). 

Sementara itu, menurut terminologi fikih, akad dipahami sebagai 

ungkapan ijab dan kabul yang diakui secara syara’, serta menetapkan 

adanya kerelaan dari kedua belah pihak. Al-Qur’an menegaskan 

pentingnya pemenuhan janji, sebagaimana firman Allah dalam QS. Ali 

Imran ayat 76: 

نَیْقَِّتمُلْا ُّبحُِیَ 8ّٰ َّناَِف ىقَّٰتاوَ هٖدِھَْعبِ ىفٰوَْا نْمَ ىلَٰب  

“Bukan begitu! Siapa yang menepati janji dan bertakwa, sesungguhnya 
Allah mencintai orang-orang yang bertakwa.”19 
 

Dalam Al-Qur’an, istilah ‘ahdu merujuk pada janji seseorang untuk 

melakukan atau meninggalkan suatu perbuatan tanpa harus melibatkan 

pihak lain. Janji tersebut tetap mengikat meskipun tidak disertai 

persetujuan pihak lain. Sementara itu, istilah ‘aqdu mengacu pada 

hubungan dua janji atau lebih yang saling berkaitan, yaitu ketika seseorang 

menyampaikan janji lalu pihak lain menyetujuinya. Dengan demikian, 

terbentuklah sebuah ikatan atau perikatan di antara keduanya.  

 
18 Syaikhu, Ariyadi dan Norwili, Fikih Muamalah: Memahami Konsep dan Dialektika, (Yogyakarta: 
K media, 2020), 9. 
19 Qur’an Kemenag, Surah Ali-Imran ayat 76. 



 15 

Dari uraian tersebut dapat dipahami bahwa suatu ‘aqdi (persetujuan) 

mencakup tiga tahap, yaitu: (1) perjanjian (‘ahdu), (2) persetujuan antara 

dua janji atau lebih, dan (3) perikatan (‘aqdu). 

Akad pada dasarnya merupakan suatu tindakan hukum yang 

dilakukan secara sadar oleh dua pihak atau lebih berdasarkan kerelaan 

masing-masing. Dari akad ini lahirlah hak dan kewajiban bagi para pihak. 

Rukun akad mencakup:20 

a. ‘Aqid (subjek akad), yaitu para pihak yang melakukan akad. Pihak 

yang berakad dapat terdiri dari satu orang atau lebih, misalnya dalam 

jual beli antara penjual dan pembeli, atau dalam kesepakatan ahli 

waris yang jumlahnya lebih dari satu. ‘Aqid dapat berupa pemilik hak 

langsung (aqid ashli) maupun wakil yang diberi kewenangan. 

b. Ma’qud ‘alaih (objek akad), yakni barang atau hal yang menjadi objek 

dalam akad, seperti barang pada akad jual beli, pemberian pada akad 

hibah, atau utang pada akad kafalah. 

c. Maudhu’ al-‘aqd (tujuan akad), yaitu maksud utama dari 

dilaksanakannya akad. Tujuan suatu akad harus jelas dan diakui oleh 

syara’.21 

d. Shighat al-‘aqd (lafaz akad), yang berupa ijab (pernyataan kehendak 

awal dari salah satu pihak) dan kabul(persetujuan pihak lain yang 

mengikuti ijab). 

 
20 Hendi Suhendi, Fiqh Muamalah, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2014), 44. 
21 Ayik Dyahsasena, Siti Nurhayati, Akad Kerja Sama Usaha Wisata Air Perspektif Hukum Islam, 
Jurnal Ekonomi dan Hukum Islam Volume 6, Nomor 1, April 2022, 17. 



 16 

Selain rukun, terdapat syarat-syarat umum yang harus dipenuhi agar 

suatu akad sah, antara lain: pihak yang berakad harus cakap hukum, objek 

akad dapat diberlakukan hukum syara’, akad dilakukan oleh orang yang 

berwenang, tidak bertentangan dengan syara’, memberi manfaat, serta 

berlangsung dengan adanya kesinambungan antara ijab dan kabul. 

Para ulama fikih juga menegaskan bahwa akad dapat berakhir 

apabila:22 

a. Masa berlaku akad telah habis (jika akad memiliki jangka waktu 

tertentu). 

b. Akad dibatalkan oleh para pihak (apabila akad bersifat tidak 

mengikat). 

c. Dalam akad yang bersifat mengikat, akad berakhir apabila: Terdapat 

cacat atau kerusakan dalam akad (fasad) karena syarat atau rukunnya 

tidak terpenuhi. Berlaku hak khiyar (syarat, aib, atau rukyat). Salah 

satu pihak tidak melaksanakan kewajiban. Dan tujuan akad telah 

tercapai secara sempurna. 

d. Salah satu pihak yang berakad meninggal dunia, meskipun tidak 

semua jenis akad otomatis berakhir dengan kematian salah satu pihak. 

B. Akad Musaqah 

1. Pengertian Akad Musaqah 

Istilah musaqah berasal dari kata al-saqyu yang secara harfiah 

bermakna menyiram. Di kalangan ulama Madinah, praktik ini dikenal 

dengan sebutan al-mu‘amalah, yang bersumber dari kata al-‘amal yang 

 
22 Rahmat Syafei, Fiqh Muamalah, (Bandung: Pustaka Setia, 2020), 58. 



 17 

berarti pekerjaan atau aktivitas kerja. Oleh karena itu, dalam praktik 

pertanian terdapat dua istilah yang memiliki substansi serupa, yakni akad 

musaqah dan akad muamalah.23 

Menurut Abdurrahman al-Jaziri, musaqah merupakan akad yang 

dilakukan untuk pemeliharaan pohon kurma, tanaman pertanian, serta 

tumbuhan lainnya dengan syarat-syarat tertentu. Sementara itu, menurut 

pandangan mazhab Syafi’iyah, musaqah diartikan sebagai penyerahan 

pekerjaan dari pemilik pohon kurma dan anggur kepada pihak lain, dengan 

tujuan memperoleh manfaat bersama melalui aktivitas penyiraman, 

pemeliharaan, dan penjagaan tanaman tersebut, di mana pekerja berhak 

memperoleh bagian tertentu dari hasil panen pohon-pohon tersebut. 

Dengan demikian, musaqah dapat didefinisikan sebagai akad kerja 

sama antara pemilik tanaman dan pekerja dalam hal pemeliharaan tanaman, 

di mana imbalan bagi pekerja berupa bagian hasil buah dari tanaman yang 

dikelolanya. 

2. Syarat-syarat musaqah 

Syarat-syarat musaqah diantaranya ialah: 

a. Syarat yang berhubungan dengan ‘aqidain, yakni harus berakal.  

b. Syarat yang berhubungan dengan tanaman, yakni disyaratkan adanya 

penentuan macam apa saja yang akan ditanam.  

c. Hal yang Berkaitan dengan pendapatan hasil dari tanaman, yakni:  

1) Bagian masing-masing harus disebutkan jumlahnya (persentase 

ketika akad).  

 
23 Prilia Kurnia Ningsih, “Fiqh Muamalah”, Rajawali Pers, 2021, 136. 



 18 

2) Hasil ialah milik bersama.  

3) Bagian antara Amil dan Malik ialah dari satu jenis barang yang 

sama.  

4) Bagian kedua belah pihak sudah dapat diketahui.  

5) Tidak disyaratkan bagi salah satunya penambahan yang ma’lum.  

d. Hal yang berhubungan dengan tanah yang akan ditanami.  

e. Hal yang berhubungan dengan waktu.  

f. Hal yang berhubungan dengan alat-alat muzara’ah, alat-alat tersebut 

disyaratkan berupa hewan atau yang lainnya dibebankan kepada 

pemilik tanah”.24 

3. Rukun Musaqah 

Rukun musaqah pada dasarnya sama dengan rukun akad lainnya, 

yaitu adanya ijab dan kabul, baik melalui ucapan, tulisan, maupun isyarat, 

selama berasal dari pihak yang berwenang untuk melakukan tindakan 

tersebut. Ulama bersepakat bahwa terdapat lima rukun dalam musaqah, 

yaitu:25 

a. Dua pihak yang berakad (al-‘aqidani). Keduanya disyaratkan sudah 

baligh dan berakal sehat. 

b. Objek musaqah. Menurut mayoritas ulama Hanafiyah, objek musaqah 

adalah pohon-pohon yang berbuah, seperti pohon kurma. Namun, 

sebagian ulama Hanafiyah lain membolehkan objek musaqah pada 

 
24 Akhmad Farroh Hasan, Fiqh Muamalah dari Klasik Hingga Kontemporer, (Malang: UIN Maliki 
Press 2018), 95. 
25 Rachmat Syafei, Fiqh Muamalah, (Bandung, Pustaka Setia, 2021), 158. 



 19 

pohon yang tidak berbuah, karena sama-sama memerlukan perawatan 

dan penyiraman. 

c. Buah. Buah yang dimaksud harus ditentukan pada saat akad, agar jelas 

bagi kedua belah pihak. 

d. Pekerjaan. Disyaratkan penggarap mengerjakan sendiri lahan tersebut. 

Jika ditentukan bahwa pemilik juga harus bekerja atau dikerjakan 

bersama-sama, maka akad dianggap tidak sah. Ulama juga menetapkan 

bahwa penggarap harus mengetahui batas waktu, yaitu kapan tanaman 

akan mulai berbuah dan kapan masa maksimalnya. Adapun ulama 

Hanafiyah tidak mensyaratkan batasan waktu, baik dalam akad 

muzara’ah maupun musaqah, karena Rasulullah SAW sendiri tidak 

menentukan batasan ketika bermuamalah dengan penduduk Khaibar. 

e. Shighat (lafal akad). Menurut ulama Syafi’iyah, tidak diperbolehkan 

menggunakan istilah ijarah (sewa) dalam akad musaqah karena 

memiliki perbedaan substansi. Namun, ulama Hanabilah membolehkan 

hal itu selama maksud dan tujuan akad tetap jelas. 

4. Berakhirnya Akad Musaqoh 

Menurut pandangan ulama Hanafiyah, akad musaqah dapat berakhir 

apabila terjadi salah satu dari tiga kondisi. Pertama, habisnya jangka waktu 

musaqah yang telah disepakati dalam perjanjian. Kedua, meninggalnya 

salah satu pihak yang terikat dalam akad. Ketiga, adanya pembatalan akad, 

baik melalui mekanisme al-Iqālah, yaitu pembatalan yang diusulkan oleh 

salah satu pihak dan disetujui oleh pihak lainnya, maupun karena adanya 

uzur atau alasan yang dapat diterima secara syar‘i. 



 20 

Sementara itu, ulama Syāfi‘iyah berpendapat bahwa akad musaqah 

berakhir secara otomatis ketika jangka waktu yang disepakati telah selesai. 

Misalnya, jika akad ditentukan selama sepuluh tahun, maka ketika masa 

tersebut berakhir, penggarap tidak lagi memiliki hak atas hasil panen yang 

muncul setelah lewatnya waktu tersebut. Hal ini menegaskan bahwa hak 

penggarap hanya berlaku sepanjang masa akad yang telah ditentukan, bukan 

setelahnya. 

Adapun menurut ulama Hanābilah, kedudukan akad musaqah 

disamakan dengan akad muzara’ah, yaitu termasuk akad yang bersifat tidak 

mengikat secara mutlak, sehingga kedua belah pihak memiliki hak untuk 

membatalkannya. Apabila pembatalan dilakukan setelah hasil buah mulai 

tampak, maka hasil tersebut tetap menjadi milik kedua belah pihak dan 

dibagikan sesuai dengan porsi yang telah ditetapkan dalam perjanjian 

sebelumnya. Hal ini disebabkan karena buah tersebut muncul dalam masa 

akad dan oleh karenanya menjadi hak bersama. 

Berdasarkan pendapat Hanabilah bahwa musaqah tidak batal (fasakh) 

karena meninggalnya penggarap. Apabila penggarap meninggal maka ahli 

warisnya menggantikan tempat penggarap dalam bekerja. Apabila mereka 

menolak maka mereka tidak boleh dipaksa guna bekerja. Dalam hal ini atas 

dasar putusan hakim, ahli waris pemilik boleh menyewa orang guna bekerja 

dengan imbalan yang diambil dari tirkah (harta waris) nya”.26 

C. Akad Muzara’ah 

1. Pengertian Akad Muzara’ah 

 
26 Ahmad Wardi Muslich. Fiqh Muamalat, (Jakarta: AMZAH, 2010), 415. 



 21 

Istilah al-muzara’ah berasal dari kata dasar al-zar’u yang secara 

etimologis bermakna menanam atau menumbuhkan (al-inbat). Muzara’ah 

merujuk pada bentuk kerja sama dalam bidang pertanian antara pemilik 

lahan dengan petani sebagai penggarap. Menurut pandangan ulama Mazhab 

Maliki, muzara’ah merupakan bentuk kemitraan dalam pengelolaan lahan 

pertanian. Sementara itu, ulama Mazhab Hanbali mendefinisikan 

muzara’ah sebagai praktik penyerahan lahan pertanian kepada petani untuk 

dikelola, dengan ketentuan hasil panen dibagi antara kedua belah pihak. Di 

Indonesia, praktik tersebut lazim dikenal dengan istilah "paruhan sawah”. 

Adapun menurut Imam Syafi’i, muzara’ah ialah bentuk pengelolaan 

tanah oleh petani dengan imbalan berupa sebagian hasil panen, di mana 

benih atau bibit disediakan oleh penggarap lahan itu sendiri. 

Berdasarkan berbagai pendapat tersebut, dapat disimpulkan bahwa 

muzara’ah merupakan bentuk kerja sama antara pemilik tanah dengan 

penggarap lahan melalui kesepakatan bagi hasil, di mana proporsi hasil 

panen ditentukan berdasarkan kesepakatan bersama, dan benih atau bibit 

tanaman disediakan oleh pemilik lahan. 

2. Rukun dan Syarat Muzara’ah 

Dalam Peraturan MA RI Nomor 02 Tahun 2008 tentang Kompilasi 

Hukum Ekonomi Syariah pasal 211,28 disebukan yang termasuk rukun 

muzara’ah adalah:27 

a. Pemilik lahan  

 
27 Mahkamah Agung Republik Indonesia, Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah (Bandung: 
Fokusmedia, 2008), 54. 



 22 

b. Penggarap  

c. Lahan yang digarap  

d. Akad. Akad disini maksudnya sighat; seperti halnya ucapan seseorang 

yakni ucapan dengan ucapan yang setara yang disebut pernyataan ijab 

dan qabul. 

Menurut jumhur ulama, terdapat sejumlah syarat dalam 

akad muzara’ah yang berkaitan dengan pihak yang berakad, benih yang 

digunakan, lahan yang dikerjakan, hasil panen, serta jangka waktu 

berlakunya akad:28 

a. Syarat pihak yang berakad. Orang yang melakukan akad haruslah 

baligh dan berakal sehat, agar mampu bertindak secara sah menurut 

hukum. Menurut sebagian ulama dari mazhab Hanafi, terdapat 

tambahan syarat yaitu bukan seorang murtad, sebab tindakan hukum 

dari orang yang murtad dianggap tidak memiliki kekuatan sampai ia 

kembali memeluk Islam. 

b. Syarat benih. Benih yang akan ditanam harus jelas jenisnya dan dapat 

menghasilkan. 

c. Syarat lahan. 

1) Lahan yang digunakan harus sesuai dengan adat kebiasaan petani, 

yaitu dapat diolah dan menghasilkan, sebab terdapat jenis tanaman 

tertentu yang tidak cocok ditanam di daerah tertentu. 

2) Batas-batas lahan harus jelas. 

 
28 H. Ahmad Luthfi, Friska Anggraini, Musaqat Dan Muzara’ah, Al-Mizan : Jurnal Ekonomi 
Syariah, Volume 6, Edisi I (Juli 2023), 46. 



 23 

3) Lahan diserahkan sepenuhnya kepada penggarap untuk dikelola, 

sedangkan pemilik tidak boleh ikut campur dalam proses 

pengelolaannya. 

d. Syarat hasil panen. 

1) Pembagian hasil harus ditentukan secara jelas, umumnya dalam 

bentuk persentase. 

2) Hasil panen menjadi milik bersama para pihak yang berakad, tanpa 

ada pengkhususan terlebih dahulu untuk salah satu pihak. 

3) Besaran pembagian hasil ditetapkan sejak awal akad, misalnya 

sepertiga atau seperempat, sehingga tidak menimbulkan sengketa di 

kemudian hari. Penentuan hasil tidak boleh berbentuk nominal tetap, 

seperti satu kwintal atau satu karung, karena besarnya hasil panen 

bisa jadi jauh di bawah atau melebihi jumlah tersebut. 

e. Syarat jangka waktu. Batas waktu akad harus jelas ditentukan dalam 

perjanjian, agar tidak merugikan salah satu pihak, misalnya pembatalan 

sepihak sewaktu-waktu. Penentuan jangka waktu ini biasanya 

disesuaikan dengan adat kebiasaan setempat. 

f. Syarat objek akad. Objek akad harus jelas, termasuk pemanfaatan 

benih, pupuk, dan obat-obatan yang digunakan, sesuai dengan 

ketentuan yang berlaku di daerah setempat. 

3. Berakhirnya Akad Muzara’ah 

Secara umum, berakhirnya akad muzara’ah dapat disebabkan oleh 

beberapa hal sebagai berikut:29 

 
29 Abdul Manan, Hukum Ekonomi Syariah, (Jakarta: Kencana, 2012), 111. 



 24 

a. Petani penggarap mengundurkan diri. Dalam kondisi ini, akad dapat 

dibatalkan menurut pendapat ulama yang membolehkan praktik 

muzara’ah. Namun, menurut ulama yang tidak membolehkan 

pembatalan sepihak, maka pengelolaan lahan harus tetap dilanjutkan 

dengan cara menunjuk pengganti petani penggarap. 

b. Petani penggarap tidak lagi mampu bekerja. Apabila hal ini terjadi, 

pemilik tanah berhak menunjuk orang lain sebagai pengganti untuk 

mengelola lahan. Adapun hak imbalan berupa bagian hasil pertanian 

tetap menjadi milik petani penggarap sebelumnya. 

c. Salah satu pihak dalam akad meninggal dunia. Menurut pandangan 

ulama yang memperbolehkan muzara’ah, kedudukan pihak yang 

meninggal dapat digantikan oleh ahli waris atau walinya sehingga 

keberlangsungan akad tetap terjaga. 

d. Kerja sama diakhiri atas kesepakatan kedua belah pihak. Dalam hal ini, 

akad muzara’ah dinyatakan berakhir secara damai sesuai dengan 

persetujuan bersama. 

e. Jangka waktu akad telah jatuh tempo. Apabila masa perjanjian berakhir 

sementara musim panen belum tiba, maka kerja sama tetap dilanjutkan 

hingga panen selesai. Selanjutnya, hasil pertanian dibagi sesuai dengan 

kesepakatan yang telah ditetapkan sebelumnya. 

D. Akad Mukhabarah 

1. Pengertian Akad Mukhabarah 

Menurut Dharin Nas, Imam Al-Syafi’i berpendapat bahwa mukhabarah 

merupakan bentuk kerja sama dalam mengolah lahan, di mana pekerja 



 25 

menggarap tanah dan memperoleh imbalan dari hasil panen yang dihasilkan 

dari tanah tersebut. Sementara itu, muzara’ah dipahami sebagai kerja sama 

di mana seorang pekerja menyewa tanah dengan imbalan berupa bagian 

tertentu dari hasil panen.30 

Pendapat serupa juga dikemukakan oleh Syaikh Ibrahim Al-Bajuri. Ia 

menjelaskan bahwa mukhabarah adalah bentuk kerja sama di mana pemilik 

tanah hanya menyerahkan lahan kepada penggarap, sementara modal 

sepenuhnya berasal dari pengelola. Sebaliknya, muzara’ah adalah kerja 

sama di mana pengelolaan lahan dilakukan oleh pekerja dengan imbalan 

bagian hasil panen, sedangkan modal berasal dari pemilik tanah. 

Dalam pandangan Imam Al-Mawardi, mukhabarah memiliki makna 

yang serupa dengan muzara’ah, yakni menyewa lahan dengan imbalan 

berupa bagian dari hasil panen. Perbedaannya hanya terletak pada asal-usul 

istilah mukhabarah yang dikaitkan dengan praktik serupa yang pernah 

terjadi di wilayah Khaibar. 

Selanjutnya, Imam Taqiyuddin dalam kitab Kifayatul Ahya 

menjelaskan bahwa muzara’ah merupakan praktik menyewa pekerja untuk 

menggarap lahan dengan upah berupa sebagian dari hasil panen. Sementara 

itu, mukhabarah didefinisikan sebagai transaksi kerja sama pengelolaan 

lahan dengan imbalan sebagian hasil panen yang diperoleh dari tanah 

tersebut. 

Berdasarkan berbagai definisi tersebut, dapat dipahami bahwa 

mukhabarah dan muzara’ah memiliki kesamaan serta perbedaan. 

 
30 Prilia Kurnia Ningsih, Fiqh Muamalah, (Jakkarta: Rajawali Pers, 2021), 151. 



 26 

Kesamaan keduanya terletak pada aktivitas penyerahan lahan dari pemilik 

kepada pengelola untuk dikelola. Adapun perbedaannya terletak pada 

sumber modal, apabila modal berasal dari pengelola, maka disebut 

mukhabarah, sedangkan apabila modal berasal dari pemilik tanah, maka 

disebut muzara’ah. 

2. Syarat-syarat Akad Mukhabarah 

Menurut jumhur ulama, syarat-syarat Mukhabarah, ada yang 

berkaitan dengan orang-orang yang berakad, benih yang akan ditanam, 

lahan yang akan dikerjakan, hasil yang akan dipanen, dan jangka waktu 

berlaku akad, Berikut syarat-syaratnya:31 

a. Syarat yang berkaitan dengan orang yang melakukan akad, harus balig 

dan berakal, agar mereka dapat bertindak atas nama hukum. Oleh 

sebagian ulama mazhab Hanafi, selain syarat tersebut ditambah lagi 

syarat bukan orang murtad, karena tindakan orang murtad dianggap 

Mauquf, yaitu tidak mempunyai efek hukum, seperti ia masuk Islam 

kembali, namun, Abu Yusuf dan Muhammad Hasan Asy- Syaibani, 

tidak menyetujui syarat tambahan itu karena akad muzara’ah tidak 

dilakukan sesama muslim saja, tetapi boleh juga antara muslim dengan 

non muslim.  

b. Syarat yang berkaitan dengan benih yang akan ditanam harus jelas dan 

menghasilkan.  

c. Syarat yang berkaitan dengan lahan pertanian adalah:  

 
31 Prilia Kurnia Ningsih, Fiqh Muamalah, (Jakkarta: Rajawali Pers, 2021), 151. 



 27 

1) Lahan itu bisa diolah dan menghasilkan, sebab ada tanaman yang 

tidak cocok ditanam di daerah tertentu.  

2) Batas-batas lahan itu jalas.  

3) Lahan itu sepenuhnya diserahkan kepada petani untuk diolah dan 

pemilik lahan tidak boleh ikut campur tangan untuk mengelolanya. 

d. Syarat yang berkaitan dengan hasil sebagai berikut: 

1) Pembagian hasil panen harus jelas 

2) Hasil panen itu benar-benar milik Bersama orang yang berakad, 

tanpa ada pengkhususan seperti disisihkan lebih dahulu sekian 

persen. 

3) Bagian antara amil dan malik adalah dari satu jenis barang yang 

sama. 

4) Bagian kedua belah pihak sudah dapat diketahui. 

5) Tidak disyaratkan bagi salah satunya penambahan yang maklum.  

e. Syarat yang berkaitan dengan waktu pun harus jelas di dalam akad, 

sehingga pengelola tidak dirugikan seperti membatalkan akad sewaktu-

waktu.  

1) Waktu yang telah ditentukan.  

2) Waktu itu memungkinkan untuk menanam tanaman yang dimaksud.  

3) Waktu tersebut memungkinkan dua belah pihak hidup menurut 

kebiasaan.  

f. Syarat yang berhubungan dengan alat-alat Mukhabarah, alat-alat 

tersebut disyaratkan berupa hewan atau yang lain dibebankan kepada 

pemilik tanah. 



 28 

3. Rukun Akad Mukhabarah 

Rukun-rukun dari akad Mukhabarah meliputi:32 

a. Penggarap dan pemilik tanah (akid)  

Akid adalah seseorang yang mengadakan akad, di sini berperan 

sebagai penggarap atau pemilik tanah pihak-pihak yang mengadakan 

akid, maka para mujtahid sepakat bahwa akad mukhabarah sah apabila 

dilakukan oleh seseorang yang telah mencapai umur, seseorang berakal 

sempurna dan seseorang yang telah mampu berikhtiar. 

b. Objek muzara’ah dan mukhabarah (ma’qud ilaih)  

Ma’qud ilaih adalah benda yang berlaku pada hukum akad atau 

barang yang dijadikan objek pada akad. Ia dijadikan rukun karena 

kedua belah pihak telah mengetahui wujud barangnya, sifat keduanya, 

serta harganya dan manfaat apa yang diambil. Akad mukhabarah itu 

tidak boleh kecuali tanah yang sudah diketahui. Kalau tidak diketahui 

kecuali dengan dilihat seperti tanah pekarangan, maka dengan hal ini 

tidak boleh hingga dilihat terlebih dahulu. Dan juga tidak boleh kecuali 

atas tanah-tanah yang bermanfaat atau subur. Kesuburan tanah-tanah 

tersebut dapat dilihat dari penggunaan tersebut pada masa sebelumnya 

atau dapat menggunakan alat pengukur kualitas kesuburan tanah 

tersebut. Hal ini dilakukan untuk menghindari kerugian(baik tenaga 

maupun biaya) dari masing-masing pihak yang bersangkutan. 

c. Harus ada ketentuan bagi hasil  

 
32 Prilia Kurnia Ningsih, Fiqh Muamalah, (Jakkarta: Rajawali Pers, 2021), 153. 



 29 

Menurut ketentuan dalam akad muzara’ah atau mukhabarah 

perlu diperhatikan ketentuan pembagian hasil seperti setengah, 

sepertiga, seperempat, lebih banyak atau lebih sedikit dari itu. Hal itu 

harus diketahui dengan jelas, disamping untuk pembagiannya. Karena 

masalah yang sering muncul ke permukaan dewasa ini dalam dunia 

perserikatan adalah masalah yang menyangkut pembagian hasil serta 

waktu pembiayaan. Pembagian hasil harus sesuai dengan kesepakatan 

keduanya.  

d. Ijab dan kabul 

Suatu akad akan terjadi apabila ada ijab dan kabul, baik dalam 

bentuk perkataan atau dalam bentuk persyaratan yang menunjukkan 

adanya persetujuan kedua belah pihak dalam melakukan akad tersebut. 

Ijab dan kabul artinya ikatan antara pemilik tanah dan penggarapnya. 

E. Akad Mudharabah 

1. Pengertian Mudharabah 

Mudharabah berasal dari kata dharb yang berarti memukul, 

berjalan. Makna tersebut merujuk pada aktivitas seseorang yang 

“memukulkan kakinya” sebagai simbol dari usaha atau perjalanan dalam 

menjalankan kegiatan bisnis.33 Mudharabah, yang juga dikenal dengan 

istilah qiradh, bentuk perikatan dalam Islam termasuk kategori syirkah 

atau kemitraan, dengan sistem laba usaha antara pemilik dana/modal dan 

pengelola. 

 
33 Dimas Ardiansyah, “Implementasi Pembiayaan Dengan Akad Mudharabah (Studi pada 3 Bank 
Syariah di Kota Malang)”, Jurnal Ilmiah, Universitas Brawijaya, Malang (2013). 46. 



 30 

Wahbah az-Zuhaily mangatakan bahwa Mudharabah merupakan 

bentuk perjanjian perikatan kerja sama dua orang, di mana ada pemodal 

(ṣāḥibul māl) yang memberikan dana sebagai modal dalam menjalankan 

usaha, sementara itu, ada pengelola (muḍārib). Pembagian laba dilakukan 

sesuai kesepakatan perjanjian.34 

Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah mendefinisikan Mudharabah 

sebagai perikatan antara pemilik dana dengan pengelola usaha untuk 

menjalankan kegiatan usaha tertentu, dengan mekanisme pembagian laba 

berdasarkan kesepakatan. 

Fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-

MUI) mendefinisikan Mudharabah adalah perikatan usaha dua pihak, 

yakni pemilik modal (ṣāḥibul māl, mālīk, atau Lembaga Keuangan 

Syariah) berkewajiban menyediakan modal usaha, sementara pengelola 

modal (‘āmil, muḍārib) mempunyai kewajiban untuk mengelola usaha. 

Laba yang dihasilkan dibagi sesuai perikatan kerja sama.35 

Dari berbagai pendapat yang telah dikemukakan, dapat disimpulkan 

Mudharabah merupakan bentuk perikatan kerja sama dalam bidang usaha, 

yakni ada pemilik dana atau modal dan pengelola. Seluruh pembiayaan 

usaha disediakan sepenuhnya oleh pemilik dana, sementara pihak 

pengelola bertanggung jawab dalam menjalankan kegiatan usaha tersebut. 

Laba yang didapatkan dari hasil usaha kemudian dibagi sesuai dengan 

kesepakatan dalam perjanjian secara tertulis. 

 
34 Ismail Nawawi, Fikih Muamalah Klasik dan Kontemporer: Hukum Perjanjian, Ekonomi, Bisnis, 
dan Sosial (Bogor: Penerbit Ghalia Indonesia, 2012), 141. 
35 Fatwa DSN-MUI No. 07/DSN-MUI/IV/2000 Tentang Pembiayaan Mudharabah. 



 31 

2. Dasar Hukum Mudharabah 

Menurut mayoritas ulama (jumhūr al-‘ulamā’), hukum Mudharabah 

pada dasarnya diperbolehkan selama pelaksanaannya berdasarkan pada 

norma dan asas-asas hukum Islam: 

Al-Qur’an Surah Al-Jumu’ah: 10 

نَوْحُلِفْـُت مْكَُّلعََّل ايرًْثِكَ Dَّٰا اورُكُذْاوَ Dِّٰا لِضْفَ نْمِ اوْغُـَتـْباوَ ضِرْلاَْا فىِ اوْرُشِتَـْنافَ ةُولَّٰصلا تِيَضِقُ اذَاِفَ  

Artinya: Apabila salat telah dilaksanakan, bertebaranlah kamu di bumi, 
carilah karunia Allah, dan ingatlah Allah sebanyak-banyaknya agar kamu 
beruntung.36 
Al-Qur’an Surah An-Nisa’: 29 

Qَٰٓلاَ اوْـُنمَاٰ نَيْذَِّلا اهَُّـي Xَُْمْكُنَْـيـَب مْكُلَاوَمْاَ اوْٓلُك Yِْاوْٓلُـُتقْـَت لاَوَ ۗ مْكُنْمِّ ضٍارَـَت نْعَ ةًرَاتجَِ نَوْكُتَ نْاَ َّٓلااِ لِطِابَل  

امًيْحِرَ مْكُبِ نَاكَ Dَّٰا َّناِ ۗ مْكُسَفُـْناَ   

Artinya: Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan 
harta sesamamu dengan cara yang batil (tidak benar), kecuali berupa 
perniagaan atas dasar suka sama suka di antara kamu. Janganlah kamu 
membunuh dirimu. Sesungguhnya Allah adalah Maha Penyayang 
kepadamu.37 

3. Rukun dan Syarat Mudharabah 

 Pandangan Madzab Syafi‘iyah, akad Mudharabah terdiri atas enam rukun 

utama yang menjadi unsur pokok pelaksanaannya, antara lain:38 

a. Pemilik dana (ṣāḥibul māl), yaitu pihak yang berperan sebagai pemodal 

atau harta sebagai modal usaha. 

b. Pengelola (muḍārib), yaitu individu atau pihak yang menerima dan 

mengelola modal untuk menjalankan usaha. 

 
36 Al-Qur’an Kemenag, Surah Al-Jumu’ah, ayat 10. 
37 Al-Qur’an Kemenag, Surah An-Nisa’, ayat 29. 
38 Mahmudatus Sa'diyah, "Mudharabah dalam Fiqih dan Perbankan Syariah," Jurnal Syariah, Vol. 
1, no. 2, (2013), 309. 



 32 

c. Akad Mudharabah, yaitu perjanjian atau kontrak kemitraan usaha yang 

telah disetujui oleh pemilik modal dan pengelola. 

d. Modal (māl), berupa dana atau aset yang digunakan sebagai dasar 

dalam pelaksanaan usaha. 

e. Amal, yaitu aktivitas atau usaha yang dilakukan oleh pengelola dalam 

rangka mengembangkan dan mengelola modal tersebut guna 

memperoleh keuntungan. 

f. Keuntungan, yaitu hasil finansial yang dihasilkan dari kegiatan usaha, 

kemudian didistribusikan kepada kedua pihak berdasarkan perjanjian 

yang telah disepakati dalam akad. 

Adapun syarat sah Mudharabah sebagai berikut: 

a. Kecakapan hukum 

 Para pihak sesuai dengan akad Mudharabah harus cakap hukum 

dalam mengadakan perjanjian. 

b. Modal 

Modal dalam akad Mudharabah wajib mempunyai empat 

syarat-syarat, yaitu: Dana atau modal, karena Mudharabah termasuk 

dalam kategori syirkah yang mensyaratkan penggunaan mata uang. 

Modal tidak boleh berupa barang, seperti perabot rumah tangga, guna 

menghindari kesalahan dalam pembagian keuntungan.39 Modal harus 

jelas jumlah dan ukurannya. Modal tidak boleh dalam bentuk piutang, 

 
39 Andri Soemitra, Hukum Ekonomi Syariah dan Fiqh Muamalah di Lembaga Keuangan dan Bisnis 
Kontemporer, (Jakarta Timur: Kencana, 2019), 108. 



 33 

modal yang digunakan harus berupa dana yang siap dipergunakan. 

Modal harus disalurkan kepada pengelola usaha (muḍārib). 

c. Keuntungan 

Pembagian keuntungan harus memenuhi beberapa ketentuan, 

yaitu, keuntungan harus dibagi secara jelas dan dinyatakan dalam 

persentase tertentu. Keuntungan harus dipisahkan dari modal agar 

pengelola memperoleh keuntungan bersih, bukan pengembalian 

modal. Pembagian keuntungan dilakukan berdasarkan kesepakatan 

antara pemilik dana dan pengelola. Keuntungan berhak diperoleh bagi 

kedua belah pihak. Setelah dana/modal dikembalikan, selanjutnya 

adalah pembagian laba, Ijab dan Qabul. Sighat atau pernyataan dalam 

akad sebelum tercapainya kesepakatan, dan menjadi tidak sah jika ada 

pihak yang menolak. Hal tersebut dapat dilaksanakan baik secara lisan 

maupun tertulis. 

4. Macam- Macam Mudharabah 

Mudharabah dibedakan menjadi dua bentuk, yakni muḍharabah 

muthlaqah dan mudharabah muqayyadah. 

a. Mudharabah Muthlaqah 

Mudharabah muthlaqah merupakan akad perikatan antara 

ṣāḥibul māl (pemilik dana atau modal) dengan muḍārib (pengelola 

modal) yang mempunyai cakupan yang luas tanpa adanya batasan 

terkait jenis usaha, wilayah operasional, maupun jangka waktu 

pelaksanaan usaha. Dalam jenis muḍharabah ini, pengelola memiliki 

kebebasan penuh untuk menggunakan modal dalam berbagai jenis 



 34 

usaha dan di daerah mana pun yang dianggap dapat memberikan 

keuntungan.40 

b. Mudharabah Muqayyadah 

Mudharabah muqayyadah merupakan bentuk kemitraan usaha 

antara dua pihak atau lebih, yakni pemilik dana (ṣāḥibul māl) dan 

pengelola dana (muḍārib). Pada jenis akad ini, penyedia dana 

memiliki ketentuan-ketentuan khusus terkait penggunaan modal, 

seperti pembatasan tempat usaha, metode investasi, jenis usaha yang 

dijalankan, objek investasi, serta jangka waktu pelaksanaan usaha.41 

 

  

 
40 Ismail, Perbankan Syariah (Jakarta: Kencana, 2011), 68. 
41 M. Pudjihardjo dan Nur Faizin Muhith, Fikih Muamalah Ekonomi Syariah (Malang: UB Press, 
2019), 50. 


