BAB 11

LANDASAN TEORI

A. Teori figh muamalah

1.

Konsep figh muamalah

Dalam terminologi hukum Islam, figh muamalah merujuk pada
kumpulan norma atau aturan syariah yang mengatur interaksi dan
perbuatan hukum seseorang dalam urusan-urusan duniawi, seperti
transaksi jual beli, pinjam-meminjam, bentuk kerja sama, kemitraan,
pengelolaan lahan secara bersama, dan kegiatan sewa-menyewa. Figh
muamalah membahas aturan-aturan yang mengatur interaksi sosial antar
manusia, baik yang berkaitan dengan benda maupun perjanjian atau ikatan
hukum.!®

Secara umum, sumber hukum figh terdiri dari dua jenis, yaitu
sumber naqli seperti Al-Qur’an, Hadist, dan sumber aq/i (akal) atau ijtihad.
Hukum figh dalam penerapannya merujuk pada tiga sumber utama yaitu
Al-Qur’an, Hadist, serta ijtihad.!”

Dalam muamalah, ada prinsip-prinsip dasar yang menjelaskan
bahwa segala bentuk aktivitas muamalah pada dasarnya diperbolehkan
(mubah), selama dilakukan secara sukarela tanpa paksaan, menjunjung
nilai keadilan, menghindari unsur kezaliman, bertujuan memberikan

manfaat dan menghindari kerugian bagi masyarakat. Selain itu, muamalah

16 Nasrun Haroen, Figh Muamalah, (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2007), 1.
17 Hariman Surya Siregar, Koko Khoerudin, Fikih Muamalah Teori dan Implementasi, (Bandung:
PT. Remaja Rosdakarya, 2019), 6.

13



juga harus memperhatikan prinsip pencegahan terhadap potensi kerusakan
(saddu al-dzari’ah), serta menjauhi praktik seperti monopoli (ihtikar),
ketidakjelasan (gharar), perjudian (maisir), dan riba.'8

2. Konsep Perjanjian (Akad)

Secara etimologis, istilah akad berasal dari bahasa Arab al-‘aqd
yang bermakna ikatan, perjanjian, atau permufakatan (al-ittifaq).
Sementara itu, menurut terminologi fikih, akad dipahami sebagai
ungkapan ijab dan kabul yang diakui secara syara’, serta menetapkan
adanya kerelaan dari kedua belah pihak. Al-Qur’an menegaskan
pentingnya pemenuhan janji, sebagaimana firman Allah dalam QS. Ali

Imran ayat 76:
/o"aﬁo 4 A4 ;.‘ 3 "'?'/ o~ "a/ S - ‘,
Ol Com ) (8 8l 5 0ms (851 A (b

“Bukan begitu! Siapa yang menepati janji dan bertakwa, sesungguhnya
Allah mencintai orang-orang yang bertakwa.”!

Dalam Al-Qur’an, istilah ‘ahdu merujuk pada janji seseorang untuk
melakukan atau meninggalkan suatu perbuatan tanpa harus melibatkan
pihak lain. Janji tersebut tetap mengikat meskipun tidak disertai
persetujuan pihak lain. Sementara itu, istilah ‘aqdu mengacu pada
hubungan dua janji atau lebih yang saling berkaitan, yaitu ketika seseorang
menyampaikan janji lalu pihak lain menyetujuinya. Dengan demikian,

terbentuklah sebuah ikatan atau perikatan di antara keduanya.

18 Syaikhu, Ariyadi dan Norwili, Fikih Muamalah: Memahami Konsep dan Dialektika, (Yogyakarta:
K media, 2020), 9.
' Qur’an Kemenag, Surah Ali-Imran ayat 76.

14



Dari uraian tersebut dapat dipahami bahwa suatu ‘agdi (persetujuan)
mencakup tiga tahap, yaitu: (1) perjanjian ( ‘ahdu), (2) persetujuan antara
dua janji atau lebih, dan (3) perikatan ( ‘agdu).

Akad pada dasarnya merupakan suatu tindakan hukum yang
dilakukan secara sadar oleh dua pihak atau lebih berdasarkan kerelaan
masing-masing. Dari akad ini lahirlah hak dan kewajiban bagi para pihak.
Rukun akad mencakup:2°

a. ‘Aqid (subjek akad), yaitu para pihak yang melakukan akad. Pihak
yang berakad dapat terdiri dari satu orang atau lebih, misalnya dalam
jual beli antara penjual dan pembeli, atau dalam kesepakatan ahli
waris yang jumlahnya lebih dari satu. ‘Aqid dapat berupa pemilik hak
langsung (agid ashli) maupun wakil yang diberi kewenangan.

b. Ma’qud ‘alaih (objek akad), yakni barang atau hal yang menjadi objek
dalam akad, seperti barang pada akad jual beli, pemberian pada akad
hibah, atau utang pada akad kafalah.

c. Maudhu’ al-‘agd (tujuan akad), yaitu maksud wutama dari
dilaksanakannya akad. Tujuan suatu akad harus jelas dan diakui oleh
syara’ 2!

d. Shighat al-‘aqd (lafaz akad), yang berupa ijab (pernyataan kehendak
awal dari salah satu pihak) dan kabul(persetujuan pihak lain yang

mengikuti ijab).

20 Hendi Suhendi, Figh Muamalah, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2014), 44.
2l Ayik Dyahsasena, Siti Nurhayati, Akad Kerja Sama Usaha Wisata Air Perspektif Hukum Islam,
Jurnal Ekonomi dan Hukum Islam Volume 6, Nomor 1, April 2022, 17.

15



Selain rukun, terdapat syarat-syarat umum yang harus dipenuhi agar
suatu akad sah, antara lain: pihak yang berakad harus cakap hukum, objek
akad dapat diberlakukan hukum syara’, akad dilakukan oleh orang yang
berwenang, tidak bertentangan dengan syara’, memberi manfaat, serta
berlangsung dengan adanya kesinambungan antara ijab dan kabul.

Para ulama fikih juga menegaskan bahwa akad dapat berakhir
apabila:??

a. Masa berlaku akad telah habis (jika akad memiliki jangka waktu
tertentu).

b. Akad dibatalkan oleh para pihak (apabila akad bersifat tidak
mengikat).

c. Dalam akad yang bersifat mengikat, akad berakhir apabila: Terdapat
cacat atau kerusakan dalam akad (fasad) karena syarat atau rukunnya
tidak terpenuhi. Berlaku hak khiyar (syarat, aib, atau rukyat). Salah
satu pihak tidak melaksanakan kewajiban. Dan tujuan akad telah
tercapai secara sempurna.

d. Salah satu pihak yang berakad meninggal dunia, meskipun tidak
semua jenis akad otomatis berakhir dengan kematian salah satu pihak.

B. Akad Musaqah
1. Pengertian Akad Musaqah

Istilah musaqah berasal dari kata al-sagyu yang secara harfiah

bermakna menyiram. Di kalangan ulama Madinah, praktik ini dikenal

dengan sebutan al-mu ‘amalah, yang bersumber dari kata al-‘amal yang

22 Rahmat Syafei, Figh Muamalah, (Bandung: Pustaka Setia, 2020), 58.

16



berarti pekerjaan atau aktivitas kerja. Oleh karena itu, dalam praktik
pertanian terdapat dua istilah yang memiliki substansi serupa, yakni akad
musaqgah dan akad muamalah.??

Menurut Abdurrahman al-Jaziri, musaqah merupakan akad yang
dilakukan untuk pemeliharaan pohon kurma, tanaman pertanian, serta
tumbuhan lainnya dengan syarat-syarat tertentu. Sementara itu, menurut
pandangan mazhab Syafi’iyah, musaqah diartikan sebagai penyerahan
pekerjaan dari pemilik pohon kurma dan anggur kepada pihak lain, dengan
tujuan memperoleh manfaat bersama melalui aktivitas penyiraman,
pemeliharaan, dan penjagaan tanaman tersebut, di mana pekerja berhak
memperoleh bagian tertentu dari hasil panen pohon-pohon tersebut.

Dengan demikian, musaqah dapat didefinisikan sebagai akad kerja
sama antara pemilik tanaman dan pekerja dalam hal pemeliharaan tanaman,
di mana imbalan bagi pekerja berupa bagian hasil buah dari tanaman yang
dikelolanya.

2. Syarat-syarat musaqah
Syarat-syarat musaqah diantaranya ialah:
a. Syarat yang berhubungan dengan ‘agidain, yakni harus berakal.
b. Syarat yang berhubungan dengan tanaman, yakni disyaratkan adanya
penentuan macam apa saja yang akan ditanam.
c. Hal yang Berkaitan dengan pendapatan hasil dari tanaman, yakni:
1) Bagian masing-masing harus disebutkan jumlahnya (persentase

ketika akad).

% Prilia Kurnia Ningsih, “Figh Muamalah”, Rajawali Pers, 2021, 136.

17



2) Hasil ialah milik bersama.

3) Bagian antara Amil dan Malik ialah dari satu jenis barang yang
sama.

4) Bagian kedua belah pihak sudah dapat diketahui.

5) Tidak disyaratkan bagi salah satunya penambahan yang ma "lum.

d. Hal yang berhubungan dengan tanah yang akan ditanami.

e. Hal yang berhubungan dengan waktu.

f. Hal yang berhubungan dengan alat-alat muzara’ah, alat-alat tersebut
disyaratkan berupa hewan atau yang lainnya dibebankan kepada
pemilik tanah” 24

3. Rukun Musaqah
Rukun musaqah pada dasarnya sama dengan rukun akad lainnya,
yaitu adanya ijab dan kabul, baik melalui ucapan, tulisan, maupun isyarat,
selama berasal dari pihak yang berwenang untuk melakukan tindakan
tersebut. Ulama bersepakat bahwa terdapat lima rukun dalam musagah,
yaitu:®

a. Dua pihak yang berakad (al-‘agidani). Keduanya disyaratkan sudah
baligh dan berakal sehat.

b. Objek musagah. Menurut mayoritas ulama Hanafiyah, objek musaqah
adalah pohon-pohon yang berbuah, seperti pohon kurma. Namun,

sebagian ulama Hanafiyah lain membolehkan objek musagah pada

24 Akhmad Farroh Hasan, Figh Muamalah dari Klasik Hingga Kontemporer, (Malang: UIN Maliki
Press 2018), 95.
25 Rachmat Syafei, Figh Muamalah, (Bandung, Pustaka Setia, 2021), 158.

18



pohon yang tidak berbuah, karena sama-sama memerlukan perawatan
dan penyiraman.

c. Buah. Buah yang dimaksud harus ditentukan pada saat akad, agar jelas
bagi kedua belah pihak.

d. Pekerjaan. Disyaratkan penggarap mengerjakan sendiri lahan tersebut.
Jika ditentukan bahwa pemilik juga harus bekerja atau dikerjakan
bersama-sama, maka akad dianggap tidak sah. Ulama juga menetapkan
bahwa penggarap harus mengetahui batas waktu, yaitu kapan tanaman
akan mulai berbuah dan kapan masa maksimalnya. Adapun ulama
Hanafiyah tidak mensyaratkan batasan waktu, baik dalam akad
muzara’ah maupun musaqah, karena Rasulullah SAW sendiri tidak
menentukan batasan ketika bermuamalah dengan penduduk Khaibar.

e. Shighat (1afal akad). Menurut ulama Syafi’iyah, tidak diperbolehkan
menggunakan istilah jjarah (sewa) dalam akad musagah karena
memiliki perbedaan substansi. Namun, ulama Hanabilah membolehkan
hal itu selama maksud dan tujuan akad tetap jelas.

. Berakhirnya Akad Musaqoh
Menurut pandangan ulama Hanafiyah, akad musagah dapat berakhir

apabila terjadi salah satu dari tiga kondisi. Pertama, habisnya jangka waktu

musaqah yang telah disepakati dalam perjanjian. Kedua, meninggalnya
salah satu pihak yang terikat dalam akad. Ketiga, adanya pembatalan akad,
baik melalui mekanisme al-Igalah, yaitu pembatalan yang diusulkan oleh
salah satu pihak dan disetujui oleh pihak lainnya, maupun karena adanya

uzur atau alasan yang dapat diterima secara syar‘i.

19



Sementara itu, ulama Syafi‘iyah berpendapat bahwa akad musaqah
berakhir secara otomatis ketika jangka waktu yang disepakati telah selesai.
Misalnya, jika akad ditentukan selama sepuluh tahun, maka ketika masa
tersebut berakhir, penggarap tidak lagi memiliki hak atas hasil panen yang
muncul setelah lewatnya waktu tersebut. Hal ini menegaskan bahwa hak
penggarap hanya berlaku sepanjang masa akad yang telah ditentukan, bukan
setelahnya.

Adapun menurut ulama Hanabilah, kedudukan akad musaqah
disamakan dengan akad muzara’ah, yaitu termasuk akad yang bersifat tidak
mengikat secara mutlak, sehingga kedua belah pihak memiliki hak untuk
membatalkannya. Apabila pembatalan dilakukan setelah hasil buah mulai
tampak, maka hasil tersebut tetap menjadi milik kedua belah pihak dan
dibagikan sesuai dengan porsi yang telah ditetapkan dalam perjanjian
sebelumnya. Hal ini disebabkan karena buah tersebut muncul dalam masa
akad dan oleh karenanya menjadi hak bersama.

Berdasarkan pendapat Hanabilah bahwa musaqah tidak batal (fasakh)
karena meninggalnya penggarap. Apabila penggarap meninggal maka ahli
warisnya menggantikan tempat penggarap dalam bekerja. Apabila mereka
menolak maka mereka tidak boleh dipaksa guna bekerja. Dalam hal ini atas
dasar putusan hakim, ahli waris pemilik boleh menyewa orang guna bekerja
dengan imbalan yang diambil dari tirkah (harta waris) nya”.2

C. Akad Muzara’ah

1. Pengertian Akad Muzara’ah

26 Ahmad Wardi Muslich. Figh Muamalat, (Jakarta: AMZAH, 2010), 415.

20



Istilah al-muzara’ah berasal dari kata dasar al-zar’u yang secara
etimologis bermakna menanam atau menumbuhkan (al-inbat). Muzara’ah
merujuk pada bentuk kerja sama dalam bidang pertanian antara pemilik
lahan dengan petani sebagai penggarap. Menurut pandangan ulama Mazhab
Maliki, muzara’ah merupakan bentuk kemitraan dalam pengelolaan lahan
pertanian. Sementara itu, ulama Mazhab Hanbali mendefinisikan
muzara’ah sebagai praktik penyerahan lahan pertanian kepada petani untuk
dikelola, dengan ketentuan hasil panen dibagi antara kedua belah pihak. Di
Indonesia, praktik tersebut lazim dikenal dengan istilah "paruhan sawah”.

Adapun menurut Imam Syafi’i, muzara’ah ialah bentuk pengelolaan
tanah oleh petani dengan imbalan berupa sebagian hasil panen, di mana
benih atau bibit disediakan oleh penggarap lahan itu sendiri.

Berdasarkan berbagai pendapat tersebut, dapat disimpulkan bahwa
muzara’ah merupakan bentuk kerja sama antara pemilik tanah dengan
penggarap lahan melalui kesepakatan bagi hasil, di mana proporsi hasil
panen ditentukan berdasarkan kesepakatan bersama, dan benih atau bibit
tanaman disediakan oleh pemilik lahan.

2. Rukun dan Syarat Muzara’ah

Dalam Peraturan MA RI Nomor 02 Tahun 2008 tentang Kompilasi
Hukum Ekonomi Syariah pasal 211,28 disebukan yang termasuk rukun
muzara’ah adalah:?’

a. Pemilik lahan

27 Mahkamah Agung Republik Indonesia, Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah (Bandung:
Fokusmedia, 2008), 54.

21



b. Penggarap

c. Lahan yang digarap

d. Akad. Akad disini maksudnya sighat; seperti halnya ucapan seseorang
yakni ucapan dengan ucapan yang setara yang disebut pernyataan ijab
dan qabul.

Menurut  jumhur ulama, terdapat sejumlah syarat dalam
akad muzara’ah yang berkaitan dengan pihak yang berakad, benih yang
digunakan, lahan yang dikerjakan, hasil panen, serta jangka waktu
berlakunya akad:?®
a. Syarat pihak yang berakad. Orang yang melakukan akad haruslah

baligh dan berakal sehat, agar mampu bertindak secara sah menurut

hukum. Menurut sebagian ulama dari mazhab Hanafi, terdapat
tambahan syarat yaitu bukan seorang murtad, sebab tindakan hukum
dari orang yang murtad dianggap tidak memiliki kekuatan sampai ia
kembali memeluk Islam.
b. Syarat benih. Benih yang akan ditanam harus jelas jenisnya dan dapat
menghasilkan.
c. Syarat lahan.
1) Lahan yang digunakan harus sesuai dengan adat kebiasaan petani,
yaitu dapat diolah dan menghasilkan, sebab terdapat jenis tanaman
tertentu yang tidak cocok ditanam di daerah tertentu.

2) Batas-batas lahan harus jelas.

28 H. Ahmad Luthfi, Friska Anggraini, Musaqat Dan Muzara’ah, Al-Mizan : Jurnal Ekonomi
Syariah, Volume 6, Edisi I (Juli 2023), 46.

22



3) Lahan diserahkan sepenuhnya kepada penggarap untuk dikelola,
sedangkan pemilik tidak boleh ikut campur dalam proses
pengelolaannya.

d. Syarat hasil panen.

1) Pembagian hasil harus ditentukan secara jelas, umumnya dalam
bentuk persentase.

2) Hasil panen menjadi milik bersama para pihak yang berakad, tanpa
ada pengkhususan terlebih dahulu untuk salah satu pihak.

3) Besaran pembagian hasil ditetapkan sejak awal akad, misalnya
sepertiga atau seperempat, sehingga tidak menimbulkan sengketa di
kemudian hari. Penentuan hasil tidak boleh berbentuk nominal tetap,
seperti satu kwintal atau satu karung, karena besarnya hasil panen
bisa jadi jauh di bawah atau melebihi jumlah tersebut.

e. Syarat jangka waktu. Batas waktu akad harus jelas ditentukan dalam
perjanjian, agar tidak merugikan salah satu pihak, misalnya pembatalan
sepihak sewaktu-waktu. Penentuan jangka waktu ini biasanya
disesuaikan dengan adat kebiasaan setempat.

f. Syarat objek akad.Objek akad harus jelas, termasuk pemanfaatan
benih, pupuk, dan obat-obatan yang digunakan, sesuai dengan
ketentuan yang berlaku di daerah setempat.

3. Berakhirnya Akad Muzara’ah
Secara umum, berakhirnya akad muzara’ah dapat disebabkan oleh

beberapa hal sebagai berikut:*

29 Abdul Manan, Hukum Ekonomi Syariah, (Jakarta: Kencana, 2012), 111.

23



a. Petani penggarap mengundurkan diri. Dalam kondisi ini, akad dapat
dibatalkan menurut pendapat ulama yang membolehkan praktik
muzara’ah. Namun, menurut ulama yang tidak membolehkan
pembatalan sepihak, maka pengelolaan lahan harus tetap dilanjutkan
dengan cara menunjuk pengganti petani penggarap.

b. Petani penggarap tidak lagi mampu bekerja. Apabila hal ini terjadi,
pemilik tanah berhak menunjuk orang lain sebagai pengganti untuk
mengelola lahan. Adapun hak imbalan berupa bagian hasil pertanian
tetap menjadi milik petani penggarap sebelumnya.

c. Salah satu pihak dalam akad meninggal dunia. Menurut pandangan
ulama yang memperbolehkan muzara’ah, kedudukan pihak yang
meninggal dapat digantikan oleh ahli waris atau walinya sehingga
keberlangsungan akad tetap terjaga.

d. Kerja sama diakhiri atas kesepakatan kedua belah pihak. Dalam hal ini,
akad muzara’ah dinyatakan berakhir secara damai sesuai dengan
persetujuan bersama.

e. Jangka waktu akad telah jatuh tempo. Apabila masa perjanjian berakhir
sementara musim panen belum tiba, maka kerja sama tetap dilanjutkan
hingga panen selesai. Selanjutnya, hasil pertanian dibagi sesuai dengan
kesepakatan yang telah ditetapkan sebelumnya.

D. Akad Mukhabarah
1. Pengertian Akad Mukhabarah
Menurut Dharin Nas, Imam Al-Syafi’i berpendapat bahwa mukhabarah

merupakan bentuk kerja sama dalam mengolah lahan, di mana pekerja

24



menggarap tanah dan memperoleh imbalan dari hasil panen yang dihasilkan
dari tanah tersebut. Sementara itu, muzara’ah dipahami sebagai kerja sama
di mana seorang pekerja menyewa tanah dengan imbalan berupa bagian
tertentu dari hasil panen.3°

Pendapat serupa juga dikemukakan oleh Syaikh Ibrahim Al-Bajuri. la
menjelaskan bahwa mukhabarah adalah bentuk kerja sama di mana pemilik
tanah hanya menyerahkan lahan kepada penggarap, sementara modal
sepenuhnya berasal dari pengelola. Sebaliknya, muzara’ah adalah kerja
sama di mana pengelolaan lahan dilakukan oleh pekerja dengan imbalan
bagian hasil panen, sedangkan modal berasal dari pemilik tanah.

Dalam pandangan Imam Al-Mawardi, mukhabarah memiliki makna
yang serupa dengan muzara’ah, yakni menyewa lahan dengan imbalan
berupa bagian dari hasil panen. Perbedaannya hanya terletak pada asal-usul
istilah mukhabarah yang dikaitkan dengan praktik serupa yang pernah
terjadi di wilayah Khaibar.

Selanjutnya, Imam Taqiyuddin dalam kitab Kifayatul Ahya
menjelaskan bahwa muzara’ah merupakan praktik menyewa pekerja untuk
menggarap lahan dengan upah berupa sebagian dari hasil panen. Sementara
itu, mukhabarah didefinisikan sebagai transaksi kerja sama pengelolaan
lahan dengan imbalan sebagian hasil panen yang diperoleh dari tanah
tersebut.

Berdasarkan berbagai definisi tersebut, dapat dipahami bahwa

mukhabarah dan muzara’ah memiliki kesamaan serta perbedaan.

%0 Prilia Kurnia Ningsih, Figh Muamalah, (Jakkarta: Rajawali Pers, 2021), 151.

25



Kesamaan keduanya terletak pada aktivitas penyerahan lahan dari pemilik

kepada pengelola untuk dikelola. Adapun perbedaannya terletak pada

sumber modal, apabila modal berasal dari pengelola, maka disebut
mukhabarah, sedangkan apabila modal berasal dari pemilik tanah, maka
disebut muzara’ah.
2. Syarat-syarat Akad Mukhabarah

Menurut jumhur ulama, syarat-syarat Mukhabarah, ada yang
berkaitan dengan orang-orang yang berakad, benih yang akan ditanam,
lahan yang akan dikerjakan, hasil yang akan dipanen, dan jangka waktu
berlaku akad, Berikut syarat-syaratnya:>!

a. Syarat yang berkaitan dengan orang yang melakukan akad, harus balig
dan berakal, agar mereka dapat bertindak atas nama hukum. Oleh
sebagian ulama mazhab Hanafi, selain syarat tersebut ditambah lagi
syarat bukan orang murtad, karena tindakan orang murtad dianggap
Maugquf, yaitu tidak mempunyai efek hukum, seperti ia masuk Islam
kembali, namun, Abu Yusuf dan Muhammad Hasan Asy- Syaibani,
tidak menyetujui syarat tambahan itu karena akad muzara’ah tidak
dilakukan sesama muslim saja, tetapi boleh juga antara muslim dengan
non muslim.

b. Syarat yang berkaitan dengan benih yang akan ditanam harus jelas dan
menghasilkan.

c. Syarat yang berkaitan dengan lahan pertanian adalah:

31 Prilia Kurnia Ningsih, Figh Muamalah, (Jakkarta: Rajawali Pers, 2021), 151.

26



1) Lahan itu bisa diolah dan menghasilkan, sebab ada tanaman yang
tidak cocok ditanam di daerah tertentu.

2) Batas-batas lahan itu jalas.

3) Lahan itu sepenuhnya diserahkan kepada petani untuk diolah dan
pemilik lahan tidak boleh ikut campur tangan untuk mengelolanya.

Syarat yang berkaitan dengan hasil sebagai berikut:

1) Pembagian hasil panen harus jelas

2) Hasil panen itu benar-benar milik Bersama orang yang berakad,
tanpa ada pengkhususan seperti disisihkan lebih dahulu sekian
persen.

3) Bagian antara amil dan malik adalah dari satu jenis barang yang
sama.

4) Bagian kedua belah pihak sudah dapat diketahui.

5) Tidak disyaratkan bagi salah satunya penambahan yang maklum.

Syarat yang berkaitan dengan waktu pun harus jelas di dalam akad,

sehingga pengelola tidak dirugikan seperti membatalkan akad sewaktu-

waktu.

1) Waktu yang telah ditentukan.

2) Waktu itu memungkinkan untuk menanam tanaman yang dimaksud.

3) Waktu tersebut memungkinkan dua belah pihak hidup menurut
kebiasaan.

Syarat yang berhubungan dengan alat-alat Mukhabarah, alat-alat

tersebut disyaratkan berupa hewan atau yang lain dibebankan kepada

pemilik tanah.

27



3. Rukun Akad Mukhabarah
Rukun-rukun dari akad Mukhabarah meliputi:?
a. Penggarap dan pemilik tanah (akid)

Akid adalah seseorang yang mengadakan akad, di sini berperan
sebagai penggarap atau pemilik tanah pihak-pihak yang mengadakan
akid, maka para mujtahid sepakat bahwa akad mukhabarah sah apabila
dilakukan oleh seseorang yang telah mencapai umur, seseorang berakal
sempurna dan seseorang yang telah mampu berikhtiar.

b. Objek muzara’ah dan mukhabarah (ma’qud ilaih)

Ma’qud ilaih adalah benda yang berlaku pada hukum akad atau
barang yang dijadikan objek pada akad. Ia dijadikan rukun karena
kedua belah pihak telah mengetahui wujud barangnya, sifat keduanya,
serta harganya dan manfaat apa yang diambil. Akad mukhabarah itu
tidak boleh kecuali tanah yang sudah diketahui. Kalau tidak diketahui
kecuali dengan dilihat seperti tanah pekarangan, maka dengan hal ini
tidak boleh hingga dilihat terlebih dahulu. Dan juga tidak boleh kecuali
atas tanah-tanah yang bermanfaat atau subur. Kesuburan tanah-tanah
tersebut dapat dilihat dari penggunaan tersebut pada masa sebelumnya
atau dapat menggunakan alat pengukur kualitas kesuburan tanah
tersebut. Hal ini dilakukan untuk menghindari kerugian(baik tenaga
maupun biaya) dari masing-masing pihak yang bersangkutan.

c. Harus ada ketentuan bagi hasil

32 Prilia Kurnia Ningsih, Figh Muamalah, (Jakkarta: Rajawali Pers, 2021), 153.

28



Menurut ketentuan dalam akad muzara’ah atau mukhabarah
perlu diperhatikan ketentuan pembagian hasil seperti setengah,
sepertiga, seperempat, lebih banyak atau lebih sedikit dari itu. Hal itu
harus diketahui dengan jelas, disamping untuk pembagiannya. Karena
masalah yang sering muncul ke permukaan dewasa ini dalam dunia
perserikatan adalah masalah yang menyangkut pembagian hasil serta
waktu pembiayaan. Pembagian hasil harus sesuai dengan kesepakatan
keduanya.

d. Ijab dan kabul

Suatu akad akan terjadi apabila ada ijab dan kabul, baik dalam
bentuk perkataan atau dalam bentuk persyaratan yang menunjukkan
adanya persetujuan kedua belah pihak dalam melakukan akad tersebut.
[jab dan kabul artinya ikatan antara pemilik tanah dan penggarapnya.

E. Akad Mudharabah
1. Pengertian Mudharabah

Mudharabah berasal dari kata dharb yang berarti memukul,
berjalan. Makna tersebut merujuk pada aktivitas seseorang yang
“memukulkan kakinya” sebagai simbol dari usaha atau perjalanan dalam
menjalankan kegiatan bisnis.** Mudharabah, yang juga dikenal dengan
istilah giradh, bentuk perikatan dalam Islam termasuk kategori syirkah
atau kemitraan, dengan sistem laba usaha antara pemilik dana/modal dan

pengelola.

33 Dimas Ardiansyah, “Implementasi Pembiayaan Dengan Akad Mudharabah (Studi pada 3 Bank
Syariah di Kota Malang)”, Jurnal Ilmiah, Universitas Brawijaya, Malang (2013). 46.

29



Wahbah az-Zuhaily mangatakan bahwa Mudharabah merupakan
bentuk perjanjian perikatan kerja sama dua orang, di mana ada pemodal
(sahibul mal) yang memberikan dana sebagai modal dalam menjalankan
usaha, sementara itu, ada pengelola (mudarib). Pembagian laba dilakukan
sesuai kesepakatan perjanjian.>*

Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah mendefinisikan Mudharabah
sebagai perikatan antara pemilik dana dengan pengelola usaha untuk
menjalankan kegiatan usaha tertentu, dengan mekanisme pembagian laba
berdasarkan kesepakatan.

Fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-
MUI) mendefinisikan Mudharabah adalah perikatan usaha dua pihak,
yakni pemilik modal (sahibul mal, malik, atau Lembaga Keuangan
Syariah) berkewajiban menyediakan modal usaha, sementara pengelola
modal (‘a@mil, mudarib) mempunyai kewajiban untuk mengelola usaha.
Laba yang dihasilkan dibagi sesuai perikatan kerja sama.>?

Dari berbagai pendapat yang telah dikemukakan, dapat disimpulkan
Mudharabah merupakan bentuk perikatan kerja sama dalam bidang usaha,
yakni ada pemilik dana atau modal dan pengelola. Seluruh pembiayaan
usaha disediakan sepenuhnya oleh pemilik dana, sementara pihak
pengelola bertanggung jawab dalam menjalankan kegiatan usaha tersebut.
Laba yang didapatkan dari hasil usaha kemudian dibagi sesuai dengan

kesepakatan dalam perjanjian secara tertulis.

34 Ismail Nawawi, Fikih Muamalah Klasik dan Kontemporer: Hukum Perjanjian, Ekonomi, Bisnis,
dan Sosial (Bogor: Penerbit Ghalia Indonesia, 2012), 141.
35 Fatwa DSN-MUI No. 07/DSN-MUI/IV/2000 Tentang Pembiayaan Mudharabah.

30



2.

3.

Dasar Hukum Mudharabah
Menurut mayoritas ulama (jumhiir al- ‘ulama’), hukum Mudharabah
pada dasarnya diperbolehkan selama pelaksanaannya berdasarkan pada

norma dan asas-asas hukum Islam:

Al-Qur’an Surah Al-Jumu’ah: 10

O3l (S0 18 b 1938305 A1 b e 138805 231 & 15550 Bgllalt cgab 130

Artinya: Apabila salat telah dilaksanakan, bertebaranlah kamu di bumi,
carilah karunia Allah, dan ingatlah Allah sebanyak-banyaknya agar kamu
beruntung.

Al-Qur’an Surah An-Nisa’: 29

PSS 5. 385 15 08 5518 0355 01 ) gl o 20 g8 vl it

e HE A IR

Artinya: Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan
harta sesamamu dengan cara yang batil (tidak benar), kecuali berupa
perniagaan atas dasar suka sama suka di antara kamu. Janganlah kamu
membunuh dirimu. Sesungguhnya Allah adalah Maha Penyayang
kepadamu.*’

Rukun dan Syarat Mudharabah

Pandangan Madzab Syafi‘iyah, akad Mudharabah terdiri atas enam rukun

utama yang menjadi unsur pokok pelaksanaannya, antara lain:**

a. Pemilik dana (sahibul mal), yaitu pihak yang berperan sebagai pemodal

atau harta sebagai modal usaha.

b. Pengelola (mudarib), yaitu individu atau pihak yang menerima dan

mengelola modal untuk menjalankan usaha.

36 Al-Qur’an Kemenag, Surah Al-Jumu’ah, ayat 10.

37 Al-Qur’an Kemenag, Surah An-Nisa’, ayat 29.

38 Mahmudatus Sa'diyah, "Mudharabah dalam Figih dan Perbankan Syariah," Jurnal Syariah, Vol.
1, no. 2, (2013), 309.

31



c. Akad Mudharabah, yaitu perjanjian atau kontrak kemitraan usaha yang
telah disetujui oleh pemilik modal dan pengelola.

d. Modal (mal), berupa dana atau aset yang digunakan sebagai dasar
dalam pelaksanaan usaha.

e. Amal, yaitu aktivitas atau usaha yang dilakukan oleh pengelola dalam
rangka mengembangkan dan mengelola modal tersebut guna
memperoleh keuntungan.

f. Keuntungan, yaitu hasil finansial yang dihasilkan dari kegiatan usaha,
kemudian didistribusikan kepada kedua pihak berdasarkan perjanjian
yang telah disepakati dalam akad.

Adapun syarat sah Mudharabah sebagai berikut:

a. Kecakapan hukum
Para pihak sesuai dengan akad Mudharabah harus cakap hukum
dalam mengadakan perjanjian.

b. Modal

Modal dalam akad Mudharabah wajib mempunyai empat

syarat-syarat, yaitu: Dana atau modal, karena Mudharabah termasuk
dalam kategori syirkah yang mensyaratkan penggunaan mata uang.
Modal tidak boleh berupa barang, seperti perabot rumah tangga, guna
menghindari kesalahan dalam pembagian keuntungan.’* Modal harus

jelas jumlah dan ukurannya. Modal tidak boleh dalam bentuk piutang,

39 Andri Soemitra, Hukum Ekonomi Syariah dan Figh Muamalah di Lembaga Keuangan dan Bisnis
Kontemporer, (Jakarta Timur: Kencana, 2019), 108.

32



modal yang digunakan harus berupa dana yang siap dipergunakan.
Modal harus disalurkan kepada pengelola usaha (mudarib).
c. Keuntungan
Pembagian keuntungan harus memenuhi beberapa ketentuan,
yaitu, keuntungan harus dibagi secara jelas dan dinyatakan dalam
persentase tertentu. Keuntungan harus dipisahkan dari modal agar
pengelola memperoleh keuntungan bersih, bukan pengembalian
modal. Pembagian keuntungan dilakukan berdasarkan kesepakatan
antara pemilik dana dan pengelola. Keuntungan berhak diperoleh bagi
kedua belah pihak. Setelah dana/modal dikembalikan, selanjutnya
adalah pembagian laba, Jjab dan Qabul. Sighat atau pernyataan dalam
akad sebelum tercapainya kesepakatan, dan menjadi tidak sah jika ada
pihak yang menolak. Hal tersebut dapat dilaksanakan baik secara lisan
maupun tertulis.
4. Macam- Macam Mudharabah
Mudharabah dibedakan menjadi dua bentuk, yakni mudharabah
muthlagah dan mudharabah muqayyadah.
a. Mudharabah Muthlagah
Mudharabah muthlagah merupakan akad perikatan antara
sahibul mal (pemilik dana atau modal) dengan mudarib (pengelola
modal) yang mempunyai cakupan yang luas tanpa adanya batasan
terkait jenis usaha, wilayah operasional, maupun jangka waktu
pelaksanaan usaha. Dalam jenis mudharabah ini, pengelola memiliki

kebebasan penuh untuk menggunakan modal dalam berbagai jenis

33



usaha dan di daerah mana pun yang dianggap dapat memberikan
keuntungan.*
Mudharabah Muqayyadah

Mudharabah muqayyadah merupakan bentuk kemitraan usaha
antara dua pihak atau lebih, yakni pemilik dana (sahibul mal) dan
pengelola dana (mudarib). Pada jenis akad ini, penyedia dana
memiliki ketentuan-ketentuan khusus terkait penggunaan modal,
seperti pembatasan tempat usaha, metode investasi, jenis usaha yang

dijalankan, objek investasi, serta jangka waktu pelaksanaan usaha.*!

40 Ismail, Perbankan Syariah (Jakarta: Kencana, 2011), 68.
4l M. Pudjihardjo dan Nur Faizin Muhith, Fikih Muamalah Ekonomi Syariah (Malang: UB Press,

2019), 50.

34



