
   

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Konteks Penelitian 

Negara Kesatuan Republik Indonesia menjadi negara yang memiliki 

keberagaman seperti ras, budaya, bahasa, dan agama. Data sensus BPS Tahun 

2010 terdapat 1.340 suku, 718 bahas daerah dan 6 agama yang tersebar 

diseluruh wilayah di Indonesia.
1
 Bhinekka Tunggal Ika menjadi motto atau 

semboyan NKRI yang dilambangkan sebagai burung Garuda Pancasila dengan 

arti “Berbeda-Beda Tetapi Tetap Satu Jua”. Dengan adanya keberagaman di 

Indonesia dapat menjadikan persatuan antar masyarakat namun juga menjadi 

ancaman terhadap  Negara Kesatuan Tepublik Indonesia. Negara maju ialah 

Negara yang memiliki SDM yang unggul dan cerdas. Kekuatan negara 

terbentuk dari masyarakat yang rukun dan saling menghargai. Begitupun 

sebaliknya negara itu runtuh jika ada perpecahan dan sikap anti toleran warga 

Negaranya. Beberapa kasus akibat sikap anti toleran dari masyarakat di suatu 

negara yang membuat negara tersebut tidak berkembang. Kasus yang sering 

terjadi di Indonesia dan menyebabkan perpecahan di masyarakat yakni 

mengenai kepercayaan atau keagamaan. 

Salah satu keberagaman di Indonesia adalah Agama. Di Indonesia 

terdapat 6 agama yaitu Islam, Kristen, Budha, Hindu, Katolik, dan 

Khonghucu. Agama menjadi dasar utama dan pedoman bagi setiap individu, 

                                                             
1
 Administrator,“ https://indonesia.go.id/profil/suku-bangsa/kebudayaan/suku-bangsa “. Diakses 

pada 17 Januari 2024. 

https://indonesia.go.id/profil/suku-bangsa/kebudayaan/suku-bangsa


   

2 
 

sebagaimana pondasi merupakan elemen kunci dalam struktur rumah. 

Analoginya, kestabilan dan kekuatan suatu rumah bergantung pada kokohnya 

pondasi. Sejalan dengan itu, keimanan seseorang terhadap agama juga 

bergantung pada sejauh mana pemahamannya terhadap ajaran agama tersebut. 

Jika pemahaman agama kokoh, maka keimanan pun akan kuat; sebaliknya, 

pemahaman yang kurang mendalam akan melemahkan keimanan. Agama 

berfungsi sebagai pedoman hidup, menjadi cahaya dalam kegelapan dunia, 

membimbing setiap penganutnya dalam menentukan arah hidup mereka.
2
 

Hak mengenai kebebasan memeluk agama tertulis dalam Undang-

Undang Dasar 1945 Pasal 28 E Ayat 1 yang berbunyi, “Setiap orang bebas 

memeluk agama dan beribadat menurut agamanya, memilih pendidikan dan 

pengajaran, memilih pekerjaan, memilih kewarganegaraan, memilih tempat 

tinggal dan wilayah negara dan meninggalkannya, serta berhak kembali”.
3
 

Warga negara Indonesia dibebaskan oleh Negara untuk memilih, memeluk, 

dan beribadah sesuai dengan agama masing-masing. Namun, kenyataannya, 

perpecahan dan konflik yang berasal dari perbedaan agama dapat terjadi 

dengan sangat mudah, bahkan hanya karena hal-hal yang sebenarnya tidak 

begitu penting. Beberapa kasus mengenai konflik keagamaan yang terjadi di 

Indonesia karena kurangnya sikap toleransi antar umat beragama. Pada 

perayaan Hari Raya Idul Fitri di Kabupaten Tolikara, Papua, tahun 2015, 

                                                             
2
 Fitriani, S. Keberagaman dan Toleransi Antar Umat Beragama. Analisis: Jurnal Studi 

Keislaman, 20(2), 179-192. 2020 
3
 Mahkamah Konstitusi RI, Ringkasan Permohonan Perkara,  “https://www.google.com/search?q=

bunyi+pasal+28e+ayat+1&rlz=1C1XBRQ_enID748ID748&oq=bun&aqs=chrome.8.69i57j0i67i5

12i650l9.6945j0j7&sourceid=chrome&ie=UTF-8 “. Diakses pada tanggal 22 Januari 2024. 

https://www.google.com/search?q=bunyi+pasal+28e+ayat+1&rlz=1C1XBRQ_enID748ID748&oq=bun&aqs=chrome.8.69i57j0i67i512i650l9.6945j0j7&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=bunyi+pasal+28e+ayat+1&rlz=1C1XBRQ_enID748ID748&oq=bun&aqs=chrome.8.69i57j0i67i512i650l9.6945j0j7&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=bunyi+pasal+28e+ayat+1&rlz=1C1XBRQ_enID748ID748&oq=bun&aqs=chrome.8.69i57j0i67i512i650l9.6945j0j7&sourceid=chrome&ie=UTF-8


   

3 
 

terjadi insiden konflik yang mengarah kepada kekerasan antar umat beragama. 

Konflik bermula dari ketidakterimaan umat kristen terhadap pengeras suara 

dari musholla pada saat umat islam melaksanakan sholat idul fitri tahun 2015 

dan kesalahfahaman antara umat islam, umat kristen dan aparat kepolisian. 

Mengakibatkan pembakaran musholla dan kios sekitar musholla hingga 

menewaskan 1 orang dan 11 orang terluka.
4
 Masalah tersebut memiliki akar 

yang kompleks, berasal dari berbagai aspek baik internal maupun eksternal 

agama. Beberapa kelompok cenderung memiliki pemahaman agama yang 

sempit dan kurang menghargai keragaman budaya. Hal ini terlihat dari 

menurunnya toleransi terhadap kelompok atau agama yang berbeda. 

Intloeransi ini juga dipicu oleh kurangnya tokoh masyarakat atau pemimpin 

yang dihormati yang berperan untuk meredam konflik.
5
 

Selain itu konflik keagaamaan juga terjadi pada tahun 2018 yakni 

pengeboman beberapa gereja di Surabaya. Pada tanggal 13 Mei 2018 peristiwa 

bom bunuh diri terjadi di 3 gereja (Gereja Katolik Santa Maria Tak Bercela, 

Gereja Pentakosta, dan Greja Kristen Indonesia) setalah itu keesokan harinya 

terjadi di Markas Porestabes Surabaya. Pelaku bom bunuh diri tersebut adalah 

satu keluarga. Di duga motif pelaku melakukan aksi bom bunuh diri ini 

dikarenakan ajaran atau ideologi yang menyimpang. Pelaku di doktrin bahwa 

menuju ke surga dengan mudah yakni dengan melakukan jihad amaliah atau 

                                                             
4
 Juditha, C. Peace Journalism in News Tolikara Religion Conflict in Tempo. co-Jurnalisme Damai 

Dalam Berita Konflik Agama Tolikara Di Tempo. co. Jurnal Penelitian Komunikasi dan Opini 

Publik, 20(2). 2016 
5
 Rosyid, M. Peredam Konflik Agama: Studi Analisis Penyelesaian di Tolikara Papua 

2015. Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies, 13(1), 48-81. 2017 



   

4 
 

jihad melawan musuh. Dimaksudkan musuh disini adalah umat beragama non 

islam yang dianggapnya sebagai orang kafir.
6
  

Konflik mengenai keagamaan lain yang terjadi di Indonesia yakni 

konflik agama di Singkil Aceh pada tahun 1979 hinga tahun 2015. Penyebab 

utamanya adalah pelanggaran terhadap kesepakatan toleransi antara umat 

Islam dan Kristen. Dalam perjanjian yang disetujui oleh kedua belah pihak di 

wilayah tersebut, terdapat ketentuan mengenai jumlah gereja yang 

diperbolehkan. Namun, seiring bertambahnya jumlah jemaat, gereja yang ada 

tidak lagi dapat menampung semua jamaat. Hal inilah yang memicu 

munculnya kembali konflik, di mana pembangunan gereja baru dilakukan 

untuk mengatasi kapasitas gereja yang sudah tidak memadai. Akibat dari 

konflik ini, tiga gereja dibakar dan sekitar 8.000 warga Kristen terpaksa 

mengungsi. Selain itu terjadi insiden di Cikeusik, Banten pada 6 Februari 

2011, Konflik Singkil di Aceh, insiden evakuasi pengikut Gafatar di 

Mempawah Kalbar, dan insiden di Bangka terhadap jamaah Ahmadiah. 

Terjadinya konflik internal dan antar-umat beragama di negara ini disebabkan 

oleh pemahaman agama yang sempit dari sebagian umat beragama terhadap 

ajaran agamanya dan terhadap agama yang dianut oleh pihak lain. Terutama, 

perilaku intoleran yang ditunjukkan oleh umat mayoritas terhadap umat 

minoritas di lingkungan mayoritas menjadi salah satu pemicu konflik. Agama, 

                                                             
6
 Tamawiwy, A. C. Bom Surabaya 2018: Terorisme dan Kekerasan Atas Nama Agama. GEMA 

TEOLOGIKA: Jurnal Teologi Kontekstual dan Filsafat Keilahian, 4(2), 175-194. 2019 



   

5 
 

sebagai sistem kepercayaan, memiliki aturan baku yang menekankan moralitas 

dan ketaatan terhadap ajaran Tuhan.
7
 

Toleran dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia ialah sifat atau saling 

menghargai, membiarkan, dan membolehkan pendirian seperti pendapat, 

pandangan, kepercayaan, kebiasaan, kelakuan yang berbeda atau bertentangan 

dengan pendirian sendiri. Dengan kata lain, toleran adalah sikap yang 

membuka diri untuk menghormati, menghargai, dan menerima perbedaan atau 

pendapat yang tidak sejalan dengan pandangan atau keyakinan pribadi. 

Sedangkan toleransi adalah sikap toleran antar dua pihak yang memiliki 

perbedaan pilihan dalam segala aspek kehidupan.
8
 

Toleransi beragama adalah sikap saling menghargai dan menerima 

perbedaan keyakinan yang terkait dengan akidah atau kepercayaan pada 

Tuhan yang dianut dan disembah oleh umat beragama. Toleransi ini 

merupakan bentuk kesediaan untuk beradaptasi dalam interaksi sosial. 

Individu yang memiliki keyakinan agama tidak dapat menghindari interaksi 

dengan kelompok lain yang memiliki keyakinan yang berbeda. Oleh karena 

itu, umat beragama perlu berusaha untuk mengembangkan sikap toleransi 

guna menjaga stabilitas sosial, mencegah terjadinya konflik ideologis maupun 

fisik antara kelompok yang memiliki keyakinan agama yang berbeda.
9
 Dalam 

                                                             
7 Triyono, A., & Setyawan, A. J. (2021). Aceh dan Konflik Agama: Konstruksi Pada Harian 

Republika. Profetika: Jurnal Studi Islam, 22(1), 141-158. 
8 Nurhayati, D. A. (2023, June). Toleransi Budaya Dalam Masyarakat Multikultur (Studi Kasus 

Peran Masyarakat Dalam Menoleransi Pendatang di Kota Serang). In Prosiding Seminar Nasional 

Komunikasi, Administrasi Negara Dan Hukum (Vol. 1, No. 1, pp. 95-102). 
9
 Fitriani, S. Keberagaman dan Toleransi Antar Umat Beragama. Analisis: Jurnal Studi 

Keislaman, 20(2), 179-192. 2020 



   

6 
 

menumbuhkan sikap toleransi beragama perlu adanya kesadaran dalam diri 

bahwa kita sebagai manusia dan makhluk sosial hidup berdampingan dan 

saling bergantung satu sama lain sehingga ada rasa menghargai dan 

menghormati setiap keputusan yang diambil terutama mengenai agama. Selain 

menanamkan kesadaran diri juga perlu adanya bimbingan atau arahan agar 

menjaga sikap toleransi tersebut dengan baik. Bimbingan keagamaan tersebut 

dapat dilakukan di dalam lingkup pondok pesantren. Hidup yang sederhana 

dan saling menghargai menghormati dengan masyarakat aspek utama yang 

diajarkan dalam pondok pesantren. 

Pondok  pesantren adalah sebuah tempat untuk menuntut ilmu 

keagamaan bagi seluruh umat islam. Pondok pesantren juga turut andil dalam 

mencerdaskan generasi-generasi bangsa dengan berlandaskan ilmu-ilmu 

agama. Peran penting pondok pesantren selain mengajarkan ilmu-ilmu agama 

juga sebagai tempat atau wadah untuk mencetak santri agar memiliki  akhlaqul 

karimah dan menanamkan nilai-nilai sosial antar sesama. Penanaman nilai-

nilai moral di pondok pesantren mengajarkan santri agar ketika lulus dari 

pondok pesantren dan mulai bermasyarakat, nilai-nilai tersebut dapat 

dipraktekkan secara langsung untuk berinteraksi dan bersosialisasi dengan 

sekitar. Perilaku mandiri, saling menghargai, bertanggung jawab itulah yang 

akan dibawa oleh santri ke masyarakat luas nantinya. Akhlaq dan tata krama 

adalah kunci agar kita dapat berinteraksi baik dengan masyarakat. 

Bagaimanapun akhlaq, adab, maupun tata krama derajatnya lebih tinggi 

daripada ilmu. Seseorang jika tidak memiliki adab atau tata krama yang baik 



   

7 
 

sesama manusia meskipun dia adalah seorang yang sangat pintar dan ahli 

dalam pendidikannya tidak akan berarti dalam masyarakat dan tidak akan 

dihargai meskipun sepintar apapun dia. Tujuan pondok pesantren selaras 

dengan tujuan lembaga pendidikan formal yakni mencerdaskan dan 

menumbuhkan pengetahuan yang luas bagi masyarakat Indonesia terutama 

generasi-genersi muda penerus bangsa. 

Hal tersebut senada dengan Pondok Pesantren Syifaul Qulub sebagai 

lembaga pendidikan keagamaan yang berperan dalam mencetak santri-santri 

agar menjadi manusia yang beradab, beramal sholeh, berintelektual tinggi 

serta mempunyai rasa cinta terhadap Allah, Nabi SAW, dan tanah air. 

Didirikan pada tahun 1997 oleh KH.MS.Chudlori S.Ag. Pondok Pesantren 

Syifaul Qulub mendidik santri sesuai dengan pedoman umat muslim yakni Al-

Qur’an dan hadist. Sama halnya dengan pondok pesantren lain, pondok 

pesantren Syifaul Qulub juga mengajarkan pendidikan agama dan juga 

pendidikan akhlaq. Keberadaan pondok pesantren Syifaul Qulub di Surabaya. 

Kota Surabaya menjadi kota yang memiliki masyarakat dengan keberagaman 

agama. Berdirinya Pondok pesantren Syifaul Qulub menjadi tantangan 

tersendiri dalam penyebaran agama islam dengan kondisi keberagaman agama 

yang ada di Surabaya. Akhlaq santri dicetak dan dibentuk tidak hanya 

bermanfaat bagi sesama muslim tetapi juga bermanfaat dengan umat beragama 

lain. nilai toleransi sangat dijunjung tinggi oleh pendi Pondok Pesantren 

Syifaul Qulub. 



   

8 
 

Pondok Pesantren Syifaul Qulub menerapkan metode pembelajaran 

sama halnya dengan pondok pesantren lain yakni adanya madrasah diniyah 

yang mempelajari Al-qur’an dan kitab-kita seperti Fiqih, khoridatul bahiyyah, 

alfiah ibnu malik, safinatun najah, alala, imrithi, tafsir jalalain dan lain 

sebagainya. Selain pelajaran kitab kitab, pondok pesantren Syifaul Qulub juga 

membentuk sebuah majelis istigosah ibu-ibu yang diadakan setiap hari kamis 

dengan membacar tahlil dan qosidah serta sholawat. Kegiatan lainnya seperti 

ziyaroh wali, maulidan, haul para masayikh dan wali, dan yang paling unik 

ialah SITHEL (syiqu ngontel) atau pondok pesantren Syifaul Qulub 

bersepeda, Peringatan Hari Kemerdekaan Republik Indonesia, kerja bakti di 

kampung Kedungdoro. Kegiatan kegiatan tersebut tidak hanya melibatkan 

santri- santri disana saja tetapi juga melibatkan warga-warga sekitar pondok 

pesantren Syifaul Qulub. Kegiatan pondok pesantren Syifaul Qulub tidak 

dapat lepas dari kegiatan sosial warga sekitar yang mana warga Kedungdoro 

beragam agama (Kristen dan keyakinan Sapta Dharma) sehingga disesuaikan 

dengan kondisi masyarakat di Surabaya. Kegiatan yang dilakukan santri 

Pondok Pesantren Syifaul Qulub tersebut menjadikan hubungan baik terhadap 

masyarakat sekitar yang beragama non Islam. Sehingga dapat dikatakan 

Pondok Pesantren Syifaul Qulub memiliki kewajiban dalam menjaga 

kerukunan antar umat beragama di masyarakat sekitar. Peran pondok 

pesantren Syifaul Qulub Dalam menjaga Kerukunan antar umat beragama 

disini ditunjukkan dalam kegiatan peringatan hari Nasional yang diadakan 

oleh Kyai Pondok Pesantren Syifaul Qulub dan melibatkan seluruh 



   

9 
 

masyarakat Kedungdoro. Selain itu Kyai Pondok Pesantren Syifaul Qulub 

juga sebagai pemimpin perkumpulan para pemuka agama di kampung 

Kedungdoro. Santri Pondok Pesantren Syifaul Qulub juga menjaga toleransi 

ketika berinteraksi dengan masyarakat sekitar. Dengan demikian peneliti ingin 

mengangkat judul “PERAN PONDOK PESANTREN SYIFAUL QULUB 

DALAM MEMPERKUAT KERUKUNAN ANTAR UMAT BERAGAMA 

DI KAMPUNG KEDUNGDORO SURABAYA”. 

B. Fokus Penelitian 

1. Bagaimana peran Pondok Pesantren Syifaul Qulub terhadap kerukunan 

antar umat beragama di kampung Kedungdoro Surabaya? 

2. Bagaimana aktifitas santri di Pondok Pesantren Syifaul Qulub 

Surabaya? 

C. Tujuan Penelitian 

1. Untuk mengetahui peran Pondok Pesantren Syifaul Qulub terhadap 

kerukunan antar umat beragama di kampung Kedungdoro Surabaya 

2. Untuk mengetahui aktifitas santri di Pondok Pesantren Syifaul Qulub 

Surabaya 

D. Manfaat Penelitian 

Diharapkan dari hasil penelitian ini dapat manfaat dan nilai baik secara 

teoritik maupun secara akademik, manfaat yang diharapkan ialah : 

1. Manfaat secara Teoritik 



   

10 
 

Peneliti berharap bahwa penelitian ini bisa memperluas ilmu 

pengetahuan mengenai toleransi antar umat beragama. 

2. Manfaat secara Praktik 

a. Penulis 

Penelitian ini bagi penulis bermanfaat sebagai ilmu tambahan 

mengenai bentuk toleransi antar umat beragama 

b. Mahasiswa 

Bagi Mahasiswa, manfaat dari penelitian ini untuk menambah 

ilmu tentang toleransi antar umat beragama dan juga dapat 

dijadikan sebagai referensi peneliti selanjutnya. 

E. Definisi Konsep 

1. Peran 

Peran adalah sebuah perilaku sesorang yang dilakukan dan 

diharapkan orang lain dalam situasi tertentu sebagai status atau 

kedudukan. Peran juga dapat diartikan sebagai tugas yang dijalankan 

sebagai suatu kewajiban atas diri seseorang.    

2. Pondok Pesantren 

Pesantren secara etimologi ialah santri yang mengalami perubahan 

dengan penambahan awalan "pe-" dan akhiran "-an". Dengan 

demikian, kata tersebut berkembang menjadi "pe-santria-an". Secara 

harfiah, "Pesantren" dapat diparafrasekan sebagai "shastri," yang 

memiliki arti murid. Sedangkan arti dari pondok yakni tempat tinggal 

atau asrama bagi santri-santri untuk menuntut ilmu yang terbuat dari 



   

11 
 

bambu. Pondok berasal dari bahasa arab “funduq” yang berarti tempat 

yang sangat besar untuk persinggahan.
10

 Pondok pesantren di 

Indonesia ada beberapa macam yakni pondok pesantren salafiyah dan 

pondok pesantren modern. Perbedaan dikeduanya adalah pengajaran 

kitab kitab dan suasana atau lingkungan di pondok pesantren tetapi 

sama sama mengajarkan ilmu agama dan Al-Qur’an. 

3. Kerukunan umat beragama 

Kerukunan antar umat beragama melibatkan pengakuan atas 

keragaman dalam praktik keagamaan serta saling menghargai 

perbedaan tersebut. Dalam kehidupan beragama, manusia 

menggunakan simbol-simbol suci sebagai cara untuk berkomunikasi 

dengan lingkungannya, dalam rangka menjalani proses kehidupan 

demi kelangsungan hidup. 

4. Struktural Fungsional Talcott Parsons 

Teori struktural fungsional berfokus pada 4 konsep yakni AGIL : 

Adaptation (adaptasi), Goal (pencapaian), Integration (integrasi), 

Latency (latensi). Adaptasi adalah Adaptasi adalah penyesuaian 

lingkungan terhadap kebutuhan sistem. Goal adalah pencapaian tujuan, 

yaitu cara sistem mencapai tujuannya. Integrasi adalah sistem yang 

mengatur hubungan individu dalam kelompok. Latency adalah upaya 

untuk mempertahankan kolaborasi kelompok atau pola yang tidak 

pernah berubah. 

                                                             
10

 Kahfi, S., & Kasanova, R. Manajemen Pondok Pesantren Di Masa Pandemi Covid-19 (Studi 

Pondok Pesantren Mambaul Ulum Kedungadem Bojonegoro). Pendekar: Jurnal Pendidikan 

Berkarakter, 3(1), 26-30. 2020 



   

12 
 

Teori struktural fungsional sebagai pisau analisis dalam penelitian 

ini guna mendapatkan hasil yang dapat diandalkan, dengan menggali 

lebih dalam fenomena yang terjadi. 

F. Penelitian Terdahulu 

Beberapa penelitian yang bertema peran pondok pesantren dalam 

menjaga kerukunsn umat beragama pernah dilakukan. Oleh karena itu 

peneliti sudah melakukan tinjauan pustaka untuk membuat perbandingan 

dengan penelitian yang akan dilakukan. 

1. Penelitian yang dilakukan oleh Sadariahta Maha, yang berjudul 

”Peran Pondok Pesantren Islam Dairi Dalam Membina 

Kerukunan Umat Beragama“. Pada penelitian ini kajian yang 

dibahas berfokus pada peran pondok pesantren dalam menjaga 

kerukunan antar umat beragama. Hasil dari penelitian ini 

menunjukkan bahwa terdapat perbedaan mengenai keyakinan 

tidak menjadi alasan untuk tidak bersosialisasi, berkomunkasi, 

dan berinteraksi bersama penduduk pesantren di Kelurahan 

Sidiangkat dan pondok pesantren sangat diterima baik oleh 

masyarakat Non Muslim disana. Persamaan dari penelitian ini 

dengan penelitian yang akan dilakukan adalah fokus penelitian 

yang menjabarkan bagaimana peran pondok pesantren dalam 

mejaga kerukunan antar umat beragama. Perbedaan dari 



   

13 
 

penelitian ini dengan penelitian yang akan dilakukan adalah 

objek penelitian atau tempat penelitian yang akan dilakukan.
11

 

2. Penelitian yang dilakukan oleh Edi Purnomo dengan judul 

“Kronik Moderasi Beragama Pesantren dan Etnis Tionghoa di 

Lasem Rembang Jawa Tengah”. Fokus pada penelitian ini 

adalah bentuk moderasi beragama Pondok pesantren Kauman 

dan masyarakat Tionghoa. Hasil dari penelitian ini adalah 

adanya sikap moderasi beragama dalam pondok pesantren 

Kauman yakni dilihat dari segi bangunan yang bernuansa etnis 

Tionghoa yang disebut sebagai “kota Cina kecil” di Lasem. 

Selain itu juga terlihat pada praktik mengajar atau kegiatan 

yang diikuti pondok pesantren kauman yang berkaitan dengan 

masyarakat sekitar atau etnis tionghoa tersebut. Persamaan 

penelitian ini dengan penelitian yang akan diteliti yakni 

mengenai fokus penelitian yang membahas mengenai peran 

pondok pesantren dalam membina kerukunan antar umat 

beragama. Perbedaan dalam penelitian ini teori yang digunakan 

sebagai pisau analisis dalam penelitian.
12

  

3. Penelitian Abdul Azis “Peran Pondok Pesantren Dalam 

Menumbuhkan Toleransi Antar Umat Beragama. Kajian di 

Pondok Pesantren Al-Amien Ngasinan, Rejomulyo Kota 

                                                             
11

 Maha, S. Peran Pondok Pesantren Islam Dairi Dalam Membina Kerukunan Umat Beragama 

(Studi Kasus Desa Sidiangkat Kecamatan Sidikalang) (Doctoral dissertation, UIN Ar-Raniry 

Banda Aceh). 2021 
12

 Purnomo, E. Kronik Moderasi Beragama Pesantren dan Etnis Tionghoa di Lasem Rembang 

Jawa Tengah. AMORTI: Jurnal Studi Islam Interdisipliner, 1(1), 20-31. 2022 



   

14 
 

Kediri” berfokus pada peran Pondok Pesantren Al-Amien 

Ngasinan Rejomulyo Kediri Kota, dalam menumbuhkan 

toleransi antar umat beragama, serta faktor-faktor yang 

mendukung dan menghambat proses tersebut. Hasil dari 

penelitian ini adalah pondok pesantren Al-amien melakukan 

kegiatan dengan pemerintah dan organisasi keagamaan juga 

adanya dukungan dari pemerintah setempat dan pemeluk 

agama lainnya serta hambatan yang terjadi adalah kurangnya 

antusias khusu toleransi beragama. Persamaan penelitian ini 

dengan penelitian yang akan dilakukan adalah fokus penelitian 

yakni tentang peran oondok pesantren terhadap membangun 

kerukunan umat beragama. Perbedaan dari kedua penelitian ini 

adalah pada subjek dan tempat penelitian.
13

 

4. Penelitian yang dilakukan oleh Sugeneg dan Agus Subandi 

dengan judul “Moderasi Beragama Dalam Bingkai Toleransi 

Antar Umat Beragama Didesa Margorejo”. Fokus penelitian ini 

adalah menggambarkan bagaimana bentuk moderasi beragama 

di desa Margorejo. Hasil dari penelitian ini adalah terdapat 

empat komunitas di desa Margorejo yang hidup berdampingan. 

Komunitas yang dimaksudkan disini adalah Agama yakni umat 

Kristen, Islam, Katolik, Protestan, dan Budha yang hidup rukun 

dan damai. Persamaan penelitian ini dengan penelitian yang 

                                                             
13

 Azis, A. Peran Pondok Pesantren Dalam Membina Toleransi Antar Umat Beragama (Studi 

Pada Pondok Pesantren Al-Amien, Ngasinan, Rejomulyo, Kota Kediri) (Doctoral dissertation, 

IAIN KEDIRI). 2021 



   

15 
 

akan dilakukan adalah mengenai adanya bentuk moderasi 

beragama dalam sebuah daerah dan sama-sama memiliki 

masyarakat yang rukun dan damai didalamnya. Perbedaan 

penelitian ini dengan peneltian yang akan dilakukan yakni 

komunitas atau agama yang berada di desa Margorejo berbeda 

dengan agama di Akmpung Kedungdoro.
14

 

5. Penelitian yang dilakukan oleh Fauzi Ismail dengan judul 

“Interaksi Sosial Masyarakat Lawe Sigala-Gala Kabupaten 

Aceh Tenggara: Suatu Kajian Tentang Toleransi Antar Umat 

Beragama”. Fokus penelitian ini adalah  menjelaskan mengenai 

adanya hubungan timbal balik oleh masyarakat Lawe Sigala-

Gala yang rukun antarwarga dalam proses interaksi sosial. 

Hasil dari penelitian ini adalah informan memberikan langkah 

langkah yang daoat dilakukan masyarakat dalam menjaga 

toleransi yakni dengan memperlihatkan aspek aspek kesamaan 

dalam setiap ajaran agama tanpa adanya perbedaan dalam suatu 

agama, melaksanakan kegiatan kemanusian atau kegiatan sosial 

yang melibatkan seluruh masyarakat terutama pemuka-pemuka 

agama, merubah orientasi pendidikan keagamaan dari yang 

lebih menonjolkan fiqiyah menjadi pendidikan agama yang 

universal rabbaniyah, pembinaan karakter seseorang yang 

menumbuhkan kepribadian yang memiliki akhaq dan budi 

                                                             
14

 Sugeng, S., & Subandi, A. MODERASI BERAGAMA DALAM BINGKAI TOLERANSI 

ANTAR UMAT BERAGAMA DI DESA MARGOREJO. Jurnal Agama Buddha dan Ilmu 

Pengetahuan, 9(1), 11-21. 2023 



   

16 
 

pekerti serta memiliki rasa toleransi yang tinggi antar umat 

beragama, dan yang terakhir, menghilangkan sikap saling saing 

atau sikap egois dalam diri. Penelitian ini akan menjelaskan 

proses interaksi sosial masyarakat..Perbedaan penelitian ini 

dengan penelitian yang akan dilakukan adalah lokasi antar 

kedua penelitian yang berbeda.
15

  

6. Penelitian ini dilakukan oleh Muhammad Turhan Yani dengan 

judul “ Interaksi Sosial Masyarakat Dalam Menjaga Toleransi 

Antar Umat Beragama (Desa Gumeng Kecamatan Jenawi 

Kabupaten Karanganyar)”. Fokus penelitian ini adalah 

bagaimana masyarakat di desa Gumeng melakukan interaksi 

sosial dengan latar belakang agama yang berbeda-beda. Hasil 

dari penelitian ini adalah masyarakat desa Gumeng berinteraksi 

dengan baik antar sesama. Memiliki sikap toleransi yang sangat 

tinggi antar masyarakat dalam segala hal mengenai agama 

seperti ibadah dan lain lainnya. Persamaan penelitian ini 

dengan penelitian yang akan dilakukan adalah mengenai sikap 

toleransi antar umat beragama dalam suatu daerah. Perbedaan 

penelitian ini dengan penelitian yang akan dilakukan adalah 

lokasi penelitian yang berbeda.
16

  

                                                             
15

 Ismail, F. Interaksi Sosial Masyarakat Lawe Sigala-Gala Kabupaten Aceh Tenggara: Suatu 

Kajian Tentang Toleransi Antar Umat Beragama. Jurnal Adabiya, 19(2), 81-100. 2020 
16

 Setyorini, W. Interaksi Sosial Masyarakat Dalam Menjaga Toleransi Antar Umat Beragama 

(Desa Gumeng Kecamatan Jenawi Kabupaten Karanganyar). Kajian Moral Dan 

Kewarganegaraan, 8(3), 1078-1093. 2020 



   

17 
 

7. Penelitian berjudul “Peran Forum Kerukunan Umat Beragama 

Dalam Meningkatkan Kualitas Hidup Sikap Toleransi Antar 

Umat Beragama di Kota Kupang” ditulis oleh Nimrod Frebdes 

Taopan, Petrus Ly, dan Leonard Lobo. Fokus penelitian adalah 

menjelaskan program kerja Forum Kerukunan Umat Beragama 

(FKUB) sebagai upaya meningkatkan kualitas sikap hidup 

toleran, serta mengatasi hambatan dan meningkatkan sikap 

toleran di Kota Kupang. Hasil dari penelitian ini adalah usaha 

atau cara dalam mengatasi hambatan yakni dengan 

dilakukannya diskusi antar pengurus, pemerintah, 

bersosialisasi, dan menghemat dana dengan cara membuat 

proposal. Selain itu kerukunan beragama di kota Kupang 

sangat baik tanpa adanya konflik keagamaan dikarenakan sikap 

toleransi tersebut adalah warisan leluhur yang selalu dijaga di 

kota Kupang. Persamaan dari penelitian ini dengan penelitian 

yang akan dilakukan adalah sama sama menggunakan metode 

penelitian kualitatif deskriptif. Perbedaan penelitian ini dengan 

penelitian yang akan dilakukan adalah fokus penelitian ini tidak 

hanya pada sikap toleransi masyarakat di kota Kupang tetapi 

juga pelaksanaan program kerja Forum Kerukunan Umat 

Beragam (FKUB).
17

 

                                                             
17

 Taopan, N. F., Ly, P., & Lobo, L. Peran Forum Kerukunan Umat Beragama dalam 

Meningkatkan Kualitas Sikap Hidup Toleransi Antar Umat Beragama di Kota Kupang. Jurnal 

Pendidikan PKN (Pancasila Dan Kewarganegaraan), 1(1), 1-9. 2020 



   

18 
 

8. Penelitian yang dilakukan oleh Putri Ambarwati dengan judul 

“Peran Pesantren Dalam Toleransi Antar Umat Beragama 

(Studi Riset Di Pondok Pesantren Huffadz Darul Falah 

Salatiga”. Fokus pada penelitian ini adalah bentuk 

pembelajaran dalam Pondok Pesantren mengenai sikap 

toleransi antar umat beragama. Hasil dari penelitian ini adalah 

pondok pesantren Darul Falah Salahtiga mengajarkan kepada 

para santri untuk menumbuhkan sikap toleransi antar umat 

beragama dan hidup rukun dalam masyarakat yang berbeda-

beda agama. persamaan penelitian ini dengan penelitian yang 

akan dilakukan adalah sama sama mengkaji mengenai sikap 

toleransi lingkungan pondok pesantren dengan masyrakat 

sekitar. Perbedaan penelitian ini dengan penelitian yang akan 

dilakukan adalah fokus masalah dan lokasi penelitian. 
18

 

 

  

                                                             
18

 Ambarwati, P. PERAN PESANTREN DALAM TOLERANSI ANTAR UMAT BERAGAMA: 

STUDI RISET DI PONDOK PESANTREN HUFFADZ DARUL FALAH SALATIGA. MUSHAF 

JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran dan Hadis, 3(1), 183-195. 2023 


