
 
 

 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

A. Anak Diluar Perkawinan  

1. Pengertian Anak Diluar Perkawinan  

Anak di luar nikah adalah anak yang dilahirkan dari hasil hubungan 

antara seorang perempuan dan seorang laki-laki di luar pernikahan yang sah, 

atau yang keduanya tidak mempunyai ikatan perkawinan dengan orang lain 

dan tidak ada larangan untuk saling menikahi.21 Anak sah adalah anak yang 

dilahirkan dalam atau sebagai akibat perkawinan yang sah. Pengertian 

tersebut memberikan penafsiran bahwa anak sah adalah anak yang 

dibenihkan dan lahir di dalam perkawinan yang sah.Begitu juga apabila 

anak tersebut dilahirkan dalam perkawinan yang sah namun pembuahan 

dilakukan di luar perkawinan atau anak tersebut dibenihkan dalam 

perkawinan yang sah namun dilahirkan di luar perkawinan.22 Kitab Undang-

Undang Hukum Perdata menyebutkan bahwa anak yang dilahirkan atau 

dibenihkan selama perkawinan, memperoleh suami sebagai bapaknya. 

Dengan demikian seorang anak yang dibenihkan dalam perkawinan dan 

dilahirkan setelah perkawinan adalah anak sah. Begitu juga jika anak 

tersebut dibenihkan di luar perkawinan tapi lahir dalam perkawinan maka 

anak tersebut sah juga. Anak sah menempati keduduakan (strata) yang 

paling tinggi dan paling sempurna dimata hukum dibandingkan dengan anak 

dalam kelompok-kelompok yang lain, karena anak sah menyandang seluruh 

hak yang diberikan oleh hukum. 

Perbedaan terminologi zina didasarkan pada dua pandangan yang 

berbeda antara hukum islam dengan hukum perdata barat. Menurut 

pandangan Islam semua persetubuhan yang dilakukan di luar perkawinan 

adalah bentuk perbuatan zina, sedangkan berdasarkan ketentuan Pasal 284 

KUHP yang dimaksud dengan perbuatan zina adalah “Seorang pria yang 

 
21 Zamakhsyari, Teori-Teori Hukum Islam Dalam Fiqih Dan Ushul Fiqih, Teori-Teori Hukum 

Islam Dalam Fiqih Dan Ushul Fiqih, 2017. 5. 
22 Ahmad Rofiq, Hukum Perdata Islam di Indonesia, (Jakarta : Rajagrafindo Persada, 2013). 181. 

18 



19 
 

 
 

telah kawin melakukan mukah (overspel) padahal diketahuinya Pasal 27 

KUHP berlaku baginya”. Sehingga menurut hukum barat seseorang anak 

baru dapat dikategorikan sebagai anak zina jika anak tersebut lahir dari 

hubungan suami istri yang dilakukan oleh seorang laki-laki dengan seorang 

perempuan dimana salah satu atau keduaduanya sedang terikat perkawinan 

dengan yang lain. 23 

a. Anak Yang Lahir Diluar Perkawinan Menurut Hukum Islam 

Dalam kajian literatur fiqh ada beberapa macam terhadap anak 

diluar kawin: 

1) Anak Zina 

Secara etimologi, kata zina berasal dari bahasa Arab, bentuk masdar 

dari kata kerja zana, yazni, zina (زُنا يُزني،  artinya berbuat jahat. Kemudian (زنا،

dari segi lain zina berarti perbuatan seks vagina antara lelaki dan perempuan 

yang tidak terikat dalam ikatan nikah atau yang sejenis dengannya. Zina 

juga memiliki arti yaitu persetubuhan antara seorang lelaki dengan seorang 

perempuan yang tidak atau tidak terikat perkawinan tanpa adanya faktor 

ragu atas hubungan intim tersebut dan tanpa keterkaitan harta benda seperti 

pemilik budak. Dari pengertian zina di atas, maka anak zina bisa kita pahami 

sebagai anak yang lahir dari hubungan seksual antara lelaki dan perempuan 

yang tidak mempunyai hubungan darah, karena perkawinan..24 

2) Anak Mula’anah 

Anak mula'anah yaitu anak yang dilahirkan istri yang ditolak 

keberadaannya oleh suaminya dan kemudian suami menuduh istrinya 

berselingkuh kemudian istrinya di li’an. 

3) Anak Syubhat 

 Kesalahan hubungan seksual seorang laki-laki dan perempuan, jika 

melahirkan maka anaknya disebut anak syubhat. Maksud kesalahannya 

adalah tidak ada unsur sengaja atau diatur. Anak syubhât  memiliki 

hubungan  keperdataan dengan bapak kandungnya apabila anak itu diakui 

 
23 Ali Afandi, Hukum Waris, Hukum Keluarga, Hukum Pembuktian ,Menurut Kitab Undang-

Undang Hukum Perdata (BW), Jakarta : Bina Aksara, 1986). 145. 
24 M. Nurul Irfan, “Nasab dan Stutus Anak dalam Hukum Islam”, (Jakarta: Amzah, 2012) 42-43. 



20 
 

 
 

ayahnya yang membesarkannya. Pandangan mengenai anak syubhât masih 

menjadi perdebatan sebab sebagian ulama menyatakan bahwa mereka 

adalah anak sah, kemudian ulama yang lain mengkategorikan anak syubhât 

sebagai anak haram atau luar nikah namun lain halnya jika terdapat 

pengakuan dari ayah biologisnya. Kategori anak syubhat ada dua yaitu :   

a) Syubhat karena syubhat perbuatan  

  Anak syubhat kategori ini lahir dari ulah salah lelaki yang 

berhubungan intim dengan wanita yang disangkanya adalah istri sahnya. 

Contohnya yakni keyakinan yang tulus serta tak tergoyahkan dalam hati 

orang tersebut bahwa perempuan yang melakukan hubungan intim 

dengannya adalah istri yang sah atau pelayannya sendiri yang secara 

tidak langsung dinyatakan bahwa hubungan seksual tersebut adalah sah 

serta tidak dipermasalahkan. Namun ternyata hal tersebut merupakan 

suatu kesalahan dan bukan sebagai istri atau budaknya. Ketidaksadaran 

dan kekeliruan disini diyakini sebagai faktor adanya syubhat. 

b) Syubhat karena hukum  

  Yang dimaksud dengan anak syubhat sebab hukum yaitu anak yang 

lahir karena perkawinan antara seorang laki-laki dan seorang perempuan, 

namun belakangan hari ditemukan fakta bahwa perempuan tersebut 

merupakan perempuan yang tidak boleh untuk dinikahi, sekalipun 

saudara perempuan atau perempuan lain yang tidak boleh untuk dinikahi. 

Jika ada keragu-raguan hukum, jika diketahui kesalahannya, maka 

perkawinan itu dengan sendirinya batal karena perempuan tersebut 

termasuk perempuan yang diharamkan untuk dinikahi menurut Islam.. 25 

Konsep anak yang lahir dari sebelum adanya pernikahan terbagi 

menjadi dua kategori dalam praktik hukum perdata:26 

a) Anak tersebut dianggap sebagai anak zina, bukan anak yang lahir dari 

sebelum adanya pernikahan, apabila salah satu orang tuanya masih 

 
25 Witanto, Hukum Keluarga Dan Hak Kedudukan Anak Kawin, (Jakarta: Prestasi pustaka Publisher, 

2012), 47-48. 
26 Muhammad Habibi and Miftakhul Marwa, “Problematika Hak Anak Luar Kawin : Tinjauan Kitab 

Undang-Undang Hukum Perdata,” Media of Law and Sharia 4, no. 3 (2023): 24. 



21 
 

 
 

menikah, berhubungan dengan orang lain, kemudian hamil, dan 

melahirkan seorang anak. 

b) Jika ayah dan ibu dari anak yang lahir dari sebelum adanya pernikahan 

sama-sama belum menikah dan berhubungan seksual kemudian 

menghasilkan seorang anak, maka anaknya disebut sebagai anak di luar 

nikah. Perbedaannya yaitu anak luar kawin bisa mendapatkan 

pengakuan orang tua biologisnya jika mereka menikah, sebagaimana 

dinyatakan dengan jelas dalam akta nikah, sedangkan orang tua biologis 

dilarang mengakui anaknya melakukan zina. 27 

b. Anak Yang Lahir Diluar Perkawinan Menurut Perundang-Undangan 

Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (KUHP) membedakan tiga 

penafsiran tentang anak luar kawin: Pertama, anak dianggap sebagai anak 

zina jika salah satu atau kedua orang tuanya masih terjalin ikatan nikah yang 

sah dan berhubungan intim dengan perempuan atau laki-laki lain yang 

berdampak pada kehamilan dan kelahiran. Kedua jika wali dari anak yang 

belum menikah tetap melajang, berpartisipasi dalam hubungan seks, hamil, 

dan melahirkan seorang anak, anak tersebut disebut sebagai anak yang 

belum menikah (anak normal). Ketiga Seorang anak yang tidak sesuai 

dengan KUHP adalah seorang anak yang dilahirkan ke dunia dari ikatan 

laki-laki dan perempuan yang tidak boleh menikah menurut Pasal 30 KUHP 

karena mereka adalah anggota keluarga dekat (anak sumbang). 

Anak yang lahir dari sebelum adanya pernikahan dianggap memiliki 

ikatan nasab dengan ibunya dan keluarganya, sebagaimana dinyatakan 

dalam Pasal 100 Kompilasi Hukum Islam. Seorang anak harus dilahirkan 

setidaknya enam bulan setelah pernikahan atau selama masa iddah, yaitu 

empat bulan sepuluh hari setelah pernikahan berakhir, untuk dapat dianggap 

sebagai anak sah dari suami ibunya. Anak yang dilahirkan dalam enam 

bulan pertama setelah pernikahan atau setelah pernikahan berakhir dianggap 

 
27 Abdul Manan, Aneka Masalah Hukum, (Jakarta: Prenada Media Group, 2008). 81. 



22 
 

 
 

tidak sah. Ini berarti bahwa Anak tersebut memiliki hubungan nasab dengan 

ibu yang melahirkannya, namun tidak dengan ayahnya.28 

Sebagaimana keterangan sebelumnya, berdasarkan KUHP anak 

tidak mempunyai ikatan keluarga dengan orang tua yang melahirkannya. 

Namun, begitu anak tersebut diakui (erkenned), ia memiliki hak waris dan 

hubungan keluarga dengan orang tua yang mengakuinya. Pengesahan anak 

(wettiging) yaitu sebuah langkah dari pengakuan, menjadi satu-satunya cara 

untuk membangun hubungan keluarga dari anak dengan pihak orang tua 

yang mengakui. Perlu ditekankan bahwa hukum melarang pengesahan 

keturunan sumbang dan keturunan yang tidak sah (luar nikah). 

2. Status Anak Yang Lahir Diluar Nikah Dalam Segi Nasab, Waris dan 

Wali 

a. Nasab 

Keturunan dari pernikahan yang sah hanya memiliki hubungan yang 

sama dengan ibu dan orang-orang terdekatnya (keluarga) dalam (Peraturan 

Pemerintah No. 9 Tahun 1975, Pasal 43, Ayat 1). Seperti yang baru-baru ini 

dicatat, Pasal 100 Kompilasi Hukum Islam menunjukkan bahwa anak-anak 

yang dilahirkan dari pernikahan di luar nikah hanya memiliki hubungan 

nasab dengan ibu dan keluarganya. Sebab itulah, anak tersebut tidak dapat 

secara sah dinisbatkan kepada ayah kandungnya, meskipun ayah 

kandungnya adalah orang yang berhubungan dengan ibu yang 

melahirkannya. Ketentuan-ketentuan tersebut dianggap menjunjung tinggi 

keluhuran institusi pernikahan sekaligus menyingkirkan pencemaran, 

meskipun pada kenyataannya hal itu terlihat tidak manusiawi dan 

keseimbangannya tidak ada karena menempatkan tanggung jawab semata-

 
28 Jakobus Anakletus Rahajaan and Sarifa Niapele, “Dinamika Hukum Perlindungan Anak Luar 

Nikah Di Indonesia,” PUBLIC POLICY (Jurnal Aplikasi Kebijakan Publik & Bisnis) 2, no. 2 (2021): 

258–77, https://doi.org/10.51135/publicpolicy.v2.i2.p258-277. 



23 
 

 
 

mata pada ibu tanpa menghubungkannya dengan pria yang sejatinya ayah 

kandung anaknya.29 

Wahbah al-Azuhaili berpendapat, Janin tidak dapat dialokasikan 

secara nasab kepada pasangan wanita dengan asumsi janin dibawa ke dunia 

dalam waktu sekitar setengah tahun setelah akad nikah. Kesalahan seorang 

anak yang dinisbatkan kepada pasangan hidup ibunya menunjukkan bahwa 

tidak adanya nasab pada anak tersebut, dan dengan demikian tidak ada hak-

hak istimewa yang seharusnya dimiliki oleh seorang anak terhadap orang 

tuanya. Wahbah Zuhaili mengatakan bahwa anak zina yaitu anak yang 

kelahirannya berasal dari seorang wanita melalui aturan yang tidak sah atau 

hasil dari hubungan yang melanggar hukum. 

Sebagaimana firman Allah swt menjelaskan dalam Q.S Al-Ahzab 

33: 4-5. 

نْ قَ لْبَيِْْ فِْ جَوْفِه   ُ لرَِجُلٍ مِٰ وَمَاجَعَلَ مَا جَعَلَ اللّهٰ تِكُمْ   مِن ْهُن   تُظههِرُوْنَ  الهٰ  ِٕۤيْ  ازَْوَاجَكُمُ    جَعَلَ  وَمَا امُ هه
ءكَُمْ  ءكَُمْ  نَا  ابَ ْ  ادَْعِيَا  لِكُمْ   ۝٤هْدِى الس بِيْلَ ي َ  وَهُوَ  الَْْق   يَ قُوْلُ  وَاللّهُٰ  بِِفَْ وَاهِكُمْ   قَ وْلُكُمْ  ذه هِمْ    ىِٕۤ ادُْعُوْهُمْ لِِهبَِ 

ءَهُمْ فاَِخْوَانكُُمْ فِِ الدِٰيْنِ وَمَوَاليِْكُمْ  وَليَْ  ِ  فاَِنْ لَّْ  تَ عْلَمُوْْٓا اهبَِ  سَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيْمَآْ هُوَ اقَْسَطُ عِنْدَ اللّهٰ
وَلهكِنْ اَخْطأَْتُُْ بهِ   ُ غَفُوْراً ر حِيْمًا قُ لُوْبكُُ  تَ عَم دَتْ  م ا  ۝٥مْ  وكََانَ اللّهٰ   

Artinya: Allah tidak menjadikan bagi seseorang dua hati dalam rongganya, 

Dia tidak menjadikan istri-istrimu yang kamu zihar itu sebagai ibumu, dan 

Dia pun tidak menjadikan anak angkatmu sebagai anak kandungmu 

(sendiri). Yang demikian itu hanyalah perkataan di mulutmu saja. Allah 

mengatakan sesuatu yang hak dan Dia menunjukkan jalan (yang benar). 

Panggillah mereka (anak angkat itu) dengan (memakai) nama bapak 

mereka. Itulah yang adil di sisi Allah. Jika kamu tidak mengetahui bapak 

mereka, (panggillah mereka sebagai) saudara-saudaramu seagama dan 

maula-maulamu. Tidak ada dosa atasmu jika kamu khilaf tentang itu, tetapi 

(yang ada dosanya) apa yang disengaja oleh hatimu. Allah Maha 

Pengampun lagi Maha Penyayang (Q.S Al-Ahzab 33: 4-5).30 

Oleh sebab itu, para fukaha menetapkan tiga kriteria untuk 

menentukan apakah anak tersebut sah untuk menjamin bahwa anak tersebut 

 
29 Wahyu Wahyu, Moh.Adib Sya’bani, and Syahrul Permana Permana, “Hak Waris Dan Keadilan: 

Menggagas Reformasi Hukum Keluarga Dengan Prinsip Maqasid Syariah,” Jurnal Studi Inovasi 

4, no. 2 (2024): 11–21, https://doi.org/10.52000/jsi.v4i2.156. 
30 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Tafsirnya Jilid VII, (Departemen Agama RI, 2009). 288. 



24 
 

 
 

secara sah adalah anak dari sang ayah (dapat dinisbahkan kepada suami sang 

ibu), yaitu:31 

1) Tempat tidur yang sah (Al-Firasy al-Sahih) 

Maksud dari Al-Firasy al-Sahih yaitu ketika anak itu dikandung, 

ibu dan ayahnya telah menikah. Oleh karena itu, keberadaan ranjang 

yang sah dapat digunakan untuk menunjukkan identitas anak yang 

sebenarnya. Tanpa perlu identifikasi ayah atau bukti lain untuk 

membuktikan keturunan orang tuanya saat bayi lahir. 

2) Pengakuan 

Pengakuan dapat menunjukkan keabsahan seorang anak dalam 

situasi-situasi berikut.:  

1) Orang yang diakui tidak mengenal anaknya. 

2) Adanya kemungkinan bahwa orang yang menerima pengakuan adalah 

anak mereka  

3) Pengakuan didukung oleh anak yang diakui  

Pengakuan anak akan menjadi sah jika tiga syarat tersebut telah 

dipenuhi.  

3) Saksi 

Bukti fisik, seperti kehadiran dua orang saksi laki-laki atau seorang 

laki-laki dan dua orang perempuan, juga dapat digunakan untuk memastikan 

keturunan seorang anak yang sah. Jika seseorang mengatakan bahwa orang 

lain adalah anak kandungnya dan orang yang diakui mengatakan bahwa 

orang yang diakui tersebut bukan anak kandungnya, maka orang yang 

diakui tersebut dapat menunjukkan kepada hakim dua orang saksi untuk 

membuktikan bahwa orang yang diakui tersebut adalah anak kandungnya.  

b. Waris 

Menurut pendapat Wahbah Zuhaili bahwa status anak zina 

disamakan dengan anak mula’anah dengan ketentuan bahwa anak tersebut 

 
31 Husnul Yaqin, “Fiqih Keluarga”, (Yogyakarta: Idea Pess, 2020). 47-54. 



25 
 

 
 

terputus hubungan saling mewarisi dengan ayah dan keluarga ayahnya, 

karena tidak adanya status nasab yang sah diantara mereka. Artinya Anak 

yang lahir diluar perkawinan atau sebagai akibat hubungan suami isteri yang 

tidak sah, hanya mempunyai hubungan nasab, hak dan kewajiban nafkah 

serta hak dan hubungan kewarisan dengan ibunya serta keluarga ibunya 

saja.32 

Menurut Pasal 186 Kompilasi Hukum Islam, "Anak yang dilahirkan 

di luar perkawinan hanya mempunyai hubungan saling mewarisi dengan 

ibunya dan keluarga dari pihak ibunya," maka akibat hubungan nasabnya 

hanya ada hubungan waris dengan ibu dan keluarganya pada anak tersebut. 

Akibatnya, ia tidak memiliki hubungan waris secara hukum dengan ayah 

biologisnya.33 

c. Wali 

Menurut Pasal 19 Kompilasi Hukum Islam, syarat wali nikah yaitu: 

Jika anak yang lahir dari hasil zina (di luar nikah) ternyata seorang 

perempuan dan akan menikah setelah dewasa, maka ayah kandung (genetik) 

tidak boleh menikahkannya: 34 

1) Sebelum menikah, calon pengantin harus memenuhi rukun wali nikah.  

2) Seorang pria selaku wali nikah harus melengkapi syarat-syarat yang 

ditetapkan oleh peraturan Islam, yaitu beragama Islam, baligh dan 

berakal.  

3) Status hukum semua anak yang kelahirannya di luar nikah yang sah, di 

samping batasan-batasan yang mengatur anak-anak yang lahir di luar 

nikah, seperti yang telah disebutkan sebelumnya. 

Anak hasil perzinahan atau jadah dibebaskan dari semua kesalahan 

orang yang melahirkannya ke dunia ini, seperti yang dinyatakan oleh 

Hukum Perdata Islam serta hadis Nabi Muhammad SAW sebagai berikut:  

 
32 Wahbah Zuhaili, Al-Fiqhul Islam wa Adillatuhu, (Mesir: Dar Al-Fikr), 140. 
33 Ahmad Suyuthi, “Akademika,” n.d.  
34 Rahajaan and Niapele, “Dinamika Hukum Perlindungan Anak Luar Nikah Di Indonesia.” 

Dinamika Hukum Perlindungan Anak Luar Nikah di Indonesia, LPPM STIA Said Perintah Volume 

2, No. 2, September 2021, 13. 



26 
 

 
 

ثَ نَا ابْنُ أَبِ ذِئْبٍ عَنْ الزُّهْرِ  ثَ نَا آدَمُ حَد  يِٰ عَنْ أَبِ سَلَمَةَ بْنِ عَبْدِ الر حَْْنِ عَنْ أَبِ هُرَيْ رةََ حَد 

عَنْهُ   ُ اللّ  الْ رَضِيَ  عَلَى  يوُلَدُ  مَوْلُودٍ  وَسَل مَ كُلُّ  عَلَيْهِ   ُ اللّ  صَل ى  الن بُِّ  قاَلَ  قاَلَ  فأَبََ وَاهُ   فِطْرةَِ 

سَانِ  راَنهِِ أوَْ يُُجَِٰ تَجُ الْبَهِيمَةَ هَلْ تَ رَى فِيهَا جَدْعَاءَ يُ هَوِٰدَانهِِ أوَْ يُ نَصِٰ هِ كَمَثَلِ الْبَهِيمَةِ تُ ن ْ   

“Telah menceritakan kepada kami Adam telah menceritakan kepada kami 

Ibnu Abu Dza'bi dari Az Zuhriy dari Abu Salamah bin 'Abdurrahman dari 

Abu Hurairah radliallahu 'anhu berkata; Nabi Shallallahu'alaihiwasallam 

bersabda: "Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fithrah. Kemudian kedua 

orang tunyalah yang akan menjadikan anak itu menjadi Yahudi, Nashrani 

atau Majusi sebagaimana binatang ternak yang melahirkan binatang ternak 

dengan sempurna. Apakah kalian melihat ada cacat padanya (HR. 

Bukhari:1296)”.35 

Dan berdasarkan firman Allah SWT dalam Surat An-Najm ayat 38: 

 أَلِ  تَزرُِ وَازرِةٌَ وِزْرَ أخُْرَىه 

Artinya: yaitu bahwasanya seorang yang berdosa tidak akan memikul dosa 

orang lain.36 

Ayat diatas menjelaskan tentang seorang tidak akan memikul dosa 

orang lain. Setiap orang yang mengerjakan dosa karena kekafirannya atau 

karena kemaksiatannya maka dia sendiri yang memikul dosanya, dan tidak 

akan dipikul oleh orang lain.  

Sebab itu, perlakuan kepada anak di luar nikah harus dengan penuh 

kasih sayang dan diberikan pendidikan, pengajaran, dan keterampilan yang 

akan membantu mereka sukses di masyarakat di masa depan. Ibu yang 

melahirkan dan keluarganya memiliki tanggungan dalam mencukupi 

kebutuhan material dan spiritual anak di luar nikah karena mereka hanya 

memiliki hubungan nasab perdata dengan ibunya. Dengan asumsi bahwa 

ibu yang mengandung seorang anak tidak bijaksana dan bahkan 

 
35 Rukha’ Fajris Rusyidah and Zaenal Abidin, “Pendidikan Islam Di Keluarga Menurut Q . S 

Luqman Ayat 13-16,” Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Islam 3, no. 2 (2023): 91–100, 

https://ejournal.penerbitjurnal.com/index.php/JMPI/article/view/192. 
36 Departemen   Agama   RI, Al-Qur’an dan Tafsirnya Jilid VII, (Departemen Agama RI, 2009). 

187. 



27 
 

 
 

membuangnya untuk menutupi aib atau rasa malu keluarga, tidak 

memandang siapa yang menemukan anak tersebut, ia harus mengakuinya 

untuk menyelamatkan jiwanya. Jika seorang anak ditemukan terlantar 

akibat hubungan gelap antara orang-orang yang tidak menerima 

konsekuensi perlakuannya (tanggung jawab), keluarga berkewajiban untuk 

merawat, mendidik, dan memenuhi kebutuhan anak tersebut, biasanya 

dengan bantuan harta mereka sendiri dan baitul maal. Anak tersebut 

mungkin akan dititipkan ke panti asuhan bersama keluarganya. Perlu 

diperhatikan bahwa jika yang menjumpai anak tersebut tidak memiliki 

kemampuan untuk mendidik dan mengasuhnya, atau menipu dengan 

memanfaatkan dukungan dana dari baitul maal dan kelompok masyarakat 

Islam, maka hak perwaliannya harus dicabut, serta pemerintah harus benar-

benar memperhatikan, mengarahkan, dan mengasuhnya. 37 

B. Hakim 

1. Pengertian Serta Tugas Wewenang Hakim 

Pejabat yang menjalankan kekuasaan kehakiman dikenal sebagai 

hakim pengadilan. Seseorang yang memiliki kewenangan untuk 

menjalankan kekuasaan kehakiman di pengadilan baik pengadilan umum 

maupun pengadilan agama dikenal dengan sebutan hakim. Berdasarkan 

Undang-Undang No. 4 Tahun 2004 bahwa "Hakim wajib menggali, 

mengikuti, dan memahami nilai-nilai hukum dan rasa keadilan yang hidup 

dalam masyarakat"  

Secara mendasar, hakim bertugas membuat Keputusan pada setiap 

perkara yang ada dihadapannya. Hubungan hukum, nilai hukum dari 

perilaku, posisi hukum para pihak berperkara merupakan beberapa hal yang 

nantinya diputuskan oleh hakim. Tujuannya adalah agar hakim dapat 

menuntaskan perkara secara penuh dengan dasar hukum yang berlaku 

terutama ketika mengambil keputusan. Persidangan adalah serangkaian 

tindakan yang dilakukan oleh para pemutus di pengadilan untuk 

 
37 Henderi Kusmidi, “Memposisikan Anak Yang Lahir Diluar Nikah Secara Hukum Islam,” Nuansa 

9, no. 1 (2016): 57–65, https://doi.org/10.29300/nuansa.v9i1.374. 



28 
 

 
 

mendapatkan, menguraikan, dan memutuskan suatu perkara dengan 

menggunakan standar bebas, sah, dan adil.38 

Secara umum, keputusan hakim dapat mengalihkan hak milik 

seseorang, menolak hak warga negara untuk menyatakan tindakan 

sewenang-wenang dan ilegal pemerintah terhadap masyarakat, 

memerintahkan lembaga penegak hukum lainnya untuk memenjarakan 

orang, atau bahkan menghilangkan seorang penjahat.39 Untuk mencapai 

keadilan, putusan hakim harus mempertimbangkan semua aspek yang 

bersifat yuridis, sosiologis, dan filosofis. Keadilan juga harus mengarah 

pada keadilan moral, sosial, dan hukum. 

2. Dasar dan Pertimbangan Hakim Tentang Anak Sah 

Untuk mencapai hasil teoritis dan praktis yang maksimal dan 

seimbang dari penelitian, putusan hakim di pengadilan harus didasarkan 

pada teori dan hasil penelitian yang saling berhubungan. Putusan hakim 

yang berfungsi sebagai penegak hukum merupakan salah satu cara untuk 

mewujudkan kepastian hukum.40 

UU No. 48 Tahun 2009 dan Bab IX Pasal 24 dan 25 UUD 1945 

menguraikan dasar-dasar kekuasaan kehakiman. Pembentukan peradilan 

yang independen dijamin oleh UUD 1945. Hal ini secara tegas dinyatakan 

dalam Pasal 24, khususnya dalam penjelasan Pasal 24 ayat (1) dan 

penjelasan Pasal 1 ayat (1) UU No. 48 Tahun 2009 yang menyatakan bahwa 

kekuasaan kehakiman adalah kekuasaan negara yang merdeka untuk 

menyelenggarakan peradilan guna menegakkan hukum dan keadilan demi 

terselenggaranya Negara Hukum Republik Indonesia yang berdasarkan 

Pancasila dan UUD 1945, demi terselenggaranya Negara Kesatuan 

Republik Indonesia. 

 
38 Rusli Muhammad, “Eksistensi Hakim Dalam Pemikiran Yuridis Dan Keadilan,” Jurnal Hukum 

Ius Quia Iustum 21, no. 3 (2014): 426–43, https://doi.org/10.20885/iustum.vol21.iss3.art5. 
39 liwe Immanuel, Christophel, ‘Kewenangan Hakim Dalam Memeriksa Dan Memutus Perkara 

Pidana Yang Diajukan Ke Pengadilan’, III.1 (2014), 133–40. 
40 Umar Haris Sanjaya, “Keadilan Hukum Pada Pertimbangan Hakim Dalam MemuUmar Haris 

Sanjaya (2015) ‘Keadilan Hukum Pada Pertimbangan Hakim Dalam Memutus Hak Asuh Anak’, 

Yuridika, 30(2), Pp. 129–140.Tus Hak Asuh Anak,” Yuridika 30, no. 2 (2015): 129–40. 



29 
 

 
 

Dengan pengecualian terhadap hal-hal yang disebutkan dalam UUD 

1945, klausul ini menyatakan bahwa kekuasaan kehakiman bersifat 

independen dan tidak terpengaruh oleh kekuasaan ekstra-yudisial. Karena 

kewajiban hakim untuk menegakkan hukum dan keadilan berdasarkan 

Pancasila dan memastikan bahwa putusannya mencerminkan rasa keadilan 

masyarakat Indonesia, maka kebebasan untuk menggunakan kekuasaan 

kehakiman dibatasi. Mahkamah Agung dan badan peradilan yang berada di 

bawahnya, termasuk peradilan umum, peradilan agama, peradilan militer, 

peradilan tata usaha negara, dan peradilan tata usaha negara, kemudian 

ditegaskan dalam Pasal 24 ayat (2). 

Sesuai dengan Pasal 5 ayat 1 UU No. 67, kebebasan hakim juga 

harus dijelaskan dalam peran hakim yang tidak memihak (impartial judge). 

48/2009. Istilah berpikiran adil tidak boleh digunakan dalam arti yang 

sebenarnya dalam keadaan yang unik ini, mengingat fakta bahwa hakim 

harus memilih pihak yang benar ketika mengambil pilihan. Hal ini tidak 

berarti bahwa keputusan dan sudut pandang mereka tidak bias dalam situasi 

ini. "Pengadilan mengadili menurut hukum dengan tidak membeda-

bedakan orang" yang merupakan Pasal 5 ayat 1 UU No. 48 Tahun 2009 

juga relevan dengan hal tersebut.  

Pengadilan dapat menggunakan yurisprudensi dan pendapat para 

ahli hukum terkenal untuk menentukan hukum (doktrin). "Hakim wajib 

menggali, mengikuti, dan memahami nilai-nilai hukum yang hidup dalam 

masyarakat," demikian bunyi Pasal 28 ayat 1 UU No. 40 Tahun 2009, yang 

menyatakan bahwa tidak hanya nilai-nilai hukum pada masyarakat yang 

dijadikan sebagai dasar putusan hakim. 

Salah satu faktor terpenting untuk memutuskan nilai putusan hakim 

yang mencakup manfaat bagi para pihak yang berperkara serta keadilan (ex 

aequolet bono) dan kepastian hukum adalah pertimbangan hakim. Oleh 

karena itu, pertimbangan hakim perlu disikapi dengan cermat, baik, dan 

hati-hati. Mahkamah Agung akan membatalkan putusan hakim yang 



30 
 

 
 

didasarkan pada pertimbangan tersebut apabila pertimbangan tersebut tidak 

lengkap, kurang baik, atau kurang cermat.  

Pembuktian juga diperlukan untuk investigasi suatu kasus, dan hasil 

pembuktian digunakan untuk memutuskan kasus tersebut. Bagian 

terpenting dari proses persidangan dan pemeriksaan yaitu pembuktian. 

Tujuan pembuktian adalah untuk menunjukkan kepastian bahwa peristiwa 

atau fakta yang diberikan benar-benar terjadi untuk mendapatkan keputusan 

yang akurat dan adil. Pengadilan tidak dapat memberikan keputusan kecuali 

jika jelas baginya bahwa peristiwa atau kebenaran itu terjadi atau 

diilustrasikan, yang menunjukkan bahwa para pihak tersebut memiliki 

hubungan yang sah.41 

Hakim juga harus mempertimbangkan faktor-faktor berikut:42 

a. Argumen tentang subjek yang diterima atau tidak terbantahkan.  

b. Berdasarkan bukti-bukti yang disajikan selama persidangan, berikan 

interpretasi hukum atas putusan tersebut.  

c. Untuk menentukan apakah gugatan dapat dikabulkan dalam putusan dan 

didukung oleh bukti-bukti, pengadilan harus memeriksa setiap 

komponen dari petitum Penggugat. 

Pembentukan kepastian hukum adalah fokus utama dari argumentasi 

hukum positivisme. Pasal 1 UU No. 48 Tahun 2009 mengamanatkan bahwa 

hakim Indonesia menjunjung tinggi supremasi hukum dan keadilan. Hakim 

dituntut untuk menerapkan hukum dan menyelidiki cita-cita hukum dalam 

konteks keadilan masyarakat. Ketiadaan norma-norma positif atau standar 

hukum yang tidak jelas tidak dapat dijadikan alasan bagi hakim untuk 

menolak memeriksa dan memutus suatu perkara. Negara telah memberikan 

kewenangan kepada hakim untuk memeriksa dan memutus, serta 

keleluasaan untuk menyeimbangkan antara keadilan dan kemanfaatan. 

 
41 Achmad Ali, Asass-Asas Pembuktian Perdata, (Jakarta: Kencana Prenada Media Grub, 2012), 84. 
42 Umarwan Sutopo, Martha Eri Safira, and Neneng Uswatun Khasanah, Hukum Acara Peradilan 

Agama Dalam Teori Dan Praktik, 2021. 92-96. 



31 
 

 
 

Penegakan hukum dan keadilan adalah bagian dari negara hukum Indonesia, 

sehingga putusan hakim harus jelas dan adil. 

a. Pengajuan perkara setiap hari harus diterima, ditinjau, diadili, dan 

diselesaikan oleh pengadilan, dan pengadilan tidak dapat menolak untuk 

mengadilinya. Para hakim harus menegakkan aturan hukum dan keadilan 

dalam situasi seperti ini. Hukum formal, yang mengatur bagaimana 

menganalisis dan mengadili suatu kasus, diikuti oleh para hakim. Karena 

mereka menjalankan hukum acara untuk mencapai keadilan prosedural, 

hakim dalam kasus perdata berkewajiban untuk mematuhi ketentuan 

hukum acara perdata terbaru serta aturan hukum acara lainnya. Kejelasan 

hukum bergantung pada keadilan prosedural. Keadilan akan terjamin jika 

ada kepastian yang sah. Misalnya, mendengarkan kedua belah pihak di 

pengadilan di bawah ide audi et alteram partem, yang memberikan kedua 

pihak hak istimewa yang paling luas untuk memperkenalkan perspektif 

mereka dengan cara yang masuk akal. Terdapat tenggang waktu yang 

tidak boleh diperpanjang ketika mengajukan upaya hukum. Hal ini 

dimaksudkan untuk menjamin kejelasan hukum demi keadilan; 

b. Bentuk legislasi yang mengontrol bagaimana anggota masyarakat 

berinteraksi satu sama lain dan mencakup segala hal, mulai dari yang 

diperbolehkan hingga yang tidak disebut dengan hukum materiil. 

Keadilan substansial yang tertulis dan tidak tertulis berdasarkan 

pemahaman hukum publik adalah tujuan hukum material. Konsep-

konsep hukum dasar seperti penafsiran, argumen analogi, a contrarioo 

dan penyempurnaan hukum, teori-teori hukum, dan filsafat hukum 

sangat dikenal oleh para hakim yang menggunakan hukum materiil. 

Meskipun demi kepentingan keadilan, hakim tidak boleh secara keliru 

menyimpang dari persyaratan hukum formal karena keadilan sangat 

subyektif. 

Dasar pemikiran hukum tidak semata-mata memposisikan hakim 

sebagai suara atau corong hukum dalam putusan yang mendekati keadilan. 

Putusan yang berkualitas dapat dinilai dengan faktor-faktor yang bisa 



32 
 

 
 

membangun kembali kepercayaan publik.43 Hakim melakukan lebih dari 

sekadar membaca teks; ia juga mencoba menelisik hal di balik teks tersebut, 

berbicara dengan konteksnya, dan menggunakan hati nuraninya.  

Hakim dapat berkreasi dalam penemuan hukum dan pembuatan 

hukum karena berbagai alasan: 

a. Hakim tidak tidak ada ikatan dengan sistem preseden; 

b. Hakim wajib mengadili seluruh bagian gugatan; 

Bahkan jika hukumnya tidak jelas atau tidak ada, hakim diharuskan 

untuk mengadili dan memutuskan sebuah kasus. 

C. Maqashid Syariah 

1. Pengertian Maqashid Syariah 

Maqashid al-syari'ah terdiri dari dua kata, maqashid dan syari'ah. 

Kata maqashid merupakan bentuk jama' dari maqaashidu yang berarti 

maksud dan tujuan, sedangkan syari'ah mempunyai pengertian hukum-

hukum Allah yang ditetapkan untuk manusia agar dipedomani untuk 

mencapai kebahagiaan hidup di dunia maupun di akhirat. Maka dengan 

demikian, maqashid al-syari'ah berarti kandungan nilai yang menjadi tujuan 

pensyariatan hukum. Maka dengan demikian, maqashid al-syari'ah adalah 

tujuan-tujuan yang hendak dicapai dari suatu penetapan hukum.44 

Mengenai Maqashid secara terminologi, para ulama Ushul sudah 

memberikan beberapa definisi. Yaitu: 

Ibnu Asyur memberikan makna maqashid al-syariah sebagaimana 

berikut:  

يْع  فِْ  لشٰارعِ ِ ل لْْوُْضَةُ  َ الَّ والِْكَمُ  ي  َ المعَانِ  هِيَ  تَخْ   َ لِ  بِِيْث  َ أوْمُعْظَمِها  التٰشْريِْع  حْوَالِ   َ أ جََِ  

أوْصَافُ  هَذَا فِ  فيدْخُلُ  الشٰريِْ عَةِ   َ حْكَام ِ أ مِنْ  خَاصٍ  نوْع مِنْ  لكَوْنِ  بِِ  ا َ حَظتَُه َ مُل  صٰ  َ تََْت   

 
43 Sabilarasyad, “Relevansi Keadilan Mengenai Status Anak Di Luar Nikah,” Al Mashlahah Jurnal 

Hukum Dan Pranata Sosial Islam, 2010, 249–70. 
44 Al-Fayyumi, Al-Misbah al-Munir, (Kairo: Muassasah al-Mukhtar,2008). 374. 



33 
 

 
 

أيْضُا هَذَا ي فِ  دْخُلُ  َ هاوَيحَظتَِ  َ مُل عَنْ  يْعُ والتٰشْرِ  ُ يََْل  لتَ ا المعَانِ  العَامٰةُ  ا َ اتهُ  َ ايَ  َ وغَ الشٰريِْ عَةِ   

مِنْه نْ وَاعكَثِيْْةٍَ أ فِ  لكِنٰهامَلْحُوْظةٌَ  َ وَ  حْكَام  ِ الأ رِ  ِ سَائ ي  َ فِ  مَلْحُوْظةًَ  يْسَتْ  َ ل الِْكَمِ  مِنْ  نِ  مَعَا  

“Maqashid al-syari’ah adalah makna-makna dan hikmah-hikmah 

yang dipancarkan syari’ah dalam setiap penetapan hukumnya. Hal ini tidak 

berlaku pada jenis-jenis hukum tertentu, termasuk dalam cakupan ini adalah 

segala sifat, tujuan umum, dan makna syari’at yang terkandung pada aturan-

aturan hukum, termasuk maknamakna hukum yang tidak diperlihatkan pada 

sejumlah hukum, tetapi terkandung pada hukum-hukum lain”. 45 

Hal ini seirama yang disampaikan oleh al-Raisuni, sebagaimana 

berikut:  

العِباد  لمصْلحَة تََْقِيْقِهَا جْل ِ لَأ  الشٰرْيْ عَةُ  وُضِعَتْ  تال اتُ   َ الغَايَ  هِيَ  الشٰريِْ عَةِ  مَقَاصِدَ  َ إنٰ   

“Bahwasannya maqashid al-syari’ah adalah tujuan-tujuan yang ditetapkan 

syari’ah untuk direalisasikan demi kemaslahatan manusia”.46 

Begitu juga Alal Fasi mendefinisikan maqashid al-syariah 

sebagaimana berikut: 

أحْكَامِه  مِنْ  حُكْمٍ   َ كُلِٰ  عِنْدَ  الشَارعُِ  وَضَعَهَا التى سْراَرُ   َ وَالأ ا َ مِنْه ةُ  َ الغَاي  

“Tujuan dari syari’ah dan rahasia-rahasia pada setiap hukum dari 

hukumhukum yang telah ditetapkan oleh Allah swt”.47 

Tiga definisi pakar maqashid al-Syari’ah ini tentunya memiliki 

definisi yang tidak sama, meskipun seirama, misalnya Ibnu al-Asyur 

menekankan pada makna dan hikmah syari’ah, sedangkan al-Raisuni 

 
45 Irham Sya’roni, “Maqāṣid Al-Syarī’ah Dalam Nalar Ilmiah Thahir Ibnu ‘Asyur,” Universitas 

Islam Indonesia Artikel Keislaman, 2017, 1–17, http://hdl.handle.net/123456789/4701. 
46 https://muftiwp.gov.my/ms/artikel/bayan-linnas/3541-bayan-linnas-siri-ke-189-maqasid-syariah-

dalam-perubatan diakses pada 24 November 2024. 
47 Agus Hermanto, Maqashid Al-Syari’ah Metode Ijtihad Dan Pembaharuan Hukum Keluarga 

Islam, 2022. 

https://muftiwp.gov.my/ms/artikel/bayan-linnas/3541-bayan-linnas-siri-ke-189-maqasid-syariah-dalam-perubatan
https://muftiwp.gov.my/ms/artikel/bayan-linnas/3541-bayan-linnas-siri-ke-189-maqasid-syariah-dalam-perubatan


34 
 

 
 

menekankan pada tujuan syari’ah, sedangkan Allah pada rahasia syari’ah 

itu sendiri.48 

Dalam ilmu ushul fiqih, bahasan maqashid al-syari’ah bertujuan 

untuk mengetahui tujuan-tujuan yang hendak dicapai oleh perumusnya 

dalam mensyari’atkan hukum. Tujuan hukum ini merupakan salah satu 

faktor penting dalam menatapkan hukum Islam yang ditetapkan melalui 

ijtihad.49 

Maqashid al-Syari’ah di kalangan ulama ushul fiqh disebut juga 

dengan asrar al-Syari’ah, yaitu rahasia-rahasia yang terdapat di balik suatu 

hukum yang ditetapkan oleh syarak, berupa kemashlahatan bagi umat 

manusia, baik di dunia maupun di akhirat. 

Sebagai contoh, syarak mewajibkan berbagai macam ibadah dengan 

tujuan untuk menegakkan agama Allah Swt. disyari’atkan hukuman zina 

bagi untuk memelihara kehormatan dan keturunan, disyari’atkan hukuman 

pencurian untuk memelihara harta seseorang, disyari’atkan hukuman 

meminum minuman keras untuk memelihara akal, dan disyari’atkan 

hukuman Qishash untuk memelihara jiwa seseorang. 

Ulama ushul Fiqih sepakat menyatakan bahwa pada setiap hukum 

itu terkandung kemashlahatan bagi hamba Allah Swt. baik kemashlahatan 

itu bersifat duniawi maupun ukhrawi. Oleh karena itu, setiap mujtahid 

dalam meng-istimbath-kan (menyimpulkan) hukum dari suatu kasus yang 

sedang dihadapi, harus berpatokan kepada tujuan-tujuan syarak dalam 

mensyari’atkan hukum, sehingga hukum yang akan ditetapkan sesuai 

dengan kemashlahatan umat manusia.50 

 
48 Tutik Hamidah Hamidah, Irma Nur Hayati Hayati, and Abbas Arfan Arfan, “Studying on Ahmad 

Ar-Raisuni Thought: The Composision Of Sharia and Indonesian Political Fikh,” El-Bait: Jurnal 

Hukum Keluarga Islam 1, no. 2 (2022): 174–87, https://doi.org/10.53515/ebjhki.v1i2.15. 
49 Ghofar Shidiq, “Teori Maqashid Al-Syari’Ah Dalam Hukum Islam,” Majalah Ilmiah Sultan 

Agung 44, no. 118 (1970): 117–30. 
50 Al-Syatibi, Al-Muwafaqaat Fi Ushul al-Syari’ah, (Beirut: Daar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2007), jilid 

4. 15. 



35 
 

 
 

Maqashid Syariah memiliki beberapa terma yang berkaitan erat 

dengan terminologi ini, antara lain: hikmah, makna, illah, munasabah, dan 

mashlahah. 

Dalam literatur para ulama klasik, seringkali terma-terma inilah 

yang digunakan untuk menunjukkan maqasid dari suatu hukum. Untuk itu 

dibutuhkan pengetahuan dalam membedakan terma-terma tersebut. 

Terma hikmah banyak digunakan para ahli Fiqih dan Ushul Fiqih 

dalam dua makna; 

a. Untuk menerangkan maksud dan kemaslahatan dari suatu hukum. 

b. Untuk menerangkan makna yang sesuai dengan kehendak syara’. 

Imam al-thufi mendefinisikan hikmah dengan: 

“Hikmah merupakan tujuan dari hukum yang dikehendaki syara’, seperti 

untuk memelihara jiwa dan harta disyariatkan qishash dan had potong 

tangan”. 

Sedangkan terma makna biasa digunakan para ahli Fiqih dan Ushul 

Fiqih untuk menerangkan dampak kemashlahatan yang diperoleh dari 

penerapan suatu syari’at. Seperti perkataan mereka: “hukum ini 

disyariatkan untuk makna ini”, dan lain sebagainya. Terma makna ini juga 

sering digunakan sebagai pengganti dari terma illah yakni alasan dibalik 

suatu hukum. 

Kaitan illah dengan Maqashid dapat dikatakan sebagai kunci dari 

ilmu Maqasid. Al-Ghazali mendefinisikan illah dengan; “Suatu sifat yang 

berpengaruh terhadap ada tidaknya hukum, bukan karena zatnya, tetapi 

karena syari’ menjadikannya bertalian dengan hukum. 

Sedangkan terma munasabah secara literal berarti cocok dan sesuai, 

Ibnu Hajib mendefinisikan munasabah merupakan suatu sifat yang nyata 

dan memiliki batasan-batasan yang lahir dalam logika ketika diurutkan 

dengan rentetan suatu hukum, baik sifat itu bentuknya mendatangkan 

kemashlahatan ataupun menolak kemafsadatan. 



36 
 

 
 

2. Dasar Maqashid Syariah 

Ada beberapa alasan yang dikemukakan ulama ushul Fiqh dalam 

menetapkan bahwa di setiap hukum Islam itu terdapat tujuan yang hendak 

dicapai oleh syarak, yaitu kemashlahatan umat manusia.  

Sebagaimana firman Allah Swt dalam QS. An Nisa’ ayat 165 

Menjelaskan: 

ريِْنَ  وَمُنْذِريِْنَ  لئَِل   يَكُوْنَ  للِن اسِ  عَلَى اللّهِٰ  حُج ةٌ ۢ  بَ عْدَ  الرُّسُلِ   وكََانَ  اللّهُٰ  عَزيِْ زاً حَكِيْمًا  رُسُلً  مُّبَشِٰ

“Mereka rasul-rasul kami utus selaku rasul-rasul pembawa berita gembira 

dan pemberi peringatan, supaya tidak ada alasan bagi manusia membantah 

Allah setelah diutusnya rasul-rasul.” (QS.An;Nisa’: 165).51 

Kandungan ayat ini menurut ulama ushul Fiqih, menunjukkan 

bahwa Allah Swt dalam menentukan hukum-hukumnya senantiasa 

menghendaki sesuatu yang bermanfaat bagi manusia, sehingga apabila hal 

tersebut tidak diusahakan manusia, maka ia akan merugi. Inilah makna yang 

terkandung di balik diutusnya para Rasul bagi manusia. 

Sebagaimana firman Allah Swt dalam QS al-Anbiya’ ayat 107 

Menjelaskan: 

لَمِيَْْ   وَمَآْ  ارَْسَلْنهكَ  اِلِ   رَحْْةًَ  للِْٰعه

“Kami tidak mengutus engkau Nabi Muhammad, kecuali sebagai rahmat 

bagi seluruh alam.” (QS al-Anbiya’: 107).52 

Ayat diatas menjelaskan tentang tujuan Allah mengutus Nabi 

Muhammad membawa agama Islam bukan untuk membinasakan orang-

orang kafir, melainkan untuk menciptakan perdamaian. Dan Kami tidak 

mengutus engkau Muhammad melainkan untuk menjadi rahmat bagi 

seluruh alam. Perlindungan, kedamaian, dan kasih sayang yang lahir dari 

ajaran dan pengamalan Islam yang baik dan benar. 

 
51 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Tafsirnya Jilid VII, (Departemen Agama RI, 2009). 106. 
52 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Tafsirnya Jilid VII, (Departemen Agama RI, 2009). 412. 



37 
 

 
 

Perlu diketahui bahwa Allah SWT sebagai syari' (yang menetapkan 

syari'at) tidak menciptakan hukum dan aturan begitu saja. Akan tetapi 

hukum dan aturan itu diciptakan dengan tujuan dan maksud tertentu. Ibnu 

Qayyim al-Jauziyah, sebagaimana dikutip oleh Khairul Umam menyatakan 

bahwa tujuan syari'at adalah kemaslahatan hamba di dunia dan di akhirat. 

Syari'at semuanya adil, semuanya berisi rahmat, dan semuanya 

mengandung hikmah. Setiap masalah yang menyimpang dari keadilan, 

rahmat, maslahat, dan hikmah pasti bukan ketentuan syari'at.53 

Kajian teori maqashid al-syari'ah dalam hukum Islam adalah sangat 

penting. Pendapat di atas sejalan dengan pendapat Abdul Wahhab Khallaf 

dan Wahbah Az-Zuaili yang menekankan pentingnya maqaṣid syari‘ah. 

Menurut Abdul Wahhab Khallaf, nash-nash syar’i tidak dapat dipahami 

dengan kecuali seorang yang mengetahui maqaṣid syari‘ah. Wahbah Az-

Zuaili juga menegaskan bahwa pengetahuan tentang maqaṣid syari‘ah 

merupakan persoalan yang penting bagi mujtahid ketika akan memahami 

nash dan membuat istinbaṭ hukum, dan bagi orang lain dalam rangka 

mengetahui rahasia-rahasia syariah.54 

Dengan demikian dasar penggunaan maqashid syari’ah dapat 

diketahui dengan merujuk ungkapan al-Syathibi seorang tokoh pembaru 

ushul fiqh yang hidup pada abad ke-8 Hijriah, beliau mengatakan bahwa 

sesungguhnya syari'at itu ditetapkan tidak lain untuk kemaslahatan manusia 

di dunia dan di akhirat. Walaupun terdapat sbanyak ayat-ayat Al-Quran dan 

Hadis sulit untuk memilihnya, sebagian ulama yang menjadikan ayat-ayat 

dan hadis tertentu sebagai pijakan maqashid syariah ini. Ayat-ayat yang 

dimaksud di antaranya: 

هُمْ  اِصْرَهُمْ  وَالَِْغْلهلَ  ال تِْ  كَانَتْ  عَلَيْهِمْ    وَيَضَعُ  عَن ْ

 
53 Khairul Umam, Ushul Fiqih, (Bandung, Pustaka Setia, 2001). 127. 
54 Ghofar Shidiq, “Teori Maqashid Al-Syari’ah,” Jurnal Sultan Agung Vol XLIV No. 118 Juni-

Agustus 2009. 117–30. 



38 
 

 
 

“Dan membuang diri mereka beban-beban dan belenggu-belenggu yang ada 

pada mereka” (QS. Al-A’raaf: 157).55 

Ayat diatas menjelaskan tentang orang-orang yang mengikuti Rasul 

(Muhammad), Nabi yang ummi (tidak pandai baca tulis) yang (namanya) 

mereka temukan tertulis di dalam Taurat dan Injil yang ada pada mereka. 

Dia menyuruh mereka pada yang makruf, mencegah dari yang mungkar, 

menghalalkan segala yang baik bagi mereka, mengharamkan segala yang 

buruk bagi mereka, dan membebaskan beban-beban serta belenggu-

belenggu yang ada pada mereka. Adapun orang-orang yang beriman 

kepadanya, memuliakannya, menolongnya, dan mengikuti cahaya terang 

yang diturunkan bersamanya (Al-Qur’an), mereka itulah orang-orang 

beruntung. 

ُ   لَِ  يكَُلِٰفُ  اللّهُٰ  نَ فْسًا اِلِ   مَآْ    وَمَنْ  قُدِرَ  عَلَيْهِ  رزِْقهُ فَ لْيُ نْفِقْ  مِ آْ  اهتهىهُ  اللّهٰ
 ليُِ نْفِقْ  ذُوْ  سَعَةٍ  مِٰنْ  سَعَتِها 

 اهتهىهَا   سَيَجْعَلُ  اللّهُٰ  بَ عْدَ  عُسْرٍ  يُّسْرً 

“Allah tidak memikulkan beban kepada seseorang melainkan sekedar apa 

yang Allah berikan kepadanya. Allah kelak akan memberikan kelapangan 

sesudah kesempitan.” (QS. Ath-Thalaaq[65]:7).56 

Ayat di atas menjelaskan hendaklah orang yang mempunyai 

keluasan, yaitu suami yang berkecukupan, memberi nafkah kepada istri 

yang ditalaknya selama masa idah dan memberikan imbalan kepadanya 

karena telah menyusui anaknya, dari kemampuannya yang telah diberikan 

Allah kepadanya. Dan adapun orang yang terbatas rezekinya, yakni suami 

yang tidak sanggup, hendaklah memberi nafkah kepada istri yang 

ditalaknya selama masa idah dari harta yang diberikan Allah kepadanya 

sesuai dengan kesanggupannya. Allah tidak membebani seseorang 

melainkan sesuai dengan apa yang diberikan Allah kepadanya, rezeki dan 

kemampuan; Allah akan memberikan kemudahan kepada seseorang setelah 

ia menunjukkan kegigihan dalam menghadapi kesulitan. 

 
55 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Tafsirnya Jilid VII, (Departemen Agama RI, 2009). 183. 
56 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Tafsirnya Jilid VII, (Departemen Agama RI, 2009). 297. 



39 
 

 
 

Dalil-dalil yang semakna dengan ini juga terdapat dalam hadis nabi 

SAW. Di antaranya sebagai berikut: 

دٍُ عَنُْ سَعِيدٍُ عَنُْ أَبُِ حَمَّ رُ  بْنُ  علَِ ٍُ عَنُْ مَعْنُِ بْنُِ م  َ ثنَاَ عُ  ٍُ قاَلَُ حَدَّ ناَُ أَب و بكَْرُِ بنُْ  نَافِع  سنن النسائي ٤٩٤٨ :أَخْبَََ

وا د  ِ لََُّ غلَبََهُ  فسََُد 
ِ
ينَُ أَحَدرُ ا ِ ينَُ ي سْرُ وَلنَُْ ي شَُادَُّ الد  ِ نَُّ هَذَا الد 

ِ
ُ  علَيَْهُِ وَسَلََُّّ ا ُ اللَّّ ُِ صَلَّّ ولُ  اللَّّ رَيرَْةَُ قاَلَُ قاَلَُ رَس   ه 

لجَْةُِ ءٍُ مِنُْ الدَّ وْحَةُِ وَشََْ تعَِين وا بِلغْدَْوَةُِ وَالرَّ وا وَاس ْ وا وَيسَ ِ   وَقاَربِ وا وَأَبشِِْ 

“Sunan Nasa'i 4948: Telah mengkhabarkan kepada kami Abu Bakar bin 

Nafi', dia berkata: telah menceritakan kepada kami Umar bin Ali dari Ma'n 

bin Muhammad dari Sa'id dari Abu Hurairah, dia berkata: "Rasulullah 

shallallahu 'alaihi wa sallam bersabda: "Sesungguhnya agama ini mudah 

dan tidak ada seorangpun yang bersikap keras terhadap agama melainkan 

dia akan terkalahkan, maka bersikaplah lurus, dan bersikaplah sederhana, 

berilah kabar gembira, berilah kemudahan, dan mintalah pertolongan.”57 

 

ثَنِ  ثَ نَا  إِسْحَاقُ  حَد  قاَلَ  جَدِٰهِ  عَنْ  أبَيِهِ  عَنْ  بُ رْدَةَ  أَبِ  بْنِ  سَعِيدِ  عَنْ  شُعْبَةُ  أَخْبََنََ  الن ضْرُ  حَد   

رَا لََمَُا  قاَلَ  جَبَلٍ  بْنَ  وَمُعَاذَ  وَسَل مَ  عَلَيْهِ  اللّ ُ  صَل ى  اللّ ِ  رَسُولُ  بَ عَثَهُ  لَم ا  رَا وَلَِ  يَسِٰ راَ تُ عَسِٰ وَلَِ   وَبَشِٰ  

وَتَطاَوَعَا تُ نَ فِٰرَا  

“Shahih Bukhari 5659: Telah menceritakan kepadaku Ishaq telah 

menceritakan kepada kami An Nadlr telah mengabarkan kepada kami 

Syu'bah dari Sa'id bin Abu Burdah dari Ayahnya dari Kakeknya dia berkata: 

"Ketika beliau mengutusnya bersama Mu'adz bin Jabal, beliau bersabda 

kepada keduanya: Mudahkanlah setiap urusan dan janganlah kamu 

mempersulit, berilah kabar gembira dan jangan kamu membuatnya lari, dan 

bersatu padulah!”.58 

Ayat dan hadis di atas secara umum menggambarkan, bahwa syariat 

Islam itu merupakan syariat yang mudah dan tidak menginginkan adanya 

kesulitan dalam melaksanakannya. Seorang Muslim tidak dibebani sesuatu 

kecuali sesuai dengan kesanggupannya. Menjadikan syariat Islam itu 

mudah untuk diamalkan dan menghindarkan dari kesulitan dalam 

pelaksanaannya merupakan sebuah kemaslahatan. Tidak satu pun ketentuan 

 
57 Hadist, Sunan Nasa’I 4948. https://quranx.com/Hadith/Nasai/DarusSalam/Volume-5/Book-

46/Hadith-4948  
58 Hadist Shahih Bukhari 5659. https://www.hadits.id/hadits/bukhari/5659  

https://quranx.com/Hadith/Nasai/DarusSalam/Volume-5/Book-46/Hadith-4948
https://quranx.com/Hadith/Nasai/DarusSalam/Volume-5/Book-46/Hadith-4948
https://www.hadits.id/hadits/bukhari/5659


40 
 

 
 

dalam syariat Islam yang dimaksudkan untuk memberi beban yang tidak 

sanggup dipikul oleh seseorang, karena membebani seseorang dengan 

sesuatu yang tidak sanggup dipikulnya merupakan sebuah kemafsadatan. 

Makna lain dari ayat dan Hadis di atas mengindikasikan bahwa 

ajaran Islam itu bermuara kepada kemaslahatan, yaitu mewujudkan manfaat 

dan menghindarkan mafsadat. Semua hal yang dapat mewujudkan 

kemaslahatan itu mesti diperjuangkan, sebalikiya semua hal yang 

mengakibatkan kemudaratan, kesulitan, dan bahaya mesti dihilangkan. 

Demikianlah yang dapat disimpulkan dari ayat-ayat dan Hadis-hadis 

tersebut. Dengan demikian maqashid al-syariah, yang berujung kepada 

kemaslahatan, diyakini mempunyai landasan yang kuat, baik dalam 

penemuannya maupun dalam pengembangannya.59 

Tentu saja dalil untuk menghasilkan maqashid al-syariah itu tidak 

hanya berpedoman kepada beberapa ayat atau hadis yang disebutkan di atas, 

akan tetapi ketika suatu ketentuan dalam beberapa ayat atau Hadis yang lain 

diteliti dan ternyata menghasilkan kemaslahatan, lalu dilihat lagi ayat dan 

Hadis lainnya yang juga menghasilkan kemaslahatan, maka diambil 

kesimpulan secara istiqra' (induktif) dan disimpulkan bahwa semua hukum 

syara' itu bermuara kepada kemaslahatan. Oleh karena itu, untuk 

melanjutkan hal yang demikian, maka ulama juga harus berupaya maksimal 

agar dalam penetapan hukum harus mengacu kepada kemaslahatan yang 

diinginkan oleh Allah SWT. 

3. Pembagian Maqashid Syariah 

Menurut al-Syathibi, Allah SWT menurunkan syariat (aturan 

hukum) adalah untuk mewujudkan kemaslahatan dan menghindari 

kemafsadatan. Al-Syathibi ingin meyakinkan bahwa aturan-aturan hukum 

yang diturunkan oleh Allah SWT hanya untuk merealisasi kemaslahatan 

bagi manusia. Berkenaan dengan kemaslahatan yang harus diwujudkan itu 

apabila dilihat dari segi kepentingan dan kekuatannya, al-Syathibi dan juga 

 
59 Masfi Sya’fiatul Ummah, “Teori Maqosyid Syariah Dalam Hukum Islam", Jurnal Terpadu: Jurnal 

Syariah dan Hukum Vol 3 No. 02 September 2021: 1–14. 



41 
 

 
 

ulama-ulama lainnya, membaginya kepada tiga tingkatan, yaitu 

aldharuriyyat (primer), al-hajiyyat (sekunder), dan al-tahsiniyyat (tersier), 

yaitu kemaslahatan hifz al-din (agama), hifz al-nafs (jiwa), hifz al-nasb 

(keturunan), hifz al-aql (akal), dan kemaslahatan hifz al-mal (harta).60 

Berikut akan dijelaskan tingatan-tingkatan tersebut:61 

a. Al-dharuriyyat 

Al-dharuriyyat adalah segala sesuatu yang harus ada untuk tegaknya 

kemaslahatan manusia, baik agamanya maupun dunianya. Apabila al-

dharuriyyat tidak ada dan tidak terpelihara dengan baik, maka rusaklah 

kehidupan manusia di dunia dan akhirat. Tujuan hukum Islam dalam bentuk 

al-dharuriyat ini mengharuskan pemeliharaan terhadap lima kebutuhan yang 

sangat esensial bagi manusia yang dikenal dengan al-dharuriyah al-khams, 

yaitu pemeliharaan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Pengertian 

memelihara di sini setidaknya memiliki dua makna, yaitu: 

1) Aspek yang menguatkan unsur-unsurnya dan mengukuhkan 

landasannya yang disebut dengan muru'ah min janib alwujud. Dalam 

hal pemeliharaan agama dapat dicontohkan dengan kewajiban 

beriman, mengucapkan dua kalimah syahadat, shalat, puasa, haji, dan 

sebagainya. Adapun dalam pemeliharaan diri dan akal seperti 

kewajiban mencari makanan, minuman, pakaian, tempat tinggal dan 

sebagainya. Dalam bidang pemeliharaan yang Iain seperti aturan-

aturan dalam bidang pernikahan, dan bermuamalah secara umum 

2) Aspek yang mengantisipasi agar kelima kebutuhan pokok tersebut 

tidak terganggu dan tetap terjaga dengan baik, yang disebut dengan 

muru'ah minjanib al-'adam. Misalnya aturan-aturan yang telah 

ditetapkan dalam bidang jinayah seperti aturan tentang si pembunuh, 

 
60 Ahmad Suganda, “Urgensi Dan Tingkatan Maqashid Syari’ah Dalam Kemaslahatan Masyarakat,” 

Jurnal At-Tadbir: Media Hukum Dan Pendidikan 30, no. 1 (2020): 1–16. 
61 Mufarrihul Hazin, Nur Wedia Devi Rahmawati, and Muwafiqus Shobri, “Hak Asasi Manusia 

Dalam Perspektif Islam Dan Maqashid Al-Syari’Ah,” Cendekia: Jurnal Studi Keislaman 7, no. 1 

(2021): 101–14, https://doi.org/10.37348/cendekia.v7i1.123. 



42 
 

 
 

si peminum khamar, pencuri, pezina, dan sebagainya yang dikenakan 

sanksi berat atas perbuatan mereka. 

b. Hajiyyat 

Pada tingkat hierarki yang kedua dari tujuan universal (maqatsid al-

kulliyat) syariah, terdapat tingkatan hajiyyat (urgensi). Pada tingkatan ini, 

tidak termasuk kebutuhan yang essensial, melainkan kebutuhan yang dapat 

menghindarkan manusia dari kesulitan dalam hidupnya.62 Tidak 

terpeliharanya kelompok ini tidak mengancam eksistensi ke lima pokok di 

atas, tetapi hanya akan menimbulkan kesulitan bagi mukallaf. Kelompok ini 

erat kaitannya dengan rukhsah atau keringanan dalam fikih.19 Orang yang 

tidak memperoleh atau mengedepankan kebutuhan al-hajiyyah ini pada 

dasarnya tidak akan membuat kehidupannya hancur dan berantakan, tetapi 

akan mendapatkan kesulitan, baik dalam menjalankan aktivitas keduniawian 

maupun aktivitas ukhrawinya. Itulah sebabnya dalam bidang agama 

misalnya, dibolehkan mengambil keringanan yang diberikan oleh Allah Swt. 

seperti mengqasar shalat bagi musafir, berbuka puasa bagi musafir dan orang 

sakit, mendirikan shalat dalam keadaan duduk apabila tidak sanggup berdiri, 

melihat calon istri/suami yang akan dinikahi, dan sebagainya.63 

c. Tahsiniyat 

Tahsiniyat adalah kebutuhan yang menunjang peningkatan martabat 

seseorang dalam masyarakat dan dihadapan Allah, patutan dan 

kesempurnaan ahlak yang mulia. Karena itu, ketentuan tahsiniyat berkaitan 

erat dengan pembinaan akhlak yang mulia, kebiasaan terpuji, dan 

menjalankan berbagai ketentuan dharuri dengan cara yang paling sempurna. 

Tahsiniyat merupakan kebutuhan penunjang peningkatan martabat manusia 

sesuai dengan derajatnya baik dalam kehidupan pribadi, masyarakat maupun 

di hadapan Allah SWT. 

 
62 Abdul Waid and Niken Lestari, “Teori Maqashid Al-Syari’Ah Kontemporer Dalam Hukum Islam 

Dan Relevansinya Dengan Pembangunan Ekonomi Nasional,” Jurnal Labatila 4, no. 01 (2020): 94–

110, https://doi.org/10.33507/lab.v4i01.270. 
63 A. Basiq Djalil, “Ilmu Ushul Fiqh”, (Jakarta: PrenadaMedia Group, 2010), hal. 26. 



43 
 

 
 

Oleh karena itu, hukum-hukum yang disyariatkan untuk memelihara 

perkara-perkara yang dharuri (primer) merupakan hukum yang paling 

penting dan paling berhak untuk dipelihara. Kemudian diikuti oleh hukum-

hukum yang disyariatkan untuk melindungi perkaraperkara yang sekunder, 

dan kemudian diikuti oleh hukum-hukum yang disyariatkan untuk perkara-

perkara yang diangap baik dan sempurna (kebutuhan tersier). Hukum yang 

sifatnya tahsini tidak dipelihara jika dalam pemeliharaannya dapat hukum 

yang dharuri dan hajiyat. 

Kelompok dharuriyat, hajiyat dan tahsiniyat dimaksudkan untuk 

memelihara atau mewujudkan kelima pokok kemaslahatan, hanya saja 

kepentingan satu sama lain. Guna memperoleh gambaran yang utuh tentang 

maqashid syariah, berikut akan dijelaskan kelima pokok kemaslahatan 

dengan peringkatnya masing-masing: 

a. Memelihara Agama (Hifzh Al-Din) 

Agama sesuatu yang mesti dimiliki oleh setiap manusia agar 

kedudukannya lebih terangkat tinggi dibandingkan dengan makhluk 

Iainnya. Agama Islam merupakan nikmat Allah Swt. yang amat 

tinggi dan sempurna. Oleh karena itu, agama harus dipelihara dari 

segala sesuatu yang dapat mengganggunya, baik dalam intern agama 

itu sendiri maupun dari eksternnya. Dalam betuk eksternnya, agama 

mesti dipelihara dari segala sesuatu yang ingin menghancurkan dan 

melenyapkannya. Tetapi demi pemeliharaan agama, mengorbankan 

nyawa atau melenyapkan nyawa orang Iain sudah merupakan suatu 

perintah agama. Hal ini menunjukkan bahwa agama merupakan 

tingkat yang paling tinggi dari seluruh kebutuhan pokok yang mesti 

ada pada manusia. 

Menjaga atau memelihara agama, berdasarkan tingkat 

kepentingannya, dapat dibedakan menjadi tiga peringkat: 

1) Dharuriyat yaitu hak beragama dengan merdeka dan 

melaksanakan kewajiban keagaman yang masuk peringkat 

primer. Dalam Islam misalnya: wajib shalat lima waktu. 

Jika ini diabaikan, maka eksistensi agama akan terancam. 



44 
 

 
 

2) Hajiyyat yaitu melaksanakan ketentuan agama, dengan 

maksud menghindari kesulitan, seperti shalat jamak dan 

shalat qashar bagi orang yang sedang bepergian. Kalau 

ketentuan ini tidak dilaksanakan maka tidak akan 

mengancam eksistensi agama. 

3) Tahsiniyzt, yaitu mengikuti petunjuk agama guna 

menjunjung tinggi martabat manusia, sekaligus melengkapi 

pelaksanaan kewajiban terhadap Tuhan, misalnya menutup 

aurat, baik di dalam maupun di luar shalat, membersihkan 

badan, pakaian dan tempat. 

 

b. Memelihara Jiwa (Hifzh Al-Nafs) 

Untuk tujuan ini ajaran Islam melarang melakukan 

pembunuhan, penganiayaan, dan tindakan-tindakan lain yang bisa 

mengancam eksistensi jiwa. Apabila larangan ini dikerjakan, maka 

Islam memberikan sanksi yang tidak ringan, seperti qisas dalam 

pembunuhan dan penganiayaan, serta ancaman yang serius bagi 

mereka yang mencoba membunuh dirinya.64 Memelihara jiwa, 

berdasarkan tingkat kepentingannya, dapat dibedakan menjadi tiga 

peringkat; 

1) Dharuriyat, seperti memenuhi kebutuhan pokok berupa 

makanan untuk mempertahankan hidup. Kalau kebutuhan 

pokok ini diabaikan, maka akan berakibat terancamnya 

eksistensi jiwa manusia. 

2) Hajiyyat, seperti dibolehkan berburu binatang untuk 

menikmati makanan yang lezat dan halal. Kalau kegiatan 

ini diabaikan, maka tidak akan mengancam eksistensi 

manusia, melainkan hanya mempersulit hidupnya. 

3) Tahsiniyat, seperti ditetapkannya tata cara makan dan 

minum dengan kesopanan dan etika sama sekali tidak akan 

 
64 Agus Hermanto, Maqashid Al-Syari’ah Metode Ijtihad Dan Pembaharuan Hukum Keluarga 

Islam, Malang; CV. Literasi Nusantara Abadi, Cetakan 1, Januari 2022. 47-51. 



45 
 

 
 

mengancam eksistensi jiwa manusia, ataupun mempersulit 

kehidupan seseorang 

c. Memelihara Akal (Hifzh Al-Aql) 

Akal adalah Ciri khas yang dimiliki manusia yang 

membedakannya dengan binatang. Manusia hidup dengan akalnya, 

berpikir dengan akalnya, mencari jalan keluar dari permasalahannya 

dengan akalnya, dan berbagai fungsi akal lainnya. Ketika akal 

terganggu, maka terganggulah perjalanan hidupnya sebagai 

manusia. Adapun ketika seseorang tidak memelihara akalnya, maka 

tentunya kehidupannya tidak semanis orang yang punya akal. Dałam 

hal ini, adakalanya ia kehilangan akal sama sekali (gila), atau ada 

akal tetapi kurang memadai (bodoh), dan sebagainya. Dałam 

hidupnya orang yang seperti ini tidak akan bahagia, atau łatanan 

kehidupannya rusak. Oleh karena iłu dałam kaitannya dengan 

pemeliharaan akal ini Allah SWT membuat aturan-aturan tertentu, 

baik berupa perintah maupun larangan-larangan Yang ditujukan tuk 

memelihara dan melindungi akal manusia. 

Memelihara akal, berdasarkan tingkat kepentingannya, dapat 

dibedakan menjadi tiga peringkat: 

1) Dharuriyat, seperti diharamkan minum minuman keras. 

Jika ketentuan ini tidak diindahkan, akan berakibat 

terancamnya eksistensi akal. 

2) Hajiyyat, seperti dianjurkannya nuntut ilmu pengetahuan. 

Sekiranya hal itu dilakukan, maka tidak akan merusak akal, 

tetapi akan mempersulit diri seseorang, dalam kaitannya 

dengan pengembangan ilmu pengetahuan. 

3) Tahsiniyyat. Seperti menghindar kan diri dari menghayal 

atau mendengarkan sesuatu Yang tidak berfaidah. Hal ini 

erat kaitannya dengan etiket, tidak akan mengancam 

eksistensi akal secara langsung. 

d. Memelihara Keturunan (Hifzh al-Nasl) 



46 
 

 
 

Mempunyai keturunan merupakan salah satu tujuan 

perkawinan di samping tujuan-tujuan lainnya. Oleh sebab itulah 

diatur hubungan antara seorang laki-laki dan perempuan dalam 

bentuk perkawinan. Hal ini dimaksudkan agar mereka memperoleh 

anak cucu yang akan meneruskan garis keturunan mereka. Dengan 

perkawinan, Allah Swt mengakui garis keturunan tersebut, begitu 

juga dengan masyarakat. Akan tetapi ketika lembaga perkawinan 

tidak di indahkan, maka Allah Swt tidak akan mengakui garis 

keturunan tersebut, termasuk masyarakat.65 

Akibatnya secara vertikal (Allah Swt) dan horizontal (sosial 

kemasyarakatan) tidak ada kehormatan yang dimiliki berkenaan 

dengan keturunan yang dihasilkan. Ketika keturunan jelas, maka 

akan ada hukum-hukum selanjutnya yang berhubungan dengan itu, 

seperti hubungan kewarisan, kekerabatan, dan sebagainya. Oleh 

karena itu, pemeliharaan keturunan merupakan salah satu hal pokok 

yang mesti dipelihara oleh manusia. 

Memelihara keturunan, berdasarkan tingkat kepentingannya, 

dapat dibedakan menjadi tiga peringkat: 

1) Dharuriyat, seperti disyari'atkan nikah dan dilarang berzina. 

Kalau kegiatan ini diabaikan, maka eksistensi keturunan 

akan terancam. 

2) Hajiyyat, seperti ditetapkannya ketentuan menyebutkan 

mahar bagi suami pada waktu akad nikah dan diberikan hak 

talak padanya. Jika mahar itu tidak disebutkan pada waktu 

akad, maka suami akan mengalami kesulitan, karena ia 

harus membayar mahar misl. Sedangkan dalam kasus talak, 

suami akan mengalami kesulitan, jika ia tidak 

menggunakan hak talaknya, padahal situasi rumah 

tangganya tidak harmonis. 

 
65 Rahmat Hidayat Nasution, “Filsafat Hukum & Maqashid Syariah”, (Yogyakarta: Pustaka 

Fahima, 2012), 286–290. 



47 
 

 
 

3) Tahsiniyyat, seperti disyariatkan khitbat atau walimat 

dalam perkawinan. Hal ini dilakukan dalam rangka 

melengkapi kegiatan perkawinan. Jika hal ini diabaikan, 

maka tidak akan mengancam eksistensi keturunan, dan 

tidak pula mempersulit orang yang melakukan perkawinan. 

e. Memelihara Harta (Hifz al-Mal) 

Harta merupakan sesuatu yang menunjang kehidupan 

manusia di atas dunia dan juga untuk meraih kebahagiaan di akhirat. 

Dengan harta orang dapat mendapatkan apa yang ia mau, dan dengan 

harta orang dapat menjalankan ibadah dengan baik dan sempurna.66 

Oleh karena itu, Islam mengakui hak milik pribadi, karena hak milik 

itu akan membahagiakan seseorang hidup di dunia. Sebaliknya 

orang yang tidak mempunyai harta biasanya tidak akan mendapatkan 

apa yang ia mau dapatkan dengan mudah dan gampang. Hidupnya 

akan terasa sulit dan bahkan menyusahkan orang Iain. Begitu juga ia 

tidak dapat menunaikan ibadah-ibadah yang berkaitan dengan 

ketersediaan harta. 

Memelihara harta, berdasarkan tingkat kepentingannya, 

dapat dibedakan menjadi tiga peringkat: 

1) Dharuriyyat, seperti syariat tentang tata cara pemilikan 

harta dan larangan mengambil harta. 

2) Hajiyyat seperti syariat tentang jual-beli dengan cara salam. 

Apabila cara ini tidak dipakai, maka tidak akan mengancam 

eksistensi harta, melainkan akan mempersulit orang yang 

memerlukan modal. 

3) Tahsiniyyat, seperti ketentuan tentang menghindarkan diri 

dari pengecohan atau penipuan. Hal ini erat kaitannya 

dengan etika bermu'amalah atau etika bisnis, sebab 

peringkat yang ketiga ini juga merupakan syarat adanya 

peringkat yang kedua dan pertama. 

 
66 Imam Mawardi et al., Maqasid Shari’ah Dalam Pembaharuan Fiqh Pernikahan Di Indonesia, 

Panorama Maqashid Syariah, vol. 3, 2018. 81-86. 


