
21 

 

BAB II 

TINJUAN UMUM MANUNGGALING KAWULA GUSTI SYEKH 

SITI JENAR 

A. Biografi Syekh Siti Jenar 

Nama Syekh Siti Jenar dikenang sebagai sosok yang misterius dan 

kontroversial sekaligus legendaris yang pernah hidup di Tanah Jawa. Beliau juga 

termasuk salah satu tokoh awal yang menyebarkan ajaran atau pemahaman 

tasawuf di Nusantara,25 Syekh Siti Jenar kontroversial dan misteriusnya 

dikarenakan tidak adanya kepastian tentang Riwayat hidupnya seperti tahun 

hidup dan kematiannya atau tentang konfliknya Syekh Siti Jenar dengan 

Walisongo. Semua hal itu terjadi dikarenakan Syekh Siti Jenar sendiri tidak 

pernah menuliskan biografi hidupnya dan menuangkan gagasanya. 

Dalam buku Bratakesawa, Syekh Siti Jenar memiliki nama asli Ali Hasan, 

yang merupakan putra dari resi bungsu seorang pendeka kerajaan pada zaman 

itu. Suatu ketika, sang ayah Ali Hasan marah besar atas kesalahan yang 

dilakukannya, sehingga membuat ayahnya mengutuk menjadi seekor cacing.26 

Pada saat itu Sunan Bonang yang sedang mengajarkan ilmu mistis kepada Sunan 

Kalijaga diatas perahu yang bocor. Sunan Bonang berniat menambal perahu itu 

dengan tanah rawa yang didalamnya terdapat cacing, Sunan Bonang menyadari 

bahwa ditanah itu ada makhluk lain yang lagi mendengarkan ajarannya, 

kemudian cacing itu diubah menjadi manusia yang diberi nama Syekh Siti 

Jenar.27 

 
25 Achmad Chodjim, “Syekh Siti Jenar: Makrifat Dan Makna Kehidupan,” vol. 2 (Jakarta Selatan: 

Penerbit Serambi, 2007), 23. 
26 Raden Bratakésawa, “Falsafah Siti Djenar” (Surabaya: Djojobojo, 1954), 15. 
27 Abdul Munir Mulkhan, Syekh Siti Jenar, Pergumulan Islam-Jawa, 1999, 3. 



22 

 

Versi lain menyatakan bahwa Syekh Siti Jenar kira-kira hidup pada tahun 

1426-1517 M di pusat kota Caruban (Pakuwuan Caruban) atau masa sekarang 

dikenal dengan Keraton Cirebon. Ayahnya dulu dikenal dengan Syekh Datuk 

Saleh bin Syekh Isa Alawi, yang menjadi seorang ulama yang berasal dari 

Daratan Malaka.28 

Dalam naskah Wangsakertan Cirebon berjudul Negara Kretabhumi Sargha 

III pupuh-76, Syekh Lemah Abang lahir di Malaka dengan sebutan Abdul Jalil. 

putera dari Syekh Datuk Shaleh. Kemudian di Naskah Wangsakertan lainnya 

yang berjudul pustaka rajya-rajya i bumi nusantara jilid V: II-2. Bawahsannya 

Syekh Lemah Abang memiliki silsilah yang bernama Syekh Datuk Abdul Jalil 

yang nasabnya sambung sampai ke nabi Muhammad saw turun melalui Fatimah 

dan Ali bin Abi Thalib - sayyidina Husein - Ali Zainal Abidin-Ja’far Shadiq, 

sampai kepada Maulana Abdul Malik yang tinggal di Bharata Nagari. Maulana 

Abdul Malik -Al-Amir Abdullah Khannuddin - Al-Amir Ahmadsyah Jalaluddin 

(Syekh Kadir Kaelani. Al-Amir Ahmadsyah Jalaluddin) - Maulana Isa (Syekh 

Datuk) - Syekh Datuk Shaleh - Syekh Datuk Abdul Jalil yang masyhur dengan 

sebutan Syekh Siti Jenar (Syekh Lemah Abang). Syekh Siti Jenar termasuk 

saudara sepupu dari Syekh Datuk Kahfi, pengasuh pesantren Giri Amparan Jati 

dan guru dari penguasa Cirebon, Pangeran Cakrabuana alias Sri Mangana,29 

karena ayah dari Syekh Siti Jenar adalah saudara dari Syekh Datuk Kahfi. 

Nama-nama kontroversial Syekh Siti Jenar  

 
28 Muhammad Sholikhin and Windy Afiyanti, Sufisme Syekh Siti Jenar; Kajian Kitab Serat Dan 

Suluk Syekh Siti Jenar, vol. 1, 2004, 36. 
29 Agus Sunyoto, Atlas Wali Songo, Buku Pertama Yang Mengungkap Wali Songo Sebagai Fakta 

Sejarah (Tangerang Selatan: Trans Pustaka : LTN PBNU, 2012), 318. 



23 

 

a) Syekh Lemah Abang; julukan yang diberikan oleh penduduk Lemah 

Abang. 

b) Syekh Abdul Jalil; nama itu diperoleh ketika menjadi penyebar agama 

Islam atau menjadi sosok ulama’ di daerah Malaka. 

c) Syekh Jabaranta; nama yang dikenal di daerah Sumatra, Palembang dan 

Daerah malaka. 

d) Prabu Satmata: nama ini diperkenalkan oleh muri-murid Syekh Siti Jenar, 

Prabu Satmata sendiri bisa disebut Gusti yang Nampak oleh mata atau 

nama yang muncul ketika dalam keadaan “Mabuk” spiritual dan dalam 

penghayatan.30 

e) Ali Hasan: merupakan nama dari anak resi bungsu seorang pendeta 

kerajaan. 

f) Syekh Lema Abang sejatinya Abdul Jalil putra dari Syekh Syarif 

Hidayatullah (Sunan Gunung jati): menurut Raden Ngabehi Soeradipoera 

dalam naskah tulisan tangan miliknya.31 

B. Corak tasawuf Syekh Siti Jenar 

Dalam corak tasawuf dari cerita kehidupan Syekh Siti Jenar lebih menonjol 

di tasawuf falsafinya, yang mana mengajarkan paham tasawuf wujudiyah 

(tasawuf yang mengandung ajaran paham wahdatul wujud) di tanah Jawa. Inti 

ajarannya tentang kemanunggalan, memicu perdebatan di kalangan ulama (wali 

songo) dan penguasa pada zamannya. Karena dalam sikapnya yang gegabah 

 
30 Ahmad Sidqi, “Mendaras Manunggaling Kawula Gusti Syekh Siti Jenar,” Dinamika Penelitian: 

Media Komunikasi Penelitian Sosial Keagamaan 17, no. 1 (2017), 16. 
31 D. A. Rinkes, Nice Saint Of Java, 1st ed. (Malaysia: Malaysian Sociological Research Institute, 

1996), 27. 



24 

 

untuk menyebarkan doktrin kemanunggalan itu, Syekh Siti Jenar disalahkan 

dalam dakwahnya oleh wali songo. 32 

Tasawuf Syekh Siti Jenar, merupakan tasawuf falsafi yang dikembangkan 

oleh Muḥammad bin ʿAlī bin Muḥammad bin ʿArabī al-Ḥātimī aṭ-Ṭāʾī (Ibn 

Arabi).33 Tasawuf falsafi berbeda dengan tasawuf sunni dan sangat bertolak 

belakang, tasawuf falsafi merupakan gabungan antara filsafat dan tasawuf yang 

sumbernya sebagian dari pemikiran filsafat yang bercampur dengan tasawuf. 

Sementara itu, tasawuf Sunni berlandaskan pada Al-Qur'an dan Al-Hadits. 

Ajaran tasawuf filsafi mengajarkan kesatuan antara makhluk dan Allah 

dalam ajaran hulul & ittihad. Sementara itu, tasawuf Sunni mengajarkan tentang 

ketidaksamaan antara makhluk dan Allah. Ajaran Sunni menolak kesatuan 

antara makhluk dan Allah, ajaran tasawuf falsafi cenderung menyimpang dari 

Al-Qur'an dan Al-Hadits. Sementara itu, tasawuf Sunni mengandung ajaran yang 

tidak bertentangan dengan Al-Qur'an dan Al-Hadits. Semua ajarannya sesuai 

dengan ajaran Al-Qur'an dan Al-Hadits.34 

C. Manunggaling Kawula Gusti Syekh Siti Jenar 

Di tanah jawa atau nusantara ini tidak asing dengan istilah “Manunggaling 

Kawula Gusti”, yang rupanya diperkenalkan oleh seorang tokoh yang dianggap 

sufi atau kharismatik dari Persia yang dikenal dengan julukan Syekh Siti Jenar. 

 
32 Aris Fauzan, “‘Ingsun’ Misteri Tasawuf Mistik Syekh Siti Jenar,” Afkaruna: Indonesian 

Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 8, no. 2 (2012), 120. 
33 Abu al-Wafa-Ghanimi Al-Taftazani, “Madkhal Ila Al-Tashawwuf Al-Islami, Terj,” Ahmad Rofi 

‘Utsmani Bandung: Pustaka, 1985, 187. 
34 Muhammad Afif Anshori, “Kontestasi Tasawuf Sunni Dan Tasawuf Falsafi Di Nusantara,” 

Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 4, no. 2 (2014), 310. 



25 

 

Ajaran dikenal di kalangan masyarakat Jawa, terutama raja-raja Jawa yang telah 

memeluk agama Islam pada saat itu. 

“Manunggaling Kawula Gusti”, yang rupanya diperkenalkan oleh seorang 

tokoh yang dianggap sufi atau kharismatik dari Persia yang dikenal dengan 

julukan Syekh Siti Jenar. Ajarannya cukup dikenal di kalangan masyarakat Jawa, 

terutama para raja Jawa yang telah memeluk agama Islam saat itu. 

Makna umum dari suluk “Manunggaling Kawula Gusti” sering dimaknai 

sebagai menyatunya manusia (Kawula) dengan Tuhan (Gusti). Anggapan bahwa 

Gusti merupakan personifikasi, Tuhan kurang tepat. Gusti (Pangeran, Ingsun) 

yang dimaksud adalah personifikasi dari Dzat Urip (Kesejatian Hidup), derivate 

(emanasi, pancaran, tajalli) Tuhan.35 

Manunggaling didalam Bahasa Jawa termasuk golongon kata “Andaha” 

kata yang tidak memiliki dasar. Tetapi kalau dilihat, kata Manunggaling 

mendapatkan kata tambahan seperti “Ma” berarti kata manunggaling memiliki 

makna satu (tunggal). Adapun tambahan “Ma” memiliki makna “nindakake 

gawean” prosesnya ke arah yang tunggal. Adapun contonya kata “Ma” yaitu 

Ma-Kidul menjadi mengidul atau ke arah selatan. Sehinnga kata Manunngaling 

bermakna suatu kegiatan yang mengarah ke (yang) Tunggal. 

Selanjutnya kata “Kawula” berasal dari akronim kata kahanan sing 

kewuwulan ala (situasi yang buruk).36 Kahanan dalam Bahasa Indonesia berarti 

keadaan. Sedangkan dalam Bahasa Jawa memiliki keterkaitan makna yakni 

 
35 Islam Simuh and Pergumulan Budaya Jawa, Mistik Islam Kejawen Raden Ngabehi Ranggawarsita 

(jakarta: Press Universitas Indonesia, 1988), 289. 
36 Rosyi Ibnu Hidayat, “Ahlaq Tasawuf Manunggaling Kawula Gusti,” Jurnal Penelitian Agama 24, 

no. 1 (2023), 49. 



26 

 

“Manusia adalah suatu bentuk atau eksistensi yang juga dapat memiliki makna 

tambahan dari yang berarti “buruk atau jelek”, dan menjadi seperti makna tidak 

lagi murni, tidak lagi suci, yang dikarenakan fisik atau raganya telah jauh dari 

keadaan suci. Dalam hal ini, suci dapat diartikan sebagai suci baik secara rohani 

maupun jasmani. 

Sedangkan, makna dari Gusti yakni mbagus-mbagusi ati, maka hanya hati 

yang jernihlah yang bisa mencapai tatanan hidup yang bagus (Insan kamil).37 

Yang mana dapat menangkap segala yang ada atau seluruh pemahaman jasmani 

maupun rohani. Dari kesempurnaan segi tadi dia merupakan manifestasi 

sempurna dari citra tuhan, seperti hal-nya mencerminkan nama-nama dan sifat 

tuhan secara utuh dan menyadari kesatuan esensinya dengan tuhan, yang disebut 

ma’rifat. Dengan begitu makna dari kata mbagus-mbagusi ati itu sendiri merujuk 

pada yang Maha suci. Walaupun begitu, Allah benar berbeda secara Mutlaq, dari 

aspek manapun tidak ada yang sama dan tidak ada bandingannya dalam segala 

kategorisnya atau tidak bisa diukur semuannya.  

Seperti hal-nya dijelaskan dalam potongan ayat Al-Qur’an surat Asy-

Syura’; 11. 

 ۦ

…..Tidak ada sesuatu pun yang serupa dengan Dia… 

Lafadz laisa kamiṡlihī syai'(un) dalam gambaran hikmah jawa disebut Tan 

Keno Kinoyo Ngopo (Tidak bisa digambarkan seperti apa) dari salah satu 

penggambarannya adalah kerap kali disebutkan “Gusti Kang Maha suci” atau 

 
37 Akilah Mahmud, “Insan Kamil Perspektif Ibnu Arabi,” Sulesana: Jurnal Wawasan Keislaman 9, 

no. 2 (2014), 37. 



27 

 

“Gusti Allah”38 dan “Manunggaling Kawulo Gusti” bisa diartikan sebagai: 

proses melaksanakan sesuatu/nindakake, dan menuju pada Yang Maha Esa 

(Tunggal), dan yang melakukan yaitu Kawula, atas bantuan Gusti yang akan 

membagusi hati. Dengan itu kawula kita (nindakake) melakukan aktivitas 

dengan menuju pada Gusti yang Maha Suci.  

Dalam tasawuf Jawa, ada filosofi atau ajaran (kepercayaan tradisional Jawa) 

tentang bagaimana cara manusia menyikapi kehidupan. Sangkan Paraning 

Dumadi dapat dimaknai sebagai asal mula kehidupan, sementara Manunggaling 

Kawula Gusti adalah menyatunya manusia (ciptaan) dengan Tuhan. Ajaran ini, 

dalam tasawuf Jawa, disebut dengan ilmu kasampurnan atau ilmu kesejatian.  

Dalam bahasa Jawa kuno, Sangkan yaitu asal muasal, Paran yaitu tujuan, 

dan Dumadi adalah menjadi, pencipta atau yang menjadikan. Jadi yang 

dimaksud dengan dimaksud Sangkan Paraning Dumadi adalah ilmu tentang 

"Dari mana manusia berasal dan akan ke mana ia akan kembali".39 

Keberadaan manusia dan alam semesta merupakan ciptaan Sang Hyang 

Widhi, yaitu Dzat Pencipta Alam Semesta, Tuhan Yang Maha Esa. pada 

akhirnya seluruh alam semesta akan kembali kepada-Nya. 

 
38 Muhaimin Subarkah and Lutfiah Ayundasari, “Islam-Jawa: Makna Simbolis Seni Pewayangan" 

Tokoh Semar",” Jurnal Integrasi Dan Harmoni Inovatif Ilmu-Ilmu Sosial 1, no. 7 (2021),  878. 
39 Franz Magnis Suseno, Etika Jawa. Sebuah Analisa Falsafi Tentang Kebijaksanaan Hidup Jawa, 

Jakarta: Gramedia, 2001, 117. 



28 

 

Sedangkan dalam islam juga ada sebuah potongan ayat al-Qur’an yang 

bermakna seperti orang jawa yang mengekspresikan “Sangkan Paraning 

Dumadi”.40 Seperti didalam potongan ayat QS. Al-Baqarah (156). 

Mereka mengucapkan “Innā lillāhi wa innā ilaihi rāji‘ūn” 

(sesungguhnya kami adalah milik Allah dan sesungguhnya hanya kepada-

Nya kami akan kembali). 

Sangkan Paraning Dumadi, Manunggaling Kawula Gusti, Merupakan ilmu 

tingkat tinggi bagi masyarakat Islam Jawa, untuk memperoleh kesejatian hidup. 

Ajaran ini sebenarnya, tetap bertumpu pada dasar-dasar ilmu tasawuf, yang tentu 

berpangkal pada ajaran-ajaran Islam yang ditafsirkan oleh para ulama’.41 

Dari pembagian tersebut, sebenarnya tujuannya adalah satu, yakni mencapai 

kehidupan yang baik, sehingga bisa menggapai husnul khatimah yang 

dimanifestasikan dengan keberhasilan manusia menemukan kebahagiaan abadi. 

Kesadaran ini kemudian disambung dengan Manunggaling Kawula Gusti yang 

merupakan jenis kesadaran bahwa manusia dan alam semesta merupakan 

kesatuan hakikat Ilahiah.42  

Mencapai tingkat pemahaman bahwa diri merupakan satu kesatuan dengan 

alam semesta tentu tidak mudah. Jalan terjal mesti dilewati untuk mencapai 

tingkat manusia sempurna, insan kamil. Karena itu, pembahasan ilmu 

 
40 Lukman Hakim and Achmad As’ ad Abd Aziz, “Tuhan Dalam Perspektif Islam Kejawen,” Jurnal 

Al Ashriyyah 9, no. 2 (2023), 123. 
41 Nur Kolis and Kayyis Fithri Ajhuri, “Sangkan Paraning Dumadi Eksplorasi Sufistik Konsep 

Mengenal Diri Dalam Pustaka Islam Jawa Prespektik Kunci Swarga Miftahul Djanati,” Dialogia 

Jurnal Studi Islam Dan Sosial 17, no. 1 (2019), 4. 
42 M Harini, DR HJ.Sri SI, Tasawuf Jawa: Kesalehan Spiritual Muslim Jawa (Araska Publisher, 

2019), 92. 



29 

 

kasampurnan tidak jauh dari hal-hal yang berkaitan dengan hatimanusia. 

Menurut al-Ghazali, ilmu ini menitikberatkan pada persoalan-persoalan yang 

merusak hati dan hal hal yang bisa memperbaiki hati. Karenanya, disinggung 

pula beberapa nafsu yang mesti dipahami seorang salik, seperti nafsu ammarah, 

lawwamah, suftah, dan muthmainah. 

Hal inilah yang juga menjadi fokus kajian sekaligus pengajaran Syekh Siti 

Jenar kepada masyarakat. Karena, menurut Syekh Siti Jenar, memberikan 

pengajaran tentang hakikat kepada masyarakat jauh lebih penting daripada 

syariat tanpa spiritualitas. Syekh Siti Jenar menghendaki masyarakat memahami 

ilmu kasampurnan, yang merupakan cara untuk menjadi manusia sejati.  

Lantas, seperti apakah konsep Manunggaling Kawula Gusti yang 

dikenalkan kepada masyarakat? Salah satu ungkapan Syekh Siti Jenar terkait 

Manunggaling Kawula Gusti terekam dalam catatan Babad Tanah Sunda. Syekh 

Siti Jenar menyatakan:  

“Allah adalah keadaanku, mengapa teman-teman menggunakan 

penghalang? Padahal, akulah yang haq. Allah pun tiada wujud dua. 

Kemudian Allah, sekarang Allah, tetap dhahir batin Allah. Mengapa teman-

teman masih mengenakan pelindung?”43 

Syekh Siti Jenar juga pernah menjadi bagian dari Wali Sanga yang hanya 

diberi kewenangan untuk mengajarkan tauhid dan syahadat. Sementara itu, 

pendapat Syekh Siti Jenar hakikat tauhid yang paling mendasar adalah sasahida 

(penyaksian akan keesaan Allah SWT) dan Kemanunggalan di mana semua 

ciptaan pasti akan kembali menyatu dengan Sang Pencipta.  

 
43 Gugun El Guyanie, Syekh Siti Jenar Sejarah, Ajaran, Dan Kisah Kematian Yang Kontroversial, 

vol. 8 (Araska Publisher, 2021),168. 



30 

 

Saat itu, para anggota Wali Sanga lainnya juga menyampaikan pendapatnya 

terkait kedudukan Allah Swt, Sunan Gunung Jati mengatakan bahwa Allah 

adalah yang berwujud hag. Sunan Giri berpendapat, Allah itu adalah jauhnya tak 

terhingga, dekatnya tanpa rabaan. Sementara itu, Sunan Bonang mengemukakan 

bahwa Allah itu tidak berwujud, tidak bertempat, tidak berwarna, tidak berarah, 

tidak bersuara, tidak berbahasa, wajib adanya, mustahil tidak adanya.  

Kemudian Sunan Kalijaga menyatakan, Allah itu ibarat seumpama dalang 

yang sedang memainkan wayang. Syekh Maghribi menjelaskan, bahwa Allah itu 

meliputi segala sesuatu. Syekh Majagung menegaskan, bahwa Allah itu tidak di 

sini atau di sana, melainkan ini. Syekh Bentong berkata, Allah itu tidak di sini 

dan di sana, melainkan ya inilah. 

Usai pernyataan Syekh Bentong, Syekh Siti Jenar pun membeberkan konsep 

dasar teologinya sebagaimana yang telah disebutkan di atas. Namun, pernyataan 

Syekh Siti Jenar tersebut ditanggapi dengan keras oleh Sunan Kudus yang salah 

memahami makna pernyataan mistik tersebut, "Janganlah suka tergesa-gesa 

dalam berkata-kata, menurut pendapat hamba, Allah tidak bersekutu dengan 

yang lain." 

Ajaran Syekh Siti Jenar, Manunggaling Kawula Gusti dianggap bisa 

menyesatkan umat oleh Sunan Gunung Jati dan Dewan Walisongo lainnya. Pada 

dasarnya konsep Manunggaling Kawula Gusti yang disampaikan Syekh Siti 

Jenar adalah benar dan tidak melenceng dari ajaran agama. Namun 

konsep Manunggaling Kawula Gusti akan berbahaya jika diajarkan kepada orang 

yang masih awam, yang bisa saja salah dalam menafsirkan konsep ini. 

https://portalmajalengka.pikiran-rakyat.com/tag/Syekh%20Siti%20Jenar
https://portalmajalengka.pikiran-rakyat.com/tag/Sunan%20Gunung%20Jati
https://portalmajalengka.pikiran-rakyat.com/tag/Walisongo
https://portalmajalengka.pikiran-rakyat.com/tag/Manunggaling%20Kawulo%20Gusti
https://portalmajalengka.pikiran-rakyat.com/tag/Syekh%20Siti%20Jenar
https://portalmajalengka.pikiran-rakyat.com/tag/Syekh%20Siti%20Jenar
https://portalmajalengka.pikiran-rakyat.com/tag/ajaran
https://portalmajalengka.pikiran-rakyat.com/tag/Manunggaling%20Kawulo%20Gusti


31 

 

Ajaran seperti inilah yang diberikan oleh Syekh Siti Jenar kepada 

masyarakat secara terbuka. Dia tidak mengkhususkan” hanya untuk golongan 

tertentu. Sunan Giri pernah mengingatkan Syekh Siti Jenar untuk tidak 

mengajarkan “ilmu rahasia” kepada masyarakat umum, karena ilmu tersebut 

hanya bisa diakses oleh orang-orang khusus yang secara pemahaman keagamaan 

telah matang.44 

Namun, di era kerajaan Islam Demak berdiri kokoh, Syekh Siti Jenar tetap 

yakin dengan dakwahnya dan tak gentar untuk menyebarkan ajaran-ajarannya 

kepada masyarakat. Dia mengajarkan ilmu rashaning rasa secara terbuka. Dalam 

keyakinannya, ilmu tidak boleh disembunyikan. Semua manusia tanpa 

memandang status apa pun, berhak mendapatkan ilmu dari Allah SWT, dan dari 

orang yang dikaruniai oleh Allah SWT akan ilmu itu. 

Konsep Manunggaling Kawula Gusti hanya bisa difahami dan dimengerti 

orang yang telah memiliki dasar agama yang kuat. Namun akan sangat 

berbahaya jika diajarkan kepada masyarakat yang masih awam, karena bisa 

salah menafsirkannya. 

Peneliti sependapat dengan ceramah gus baha’ bahwasannya Syekh Siti 

Jenar memandang tuhan adalah perwujudan dari “Ruh” 45 sehingga Syekh Siti 

Jenar menganggap kalau dirinya menyatu dengan tuhan, yang mana didalam 

tubuhnya yang terdapat “Ruh” tuhan yang sangat dekat. 

 
44 Sonia Eka Oktavia, Akuntabilitas Sang Wali, KetikaWalisongo Menggugat Logical-Fraud Syekh 

Siti Jenar (Politeknik Keuangan Negara STAN, 2022), 67. 
45 Rekaman Ngaji KH. Ahmad Bahauddin Nursalim, Gus Baha - Shahih Muslim 31-32 #   باب من

الله بالإيمانلقى  , 15 Jul, 2019, https://www.youtube.com/watch?v=LPeLAB8ADV0. 

https://portalmajalengka.pikiran-rakyat.com/tag/Manunggaling%20Kawulo%20Gusti


32 

 

Di dalam konsep atau ajaran tentang Manunggaling Kawula Gusti ini masih 

banyak digunakan dan dilaksanakan oleh masyarakat Jawa di berbagai daerah. 

Manunggaling Kawula Gusti adalah tentang konsep tentang hubungan manusia 

dengan Tuhan atau Sang Pencipta. Manunggaling Kawula Gusti juga dikenal 

sebagai tingkatan tertinggi dalam laku atau perbuatan spiritual yang dilakukan 

oleh umat manusia yang menjalani konsep tersebut, sehingga manusia yang 

mengamalkan konsep Manunggaling Kawula Gusti tersebut tidak lagi memikirkan 

hal duniawi melainkan tentang hubungannya dengan Tuhan. 

D. Konsep Keimanan didasarkan pada Manunggaling Kawula Gusti 

Konsep keimanan dalam Manunggaling Kawula Gusti itu tidak jauh dari 

hubungan manusia dengan Tuhan-nya. Konsep keimanan diri kepada sang 

pencipta merupakan sebuah konsep metafisik yang kerap dimunculkan oleh 

beberapa tokoh filosof dan antropologis dalam beberapa periode. terkait dengan 

pengertian fenomenologi agama, Raffaele Pettazzoni,46 memberikan pengertian 

fenomenologi agama sebagai berikut: “Fenomeno agama merupakan ilmu yang 

terutama bertugas menemukan beberapa struktur dalam sebagian besar 

fenomena keagamaan”.47 Jika dikaitkan dengan bahasan dalam Skripsi ini, maka 

Skripsi ini lebih menitikberatkan pada pencarian struktur dalam isi masing-

masing keduanya. 

Menurut Syekh Siti Jenar, iman tidak hanya semata-mata sebagai 

kepercayaan. Iman harus dapat mempengaruhi kehidupan manusia di bumi. 

 
46 Pius Pandor, “Fenomenologi Agama Menuju Penghayatan Agama Yang Dewasa,” Arete: Jurnal 

Filsafat 1, no. 1 (2013), 106. 
47 Donatus Sermada and M A SVD, “Pengantar Ilmu Perbandingan Agama,” Malang: Pusat 

Publikasi Widya Sasana, 2011, 83. 

https://beritadiy.pikiran-rakyat.com/tag/Manunggaling%20Kawulo%20Gusti
https://beritadiy.pikiran-rakyat.com/tag/Manunggaling%20Kawulo%20Gusti
https://beritadiy.pikiran-rakyat.com/tag/Manunggaling%20Kawulo%20Gusti
https://beritadiy.pikiran-rakyat.com/tag/Manunggaling%20Kawulo%20Gusti


33 

 

Iman juga bukan bekal menghadapi kematian, sebagaimana kita membawa bekal 

dalam sebuah perjalanan yang akan kita makan jika lapar. Iman juga bukan bekal 

yang kata hafal ketika sakaratul maut untuk diucapkan. Iman bukanlah talqin 

yang dibacakan saat kita hadir di pemakaman seseorang yang berbunyi 

demikian:  

“Hai fulan, siapa Tuhanmu? Maka, jawablah: Tuhanku Allah. Hai 

fulan, siapa nabimu? Maka jawablah: Nabiku Muhammad.”.48 

Melihat kenyataan bahwa masih banyak orang yang mengaku beriman 

hanya dengan berbekal hafalan, membuat Syekh Siti Jenar berinovasi dalam 

menyampaikan ajaran islam kepada masyarakat Jawa. Syekh Siti Jenar 

memberikan pemahaman rukun iman kepada masyarakat sesuai dengan mereka 

waktu itu. Maka, lahirlah Kemanunggalan sebagai wujud Manunggaling 

Kawula Klawan Gusti dalam kehidupan nyata di bumi.49 

Manunggaling Kawula Gusti dalam pandangan zaman sekarang menjadi 

perbincangan dikarenakan memiliki konsep tersendiri seperti kepercayaan dan 

penghayatan dalam hal kemistikannya. Manunggaling Kawula Gusti memiliki 

ciri khas dari unsur-unsur kebudayaan yang berbeda dari lainnya50, seperti 

halnya kosmologi (cabang dari filsafat dan bisa disebut filsafat fisika atau alam. 

Didalamnya membahas hakikat alam semesta, yang menyinkap eksistensi 

tersembubyi di balik penampakan fisik)51, mitologi52, dan semua konsepsi pada 

 
48 Sholikhin and Afiyanti, “Sufisme Syekh Siti Jenar”. 48 
49 Chodjim, “Syekh Siti Jenar: Makrifat Dan Makna Kehidupan.”. 208 
50 Niels Mulder, Pribadi Dan Masyarakat Di Jawa, Penjelajahan Mengenai Hubungannya, 

Yogyakarta, 1970-1980, 1985, 16. 
51 Musa Asy’arie, Sunnah Nabi Dalam Berfikir, Filsafat Islam Tentang Kebudayaan (Yogyakarta: 

LESFI, 1999), 157. 
52 Budiono Herusatoto, Mitologi Jawa, Pendidikan Moral Dan Etika Jawa (Yogyakarta: Media 

Pressindo, 2018), 2. 



34 

 

hakikatnya berupa mistik dan memiliki antropologi (Antropologi jawa adalah 

suatu sistem gagasan sifat dasar masyarakat atau manusia, baik menerangkan 

tradisi, etika dan gaya jawa) tersendiri. Manunggaling Kawula Gusti bukanlah 

suatu katagori keagamaan melainkan sesuatu yang menunjuk pada gaya hidup 

dan etika yang di ilhami oleh cara pemikiran Javanisme53 (agama besarta 

pandangan hidup orang Jawa yang menekankan ketentraman batin, keselarasan, 

keseimbangan dan sikap neriman). 

Manunggaling Kawula Gusti memiliki tujuan hakiki seperti bersungguh-

sungguh mendapatkan Ilmu sejati untuk mencapai hidup yang sejati dan berada 

dalam fase harmonis dalam hubungan antara kawula (manusia) dan Gusti (sang 

pencipta) atau hubungan kepada yang Maha Esa secara keseluruan (Jumbuhing 

Kawula Gusti).54 

Pembahasan mengenai Keimanan Manunggaling Kawula Gusti tidak dapat 

dilepaskan dari unsur antropologis; yakni suatu masyarakat manusia yang hidup 

menurut suatu aliran kepercayaan. Aliran religius yang dimaksud tentu berbeda 

dengan aliran masyarakat seperti historisitas politik dan ekonomi. Cakupan 

aliran kepercayaan meliputi: ajaran, adat istiadat, tokoh, kesaksian, aturan dan 

hubungannya dengan alam. Aliran kepercayaan dari masing-masing 

kepercayaan memiliki ciri khas yang berbeda, demikian pula bentuk atau isinya. 

Namun, jika ditelaah dari sudut pandang antropologis, setiap manusia pada 

dasarnya memiliki dorongan dan gerak kepada sesuatu yang bersifat ilahiah, 

 
 
54 Toha Machsum, “Sastra Suluk Jawa Pesisiran: Membaca Lokalitas Dalam Keindonesiaan,” 

Mabasan 3, no. 2 (2009). 125. 



35 

 

transendental, suci, dan supranatural. Kesamaan perasaan keagamaan inilah 

yang mendorong manusia membentuk suatu kelompok yang disebut agama, 

golongan atau aliran. 

Keimanan di dalam Manunggaling Kawula Gusti disini ialah seperti mereka 

yang memiliki keimanan kepada Allah SWT, Biasanya keimanan kepada Allah 

SWT sangatlah kuat ketika didasari oleh lafadz “lā ʾilāha ʾillā-llāh” orang islam 

menyebutnya sebagai kunci hidup,55 Ketika keimanan kepada Allah SWT yang 

dicampur adukan oleh budaya-budaya jawa seperti halnya “Laku, olah rasa dan 

sembanyang” itu merupakan kegiatan ibadah kebatinan yang penting dalam 

perjalanan hidup dan merupakan untuk mencapai puncak peningkatan daya 

spiritualitas keesaan, yaitu menuju Manunggaling Kawula Gusti. Yang dicapai 

dalam laku ini adalah menyatunya jiwa dan raga manusia kepada Tuhan Yang 

Maha Esa atau dalam islam disebut “lā ʾilāha ʾillā-llāh”. Jiwa manusia 

merupakan Rasa yang dapat merasakan kedekatan dan bahkan menyatu dengan 

gusti Yang Maha Kuasa.  

Rasa merupakan tolok ukur pragmatis (pola pikir yang mengutamakan hasil 

atau manfaat yang dapat diperoleh dari suatu cara, tindakan, proses atau sesuatu 

dianggap bermanfaat jika menghasilkan kegunaan atau manfaat bagi dirinya 

sendiri) dari semua mistik orang Jawa. Rasa menghadirkan keadaan puas, 

tenteram dan tenang, (tentrem ing manah), tidak adanya ketegangan. 56  Karena 

merupakan respons spiritual yang diterima oleh panca indra atau bagian tubuh 

 
55 M Imam Sanusi Al-Khanafi, “Living Qur’an: Kombinasi Kalimat Lailaha Illallah Dengan Surah 

Al-Kahfi: 10 Dan Al-Isra’: 82 Dalam Ilmu Pernafasan Al-Muslimun,” Kontemplasi: Jurnal Ilmu-

Ilmu Ushuluddin 7, no. 2 (2019). 392. 
56 Paul Stange, Politik Perhatian, Rasa Dalam Kebudayaan Jawa (Yogyakarta: LKIS Pelangi 

Aksara, 2009), 79. 



36 

 

dari suatu objek tertentu, maka rasa juga dapat dipandang sebagai unsur 

psikologis manusia dalam ranah afektif yang digunakan untuk menangkap 

kebenaran spiritual (kebatinan). 

Kebenaran yang diperoleh melalui laku atau rasa harus dilandasi oleh 

ngelmu agar mencapai kesempurnaan hakiki, menurut Mulder, pemikiran mistik 

Jawa, setidak-tidaknya yang dikenal dengan ngelmu sempurna (ilmu sempurna), 

merupakan jalan menuju menyatu dengan Tuhan Yang Maha Esa. 57 

Selain aktivitas kegiatan laku dan olah rasa, sembahyang juga sangat 

penting di mata masyarakat Jawa, walaupun kata sembahyang dalam terminologi 

Jawa kuno tidak ada; yang ada adalah kata sembah dan hyang. Sembah berarti 

menghormati, tunduk, sedangkan hyang berarti dewata atau dewa. Dengan 

demikian, kesatuan istilah tersebut menjadi sembahyang yang berarti pemujaan 

kepada Tuhan atau dewa. Menurut kepercayaan Pangestu, konsep sembahyang 

atau ritual memiliki dua cara, yaitu ritual kelompok (bawa raos) dan ritual 

individu (panembah lan pangesti). 

Tata cara ritual bawa raos merupakan: pembukaan pangestu (memohon 

petunjuk), bawa raos (ceramah), pengungkapan pengalaman, penutupan 

pangesti (memohon kesejahteraan), pada lagu dandang gula (eling-eling). Ritual 

panembah perorangan merupakan salah satu jenis sembahyang wajib seperti 

halnya sholat dalam agama Islam. Waktu pelaksanaannya disesuaikan dengan 

 
57 Niels Mulder and Satrio Widiatmoko, Agama, Hidup Sehari-Hari, Dan Perubahan Budaya Jawa, 

Muangthai Dan Filipina, 1999, 132. 



37 

 

tingkatan santri, sedangkan pangestia merupakan doa kepada Tuhan Yang Maha 

Esa yang dilaksanakan setiap saat. 58 

Kegiatan laku dan persembahyangan dalam pandangan kebatinan 

merupakan suatu cara atau jalan untuk memperdalam olah rasa pencapaian 

kepada Tuhan Yang Maha Esa atau Gusti Allah, atau dengan kata lain menuju 

kesatuan Manunggaling Kawula Gusti. 

Latar belakang konsep Manunggaling Kawula Gusti tidak dapat dilepaskan 

dari asal muasal konsep ini yang bersumber dari tradisi Hindu, yang menekankan 

pada kesatuan dan keselarasan antara manusia (atman) dengan unsur inti alam 

semesta (brahman). Dalam artian konsep tersebut bukan berasal dari budaya asli 

Jawa itu sendiri. Manusia hanyalah benda yang sedang berjuang untuk mencapai 

titik ketuhanan tanpa ada revelasi dari Tuhan, atau hanya sebatas kekuatan 

manusia itu sendiri. 

E. Pendapat Ulama’ dan tokoh-toko tentang ajaran Syekh Siti Jenar atau 

konsep Manunggaling Kaula Gusti 

1. KH.Yahya Zainul Ma'arif, Lc., M.A., Ph.D. 

Kalau arti Manunggaling kawula gusti adalah menyatunya antara Tuhan 

dengan makhluk adalah suatu kesyirikan karena sesungguhnya satu dosa 

besar keluar dari imannya (mengatakan Allah berada pada makhlukNya) jika 

maknanya bukan menyatunya antara Tuhan dengan makhluk tetapi maknanya 

tidak melihat makhluk kecuali yang terlihat adalah Allah. dalam 

keyakinannya, kita tidak bisa melihatnya tetapi Bagaimana kita tahu Allah 

 
58 Sulkhan Chakim, “Dakwah Islam Dan Spiritualitas Kejawen,” Komunika: Jurnal Dakwah Dan 

Komunikasi 1, no. 2 (2007). 263. 



38 

 

adalah setiap kita melihat makhluknya aku kenal Allah itu kan yang diajarkan 

oleh ahli tauhid. 

Dalam Manunggaling Kawula Gusti sendiri bisa diartikan dengan salah 

dan juga benar (Wahdatul syuhud), yang dimaksud Manunggaling Kawula 

Gusti adalah (Wahdatul syuhud) tidak melihat semesta, tidak melihat 

makhluq dan tidak melihat semua manusia kecuali melihat Allah maka itu 

adalah (Wahdatul syuhud) itu termasuk Iman yang luar biasa (iman yang 

tinggi). Sedangkan Manunggaling kawula-gusti yang selama ini kita mengerti 

adalah pemahaman yang salah karena mengatakan bahwasannya menyatunya 

antara Tuhan dengan makhluk itu termasuk syirik.59 

2. Pangeran Panggung  

Pangeran Panggung merupakan putra dari Sunan Kalijaga, salah satu 

anggota Dewan Walisanga. Meski merupakan putra dari anggota Walisanga, 

Pangeran Panggung tidak serta merta mengikuti mazhab Kerajaan Demak. 

Begitu pula Sunan Kalijaga tidak memaksanya mengikuti mazhab resmi 

tersebut. Pangeran Panggung sebenarnya sangat tertarik dengan ajaran Syekh 

Siti Janar. Pangeran Panggung pun berguru kepada Syekh Siti Jenar hingga 

Pangeran Panggung dijatuhi hukuman mati oleh Kerajaan Demak karena 

tindakannya yang dianggap meresahkan kerajaan. Meski begitu, Pangeran 

Panggung lolos dari hukumannya dan menyebarkan ajarannya di Tegal dan 

 
59 Buya Yahya. Apakah Sesat Kata ‘Manunggaling Kawulo Ingkang Gusti’? | Buya Yahya 

Menjawab, Apr 1, 2021. https://www.youtube.com/watch?v=9PAT_CRpSpc. 



39 

 

Brebes. Ajaran mistik Pangeran Panggung dapat ditemukan dalam Serat 

Suluk Malang Sumirang yang dikutip oleh Muhammad Sholikhin60. 

Pangeran Pangong tidak mau terikat dengan hukum agama, sehingga ia 

mempelajari ilmu yang hakiki.  

"Saya mencari ilmu yang sejati yang langsung berhubungan dengan 

asal usul dan tujuan hidup dan saya mengetahuinya melalui tanajjul 

tarki. Menurut saya, mengharapkan hidayah hanya bisa diperoleh 

dengan kesejatian ilmu. Demi ketenangan hati yang menggapai gejolak 

jiwa, tidak mau terjebak dalam syariat." 

Kalau terjebak dalam syariat, maka ibarat burung setelah terbang, tetapi 

salah kaprah pikiran. Karena salah kaprah dalam syariat itu ada pada salah 

paham dalam memahami larangan. Bagiku, kebenaran ilmu itu yang mesti 

dicari dan disesuaikan dengan ilmu kehidupan. Kebanyakan manusia, ketika 

sudah sampai pada sebuah janji, maka hatinya menjadi bimbang, wataknya 

selalu gelisah... Keinginan untuk yakin membuat arah tujuan mereka menjadi 

kacau karena selalu takut gagal... Dunia di bawah langit, di hamparan bumi 

beserta seluruh isinya hanyalah ciptaan Yang Maha Esa, tak ada keraguan. 

Yang lahir dan batin haruslah rembulan, yang berpegang teguh pada 

ketetapan 

Pandangannya tentang penciptaan dan kondisi manusia yang gagal 

Manunggal Kawula Gusti:  

Segala sesuatu yang diciptakan terdiri dari sukma dan jasad atau 

nyawa dan badan. Itulah sarana yang utama, yaitu cahaya, ruh, dan 

jasad. Barangsiapa yang tidak mengetahui kedua hal ini, maka akan 

sangat menyesal. Ilmu yang ada hanyalah satu, yang melampaui sang 

utusan. Akan tetapi, bagi orang yang masih dangkal, maka mustahil 

untuk mencapai kebenaran, dan manunggal dengan Allah. Dalam 

 
60 Sholikhin and Afiyanti, “Sufisme Syekh Siti Jenar” hal.391 



40 

 

kehidupan ini, ia tidak dapat mengaku sebagai Allah. Maka kufur pula 

jika menyamakan kehidupannya dengan Sang Sukma, karena yang 

suluna adalah Allah. 61 

3. Tan Khoen Swie ungkapan Syekh Siti Jenar tentang kemanunggalan. Dalam 

Boekoe Siti Djenar 

berkata, “Tidak usah banyak bertindak, Akulah Tuhan. Ya, betul-betul 

saya ini adalah Tuhan yang sejati, yang bergelar Prabu Satmata. Ketahuilah 

bahwa tidak ada bangsa Tuhan yang lain selain Aku. Aku mengajarkan ilmu 

untuk benar-benar dapat merasakan adanya kemanunggalan. Sementara 

bangkai selamanya tidak ada. Yang sedang dibicarakan sekarang adalah ilmu 

yang sejati yang dapat membuka tabir kehidupan. Dan sekali lagi, semuanya 

sama. Tidak ada lagi tanda-tanda yang samar, bahwa benar-benar tidak ada 

lagi perbedaan. Kalau pun ada perbedaan, Aku akan tetap menjunjung tinggi 

ilmu tersebut”. 62 

4. Ki Ageng Pengging 

Ki ageng Kebo Kenongo atau dikenal dengan sebutan Ki Ageng 

Pengging, beliau merupakan sahabat sekaligus murid dari Syekh Siti Jenar. 

Ki Ageng Pengging menguraikan paham Manunggaling Kawula Gusti sesuai 

dengan ajaran Hindu-Buddha yang dia kuasai. Sementara, Syekh Siti Jenar 

menguraikan paham tersebut sesuai dengan ajaran Islam yang dikuasainya, 

sesuai dengan ajaran para sufi terdahulu yang sudah merasuk ke dalam 

jiwanya. Lalu, keduanya berdiskusi tentang masalah tersebut hingga mereka 

mencapai kata sepakat bahwa sejatinya, antara ajaran Islam dan Hindu-

 
61 Imron Mustofa, Jagat Batin Syekh Siti Jenar: Laku Dan Ajaran Mistik Sang Wali Misterius 

(Laksana, 2022), hal. 219. 222 
62 Ratya Anindita et al., Boekhandel Tan Khoen Swie, Masyarakat, Kebudayaan Dan Politik, vol. 

30 (Jawa: pergerakan pers, dan ruang publik, 1950), 30. 



41 

 

Buddha memiliki kesamaan dalam masalah paham Manunggaling Kawula 

Gusti. Syariat agama-agama tersebut berbeda, tetapi hakikat isinya sama. 

Untuk memahami ajaran-ajaran Ki Ageng Pengging yang merupakan 

hasil didikan Syekh Siti Jenar, kita bisa membaca kutipan-kutipan dalam 

Serat Syekh Siti Jenar karya Sasrawijaya.  

Ajaran Manunggaling Kawula Gusti tampak pada kutipan:  

“Adanya Allah SWT itu karena dzikir, karena dengan dzikir 

manusia menjadi tidak menyadari keberadaan dzat dan sifat-sifat-Nya. 

Nama untuk menyebut Hyang Manon, yakni Yang Maha Mengetahui, 

menyatu hingga lenyap dan terasa dalam diri orang tersebut. Ya Dia, ya 

Aku. Maka, dalam hati timbul anggapan bahwa orang yang berdzikir 

menjadi zat yang mulia.”63 

5. Ki Lonthang Semarang 

Serat Syekh Siti Jenar Sasrawijaya, Ki Lonthang Semarang merupakan 

salah satu murid Syekh Siti Jenar yang tidak terima dengan eksekusi gurunya. 

Dia juga mengecam tindakan Wali Sanga yang mengganti jasad Syekh Siti 

Jenar dengan bangkai anjing untuk menutupi kelebihan jenazah sang guru.64 

Ajaran-ajaran Syekh Siti Jenar yang telah diserap dengan baik oleh Ki 

Lonthang Semarang tampak pada kutipan dalam Serat Syekh Siti Jenar 

Sasrawijaya.  

Kritik Ki Lonthang Semarang kepada muslim yang hanya menyembah 

nama, bukan Dzat Yang Maha Tinggi:  

 
63 Hasan Ashari, Hermanu Joebagio, and Musa Pelu, “Tauhid In Wayang Sadat In The Lakon ‘Ki 

Ageng Pengging,’” Jurnal Jantra 14, no. 2 (2019).136. 
64 Aris Fauzan, “Konsep Ingsun Dalam Sastra Sufi Jawa: Analisis Terhadap Ingsun Siti Jenar,” 

Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin 10, no. 1 (2011). 83. 



42 

 

“Benar seperti apa yang dikatakan Prabu Brawijaya, bahwa di kelak 

kemudian hari akan ada santri yang menyembah bumbung, hati kayu batang 

kangkung, kosong melompong, hampa, kolong angin.  

Itulah yang dianggap Pangeran Tuhan, yang menghidupi isi alam antara 

bumi dan langit. Ada lagi santri yang bingung, napas dianggap Allah, keluar 

masuknya napas memuji Dia. Lebih daripada itu besok ada juga, yang 

menyembah nama Allah.  

Allah tidak bisa disembah sama dengan Syekh Lemah Abang. Kembali 

kepada al-Qur'an yang artinya mustahil bagi kamu tak tahu, yang artinya 

barang siapa yang menyembah Allah yang bukan namanya berarti kafir. 

Sekarang zaman Wali Sanga. Banyak nama yang dipertuhankan tersebar di 

mana-mana. Di masjid kawanmu semua menyembah nama, tanpa mengetahui 

siapa pangeran itu. Kalau orang kafir pangerannya dapat mengetahui, 

berdasarkan al-qur'an, Allah tidak mengetahui orang memuji. Wa amami 

badal asma, dunal makna pakot nabiya, artinya orang menyembah nama yang 

tiada wujudnya, harus dicegah”, kalimat Wa amami badal asma, dunal makna 

pakot nabiya bukan dari al-Qur'an maupun hadits, tetapi berasal dari pepatah 

bijak bangsa Arab, atau dari ciri khas ajaran Syeks Siji jenar.65 

F. Kajian Tafsir Taḥlīlī 

Metode tafsir taḥlīlī merupakan metode penafsiran ayat-ayat Al-Qur'an 

secara rinci, jelas, dan terperinci. Metode ini berupaya menafsirkan ayat-ayat 

dengan cara menjelaskan semua aspek yang terkandung dalam ayat yang akan 

ditafsirkan. Dan penafsiran terhadap makna yang terkandung dalam Al-Qur'an 

sesuai dengan tata cara bacaannya; berdasarkan keahlian dan kecenderungan 

 
65 Mustofa, “Jagat Batin Syekh Siti Jenar”. 219 



43 

 

para penafsir ayat-ayat tersebut, secara bahasa (al-lughah), kata taḥlīlī berasal 

dari akar kata bahasa Arab, hallala-yuhallilu-tahlilan. Yaitu, menganalisis atau 

menguraikan. 

Selain itu, metode ini juga menggambarkan sudut pandang, topik kalimat, 

dan keindahan struktur kalimat. Seperti halnya makna sebuah kalimat yang dapat 

di dasari dari kandungan Islam: ilmu hukum Islam, dalil-dalil Islam, etika, dan 

lain-lain, aspek-aspek ini disebut cara penafsiran ayat-ayat al-Qur'an. terdapat 

banyak kitab-kitab tafsir yang menggunakan metode ini. Pendekatan ini 

didorong oleh kurang puasnya terhadap metode ijmāli dalam menafsirkan ayat-

ayat al-Qur'an, hal ini dinilai tidak memberikan kajian untuk menganalisis secara 

utuh66. Keuntungan dari metode ini adalah penerapannya yang sangat luas. 

Secara Harfiah, Taḥlīlī adalah terurai atau menjadi lepas. Makna dalam al-

Quran adalah uraian makna yang terkandung dalam al-Quran dengan cara 

mendiskripsikan uraian makna dengan mengikuti keteraturan susunan atau 

urutan ayat dan surat Al-Quran itu sendiri.67 Metode penafsiran taḥlīlī disebut 

juga dengan metode tajzī'i (metode penafsiran tertua).68 Dalam metode 

penafsiran ini, “penafsir berusaha menafsirkan isi ayat-ayat Al-Qur’an dari 

segala aspek dengan memperhatikan urutan ayat-ayat Al-Qur’an yang tertuang 

dalam mushaf. 

 
66 M Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an Jilid 2, vol. 2 (Jakarta: Lentera Hati Group, 2011) 

97. 
67 Abdul Hayy Al-Farmawi, Al-Bidayah Fi at-Tafsir Al-Maudhu’i Dirasah Manhajiyyah 

Maudhu’iyyah (Kairo: Maktabah Jumhuriyah, 1977), 23. 
68 Al-Farmawi.10 



44 

 

Syekh Al-Farmawī memiliki pengertian tentang metode taḥlīlī, tafsir taḥlīlī 

adalah sebuah penjelasan tentang ayat-ayat Al-Qur'an dengan cara menyingkap 

atau meneliti semua maksudnya dan aspeknya, dimulai dengan menjelaskan 

kosa-kata, maksud dari sebuah ungkapan, makna kalimat, hubungan-hubungan 

(munāsabah) dan dari semua seginya, asbābun nuzūl, riwayat-riwayat Nabi 

SAW, para sahabat dan tabi'in. Metode ini juga mengikuti struktur mushaf, ayat 

demi ayat dan huruf atau mencakup sejumlah uraian bahasa dan materi-materi 

khusus lainnya, yang semuanya dimaksudkan untuk memahami ayat-ayat Al-

Qur'an. 69 

Dari banyaknya definisi dari terminologi tafsir taḥlīlī, baik dari kaitannya 

dengan penafsiran dan metodenya. Syekh Ibrahim Khalifah menjelaskan Bahwa 

tafsir taḥlīlī adalah menerangkan suatu ayat Al-Qur’an dari segala seginya secara 

komprehensif. Dalam konteks ini, mufassir menerangkan ayat-ayat dalam surat 

tersebut ayat demi ayat, menerangkan kosakata, mengarahkan kedudukan setiap 

kata dalam struktur kalimat (i’rab), menerangkan makna kalimat, menerangkan 

rahasia-rahasia dan hukum-hukum yang menjadi tujuan dari struktur-

strukturnya, dan menerangkan munāsabah ayat-ayat dan surat-surat tersebut 

dengan menggunakan bantuan ayat-ayat Al-Qur’an, asbābun nuzūl, hadits-

hadits Nabi SAW, sabda para sahabat dan tabi’in, dan ilmu-ilmu bantu lainnya, 

yang mendukung mufassir dalam memahami teks Al-Qur’an.70 

Quraish Shihab mengartikan metode tafsir taḥlīlī sebagai metode 

menjelaskan ayat-ayat Al-Qur'an dari berbagai segi sesuai dengan pandangan, 

 
69 Al-Farmawi. 32 
70 Ibrahim. Khalifah, Abd Al-Rahman, Al-Mausu’ah Al-Qur’aniyyah AlMutakhassisah. (Kairo: Al-

Majlis al-A‟ la li al-Syuun al-Islamiyyah, 2006), 278. 



45 

 

kecenderungan, dan keinginan penafsir. Langkah-langkah yang harus dilakukan 

oleh penafsir adalah menyajikannya secara berurutan sesuai dengan urutan ayat 

dalam mushaf, yang meliputi pemahaman umum kosakata ayat, munāsabah ayat 

dengan ayat sebelumnya, asbābun nuzūl (jika ada), makna global ayat, hukum 

yang dapat ditarik, dan kadang-kadang juga menyertakan pendapat para ulama 

mazhab. Bahkan, ada yang menambahkan ragam qirāat, dan i'rab ayat-ayat yang 

ditafsirkan, serta susunan kata yang khusus. Adapun fokus penafsirannya, ada 

yang bersifat linguistik, hukum, sosial budaya, filsafat (ilmu; pengetahuan), 

ishārī atau tasawuf, dan sebagainya. 71 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa metode tafsir taḥlīlī 

merupakan metode tafsir yang bersifat sistematis, karena kandungan ayat-ayat 

Al-Qur'an dijelaskan berdasarkan urutan ayat-ayat dalam mushaf dan ditinjau 

dari berbagai aspek, yaitu ayat-ayat munāsabah dan mufaradāt untuk melihat 

keterkaitan antara ayat-ayat sebelum dan sesudahnya, asbābun nuzūl, makna 

ayat-ayat secara global, tinjauan hukum-hukum yang terkandung dan 

penjelasan-penjelasan tambahan yang terkait dengan qirāat, i'rab dan susunan 

kata-kata khusus pada ayat-ayat yang ditafsirkan serta diperkaya dengan 

pandangan para imam madzhab dan lain sebagainya. 72 

G. Tafsir ijmāli (global) 

Secara etimologi, ijmāli berarti umum, sehingga dapat dijelaskan bahwa 

tafsir ijmāli adalah penafsiran terhadap ayat-ayat Al-Qur'an yang penjelasannya 

bersifat umum. Secara terminologi, metode tafsir ijmāli adalah cara 

 
71 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2014), 72. 
72 Muhammad Baqir Al-Shadr, Al-Tafsīr Al-Mauḍhū’ī, Al-Tafsīr Al-Tajzii Fil Qur’ānil Karīm 

(Beirūt: Dār al-Ta’aruf, n.d.), 9. 



46 

 

mengungkapkan isi Al-Qur'an melalui pembahasan yang bersifat umum 

(global), tidak bersifat deskriptif, sedikit memberikan penjelasan yang panjang 

dan luas, serta tidak dilakukan secara terperinci.73 Al-Farmawiy mendefinisikan 

tafsir ijmāli sebagai berikut; 

“Tafsir ijmāli adalah menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan cara 

menguraikan makna-makna globalnya, yaitu dengan cara seorang mufassir 

menguraikan ayat-ayat Al-Qur’an sesuai dengan kaidah bacaan dan susunan 

yang terdapat dalam mushaf. “74 

Uraian yang dilakukan dalam metode ini meliputi beberapa segi uraian yang 

relatif terhadap kalimat yang ditafsirkan, antara lain, pertama menafsirkan setiap 

kata yang ditafsirkan dengan kata lain yang tidak jauh berbeda dengan kata yang 

ditafsirkan. Kedua, menjelaskan isi setiap kalimat yang ditafsirkan sehingga 

menjadi jelas. Menunjukkan asbabun nuzul dari ayat yang ditafsirkan, meskipun 

tidak semua ayat disertai dengan asbabun nuzul. Ketiga, memberikan penjelasan 

dengan pendapat-pendapat yang telah diberikan berkenaan dengan penafsiran 

ayat tersebut, baik yang diucapkan oleh Nabi, para sahabat, tabi`in, atau para 

penafsir lainnya. 75 

H. Kajian Tafsir Al-Qur’an di medsos 

Pada era saat ini penafsiran terhadap ayat-ayat Al-Qur’an mulai mengalami 

perkembangan. Seperti adanya media sosial perannya sangat berpengaruh, 

mudah dipelajari dan di jangkau oleh semua orang, karena keunggulan dari 

 
73 Sasa Sunarsa, “Tafsir Theory; Study on Al-Quran Methods and Records.(Teori Tafsir; Kajian 

Tentang Metode Dan Corak Tafsir Al-Quran),” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies, 2019, 251. 
74 Aldomi Putra, “Metodologi Tafsir,” Jurnal Ulunnuha 7, no. 1 (2018), 49. 
75 Anandita Yahya, Kadar M Yusuf, and Alwizar Alwizar, “Metode Tafsir (Al-Tafsir Al-Tahlili, Al-

Ijmali, Al-Muqaran Dan Al-Mawdu’i),” Jurnal Palapa 10, no. 1 (2022), 6. 



47 

 

media sosial tersebut. penafsiran di media sosial ini rata-rata memakai metode 

tafsir taḥlīlī dan juga ada yang menerapkan metode tafsir mauḍhū’ī. Penafsiran 

dalam media sosial bukan hanya berhenti dengan teksnya saja, tapi juga di lihat 

dari banyak komentar di berbagai media sosial, karena itu akan menimbulkan 

banyak perspektif tafsiran.76 

Media sosial terdiri dari dua kosa kata, yakni media dan sosial. Media yang 

di artikan alat komunikasi dan kata sosial diartikan sebagai setiap individu 

melakukan aksi yang memberikan interaksi kepada masyarakat, atau bisa 

dikatakan bawahsannya media sosial adalah sebuah pelantara digital yang 

didalamnya menfasilitasi seseorang untuk saling berinteraksi atau membagikan 

sebuah konten yang berupa foto, video bahkan tulisan.77 

Istilah media sosial tersusun dari kata media dan sosial. Makna keduanya 

pun berbeda. Akan tetapi, secara terminologi, media sosial dapat diartikan 

sebagai kumpulan perangkat lunak di dunia daring (internet) yang digunakan 

sebagai tempat bermain, berkomunikasi, berkumpul, berkolaborasi, berbagi, dan 

membentuk ikatan sosial secara virtual antara satu dengan yang lain. 78  Interaksi 

yang terjadi di media sosial juga melibatkan perasaan dan emosi, sama halnya 

dengan yang terjadi di dunia luring. Interaksi tersebut pun menghasilkan 

berbagai macam konten, bahkan setiap pengguna media sosial berhak untuk 

memproduksi kontennya sendiri dan berhak untuk memilih konten mana yang 

 
76 Mutmaynaturihza, Dialektika Tafsir Media Sosial, Studi Penafsiran Nadirsyah Hosen Dalam 

Buku Tafsir Al-Qur’an Di Media Sosial, 2018. 3. 
77 Aldila Dyas Mulawarman, Nurfitri, “Perilaku Pengguna Media Sosial Beserta Implikasinya 

Ditinjau Dari Perspektif Psikologi Sosial Terapan,” Buletin Psikologi 25, no. 1 (2017). 37. 
78 Miski Mudin, “Islam Virtual: Diskursus Hadis, Otoritas, Dan Dinamika Keberislaman Di Media 

Sosial” (Bildung, 2019), 44. 



48 

 

ingin ditontonnya. Maka tidak heran meskipun berada di dunia virtual atau 

daring, media sosial memiliki kekuatan yang besar untuk memengaruhi opini 

dan wacana yang berkembang di masyarakat. 79 

Seiring dengan berkembangnya teknologi, saat ini tafsir Al-Qur'an juga 

sudah merambah ke media sosial. Media sosial merupakan media daring yang 

memudahkan para penggunanya untuk berkomunikasi dalam berbagai bentuk, 

mulai dari video, audio, bahkan dalam bentuk tulisan dan memiliki berbagai 

kemudahan yang dapat diakses setiap saat.80 Fungsi media sosial sendiri adalah 

untuk mempermudah komunikasi karena dapat memperkecil jarak antara 

individu maupun kelompok karena dapat terhubung tanpa harus bertemu di 

tempat yang sama, namun dapat tergantikan melalui media yang mendukung 

komunikasi tersebut.81 

Berdasarkan kedua definisi di atas, dapat disimpulkan bahwa tafsir media 

sosial merupakan suatu upaya untuk mengungkap dan menjelaskan makna suatu 

kata dalam hal ini Al-Qur’an yang diungkapkan melalui suatu platform media 

daring baik berupa tulisan, video maupun audio, seperti yang banyak beredar di 

Instagram, Facebook, Twitter maupun YouTube.82 Adanya tafsir media sosial 

ini menjadi suatu kemudahan sekaligus tantangan baru dalam membumikan Al-

Qur’an. Salah satu kemudahan yang diperoleh adalah semakin mudahnya akses 

 
79 Errika Dwi Setya Watie, Komunikasi Dan Media Sosial (Communications and Social Media), 

Jurnal The Messenger 3, no. 2 (2016), 72. 
80 Anang Sugeng Cahyono, Pengaruh Media Sosial Terhadap Perubahan Sosial Masyarakat Di 

Indonesia, Publiciana 9, no. 1 (2016), 149. 
81 Muhamad Fajar Mubarok and Muhamad Fanji Romdhoni, Digitalisasi Al-Qur’an Dan Tafsir 

Media Sosial Di Indonesia, Jurnal Iman Dan Spiritualitas 1, no. 1 (2021), 112. 
82 Rulli Nasrullah, Blogger Dan Digital Word of Mouth: Getok Tular Digital Ala Blogger Dalam 

Komunikasi Pemasaran Di Media Sosial, Jurnal Sosioteknologi 16, no. 1 (2017), 14. 



49 

 

untuk memperoleh informasi, namun tantangannya adalah runtuhnya kualifikasi 

dan hierarki keilmuan yang ada.83 

 

  

 
83 Azka Zahro Nafiza and Zaenal Muttaqin, Tafsir Al-Qur’an Di Media Sosial (Penafsiran Surah Al-

Humazah Dalam Youtube ‘Habib Dan Cing’, Mashdar: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Hadis 4, no. 2 

(2022), 234. 


