BAB |1
TINJUAN UMUM MANUNGGALING KAWULA GUSTI SYEKH
SITI JENAR

A. Biografi Syekh Siti Jenar

Nama Syekh Siti Jenar dikenang sebagai sosok yang misterius dan
kontroversial sekaligus legendaris yang pernah hidup di Tanah Jawa. Beliau juga
termasuk salah satu tokoh awal yang menyebarkan ajaran atau pemahaman
tasawuf di Nusantara,®® Syekh Siti Jenar kontroversial dan misteriusnya
dikarenakan tidak adanya kepastian tentang Riwayat hidupnya seperti tahun
hidup dan kematiannya atau tentang konfliknya Syekh Siti Jenar dengan
Walisongo. Semua hal itu terjadi dikarenakan Syekh Siti Jenar sendiri tidak

pernah menuliskan biografi hidupnya dan menuangkan gagasanya.

Dalam buku Bratakesawa, Syekh Siti Jenar memiliki nama asli Ali Hasan,
yang merupakan putra dari resi bungsu seorang pendeka kerajaan pada zaman
itu. Suatu ketika, sang ayah Ali Hasan marah besar atas kesalahan yang
dilakukannya, sehingga membuat ayahnya mengutuk menjadi seekor cacing.?
Pada saat itu Sunan Bonang yang sedang mengajarkan ilmu mistis kepada Sunan
Kalijaga diatas perahu yang bocor. Sunan Bonang berniat menambal perahu itu
dengan tanah rawa yang didalamnya terdapat cacing, Sunan Bonang menyadari
bahwa ditanah itu ada makhluk lain yang lagi mendengarkan ajarannya,
kemudian cacing itu diubah menjadi manusia yang diberi nama Syekh Siti

Jenar.?’

%5 Achmad Chodjim, “Syekh Siti Jenar: Makrifat Dan Makna Kehidupan,” vol. 2 (Jakarta Selatan:
Penerbit Serambi, 2007), 23.

% Raden Bratakésawa, “Falsafah Siti Djenar” (Surabaya: Djojobojo, 1954), 15.

27 Abdul Munir Mulkhan, Syekh Siti Jenar, Pergumulan Islam-Jawa, 1999, 3.

21



Versi lain menyatakan bahwa Syekh Siti Jenar kira-kira hidup pada tahun
1426-1517 M di pusat kota Caruban (Pakuwuan Caruban) atau masa sekarang
dikenal dengan Keraton Cirebon. Ayahnya dulu dikenal dengan Syekh Datuk
Saleh bin Syekh Isa Alawi, yang menjadi seorang ulama yang berasal dari

Daratan Malaka.?®

Dalam naskah Wangsakertan Cirebon berjudul Negara Kretabhumi Sargha
I11 pupuh-76, Syekh Lemah Abang lahir di Malaka dengan sebutan Abdul Jalil.
putera dari Syekh Datuk Shaleh. Kemudian di Naskah Wangsakertan lainnya
yang berjudul pustaka rajya-rajya i bumi nusantara jilid V: 11-2. Bawahsannya
Syekh Lemah Abang memiliki silsilah yang bernama Syekh Datuk Abdul Jalil
yang nasabnya sambung sampai ke nabi Muhammad saw turun melalui Fatimah
dan Ali bin Abi Thalib - sayyidina Husein - Ali Zainal Abidin-Ja’far Shadiq,
sampai kepada Maulana Abdul Malik yang tinggal di Bharata Nagari. Maulana
Abdul Malik -Al-Amir Abdullah Khannuddin - Al-Amir Ahmadsyah Jalaluddin
(Syekh Kadir Kaelani. Al-Amir Ahmadsyah Jalaluddin) - Maulana Isa (Syekh
Datuk) - Syekh Datuk Shaleh - Syekh Datuk Abdul Jalil yang masyhur dengan
sebutan Syekh Siti Jenar (Syekh Lemah Abang). Syekh Siti Jenar termasuk
saudara sepupu dari Syekh Datuk Kahfi, pengasuh pesantren Giri Amparan Jati
dan guru dari penguasa Cirebon, Pangeran Cakrabuana alias Sri Mangana,?®

karena ayah dari Syekh Siti Jenar adalah saudara dari Syekh Datuk Kahfi.

Nama-nama kontroversial Syekh Siti Jenar

28 Muhammad Sholikhin and Windy Afiyanti, Sufisme Syekh Siti Jenar; Kajian Kitab Serat Dan
Suluk Syekh Siti Jenar, vol. 1, 2004, 36.

29 Agus Sunyoto, Atlas Wali Songo, Buku Pertama Yang Mengungkap Wali Songo Sebagai Fakta
Sejarah (Tangerang Selatan: Trans Pustaka : LTN PBNU, 2012), 318.

22



a) Syekh Lemah Abang; julukan yang diberikan oleh penduduk Lemah
Abang.

b) Syekh Abdul Jalil; nama itu diperoleh ketika menjadi penyebar agama
Islam atau menjadi sosok ulama’ di daerah Malaka.

c) Syekh Jabaranta; nama yang dikenal di daerah Sumatra, Palembang dan
Daerah malaka.

d) Prabu Satmata: nama ini diperkenalkan oleh muri-murid Syekh Siti Jenar,
Prabu Satmata sendiri bisa disebut Gusti yang Nampak oleh mata atau
nama yang muncul ketika dalam keadaan “Mabuk” spiritual dan dalam
penghayatan.*

e) Ali Hasan: merupakan nama dari anak resi bungsu seorang pendeta
kerajaan.

f) Syekh Lema Abang sejatinya Abdul Jalil putra dari Syekh Syarif
Hidayatullah (Sunan Gunung jati): menurut Raden Ngabehi Soeradipoera

dalam naskah tulisan tangan miliknya.®!

B. Corak tasawuf Syekh Siti Jenar
Dalam corak tasawuf dari cerita kehidupan Syekh Siti Jenar lebih menonjol
di tasawuf falsafinya, yang mana mengajarkan paham tasawuf wujudiyah
(tasawuf yang mengandung ajaran paham wahdatul wujud) di tanah Jawa. Inti
ajarannya tentang kemanunggalan, memicu perdebatan di kalangan ulama (wali

songo) dan penguasa pada zamannya. Karena dalam sikapnya yang gegabah

%0 Ahmad Sidgi, “Mendaras Manunggaling Kawula Gusti Syekh Siti Jenar,” Dinamika Penelitian:
Media Komunikasi Penelitian Sosial Keagamaan 17, no. 1 (2017), 16.

31 D. A. Rinkes, Nice Saint Of Java, 1st ed. (Malaysia: Malaysian Sociological Research Institute,
1996), 27.

23



untuk menyebarkan doktrin kemanunggalan itu, Syekh Siti Jenar disalahkan

dalam dakwahnya oleh wali songo. 32

Tasawuf Syekh Siti Jenar, merupakan tasawuf falsafi yang dikembangkan
oleh Muhammad bin ‘Al bin Muhammad bin ‘Arabi al-Hatimi at-Ta'’t (1bn
Arabi).3® Tasawuf falsafi berbeda dengan tasawuf sunni dan sangat bertolak
belakang, tasawuf falsafi merupakan gabungan antara filsafat dan tasawuf yang
sumbernya sebagian dari pemikiran filsafat yang bercampur dengan tasawuf.

Sementara itu, tasawuf Sunni berlandaskan pada Al-Qur'an dan Al-Hadits.

Ajaran tasawuf filsafi mengajarkan kesatuan antara makhluk dan Allah
dalam ajaran hulul & ittihad. Sementara itu, tasawuf Sunni mengajarkan tentang
ketidaksamaan antara makhluk dan Allah. Ajaran Sunni menolak kesatuan
antara makhluk dan Allah, ajaran tasawuf falsafi cenderung menyimpang dari
Al-Qur'an dan Al-Hadits. Sementara itu, tasawuf Sunni mengandung ajaran yang
tidak bertentangan dengan Al-Qur'an dan Al-Hadits. Semua ajarannya sesuai

dengan ajaran Al-Qur'an dan Al-Hadits.3*

. Manunggaling Kawula Gusti Syekh Siti Jenar
Di tanah jawa atau nusantara ini tidak asing dengan istilah “Manunggaling
Kawula Gusti”, yang rupanya diperkenalkan oleh seorang tokoh yang dianggap

sufi atau kharismatik dari Persia yang dikenal dengan julukan Syekh Siti Jenar.

32 Aris Fauzan, “‘Ingsun’ Misteri Tasawuf Mistik Syekh Siti Jenar,” Afkaruna: Indonesian
Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 8, no. 2 (2012), 120.

33 Abu al-Wafa-Ghanimi Al-Taftazani, “Madkhal Ila Al-Tashawwuf Al-Islami, Terj,” Ahmad Rofi
‘Utsmani Bandung: Pustaka, 1985, 187.

3 Muhammad Afif Anshori, “Kontestasi Tasawuf Sunni Dan Tasawuf Falsafi Di Nusantara,”
Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 4, no. 2 (2014), 310.

24



Ajaran dikenal di kalangan masyarakat Jawa, terutama raja-raja Jawa yang telah

memeluk agama Islam pada saat itu.

“Manunggaling Kawula Gusti”, yang rupanya diperkenalkan oleh seorang
tokoh yang dianggap sufi atau kharismatik dari Persia yang dikenal dengan
julukan Syekh Siti Jenar. Ajarannya cukup dikenal di kalangan masyarakat Jawa,

terutama para raja Jawa yang telah memeluk agama Islam saat itu.

Makna umum dari suluk “Manunggaling Kawula Gusti” sering dimaknai
sebagai menyatunya manusia (Kawula) dengan Tuhan (Gusti). Anggapan bahwa
Gusti merupakan personifikasi, Tuhan kurang tepat. Gusti (Pangeran, Ingsun)
yang dimaksud adalah personifikasi dari Dzat Urip (Kesejatian Hidup), derivate

(emanasi, pancaran, tajalli) Tuhan.®

Manunggaling didalam Bahasa Jawa termasuk golongon kata “Andaha”
kata yang tidak memiliki dasar. Tetapi kalau dilihat, kata Manunggaling
mendapatkan kata tambahan seperti “Ma” berarti kata manunggaling memiliki
makna satu (tunggal). Adapun tambahan “Ma” memiliki makna “nindakake
gawean” prosesnya ke arah yang tunggal. Adapun contonya kata “Ma” yaitu
Ma-Kidul menjadi mengidul atau ke arah selatan. Sehinnga kata Manunngaling

bermakna suatu kegiatan yang mengarah ke (yang) Tunggal.

Selanjutnya kata “Kawula” berasal dari akronim kata kahanan sing
kewuwulan ala (situasi yang buruk).*® Kahanan dalam Bahasa Indonesia berarti

keadaan. Sedangkan dalam Bahasa Jawa memiliki keterkaitan makna yakni

35 Islam Simuh and Pergumulan Budaya Jawa, Mistik Islam Kejawen Raden Ngabehi Ranggawarsita
(jakarta: Press Universitas Indonesia, 1988), 289.

3 Rosyi Ibnu Hidayat, “Ahlaq Tasawuf Manunggaling Kawula Gusti,” Jurnal Penelitian Agama 24,
no. 1 (2023), 49.

25



“Manusia adalah suatu bentuk atau eksistensi yang juga dapat memiliki makna
tambahan dari yang berarti “buruk atau jelek”, dan menjadi seperti makna tidak
lagi murni, tidak lagi suci, yang dikarenakan fisik atau raganya telah jauh dari
keadaan suci. Dalam hal ini, suci dapat diartikan sebagai suci baik secara rohani

maupun jasmani.

Sedangkan, makna dari Gusti yakni mbagus-mbagusi ati, maka hanya hati
yang jernihlah yang bisa mencapai tatanan hidup yang bagus (Insan kamil).®’
Yang mana dapat menangkap segala yang ada atau seluruh pemahaman jasmani
maupun rohani. Dari kesempurnaan segi tadi dia merupakan manifestasi
sempurna dari citra tuhan, seperti hal-nya mencerminkan nama-nama dan sifat
tuhan secara utuh dan menyadari kesatuan esensinya dengan tuhan, yang disebut
ma’rifat. Dengan begitu makna dari kata mbagus-mbagusi ati itu sendiri merujuk
pada yang Maha suci. Walaupun begitu, Allah benar berbeda secara Mutlag, dari
aspek manapun tidak ada yang sama dan tidak ada bandingannya dalam segala

kategorisnya atau tidak bisa diukur semuannya.

Seperti hal-nya dijelaskan dalam potongan ayat Al-Qur’an surat Asy-

Syura’; 11.

..... Tidak ada sesuatu pun yang serupa dengan Dia...

Lafadz laisa kamislihi syai'(un) dalam gambaran hikmah jawa disebut Tan
Keno Kinoyo Ngopo (Tidak bisa digambarkan seperti apa) dari salah satu

penggambarannya adalah kerap kali disebutkan “Gusti Kang Maha suci” atau

37 Akilah Mahmud, “Insan Kamil Perspektif Ibnu Arabi,” Sulesana: Jurnal Wawasan Keislaman 9,
no. 2 (2014), 37.

26



“Gusti Allah™® dan “Manunggaling Kawulo Gusti” bisa diartikan sebagai:
proses melaksanakan sesuatu/nindakake, dan menuju pada Yang Maha Esa
(Tunggal), dan yang melakukan yaitu Kawula, atas bantuan Gusti yang akan
membagusi hati. Dengan itu kawula kita (nindakake) melakukan aktivitas

dengan menuju pada Gusti yang Maha Suci.

Dalam tasawuf Jawa, ada filosofi atau ajaran (kepercayaan tradisional Jawa)
tentang bagaimana cara manusia menyikapi kehidupan. Sangkan Paraning
Dumadi dapat dimaknai sebagai asal mula kehidupan, sementara Manunggaling
Kawula Gusti adalah menyatunya manusia (ciptaan) dengan Tuhan. Ajaran ini,

dalam tasawuf Jawa, disebut dengan ilmu kasampurnan atau ilmu kesejatian.

Dalam bahasa Jawa kuno, Sangkan yaitu asal muasal, Paran yaitu tujuan,
dan Dumadi adalah menjadi, pencipta atau yang menjadikan. Jadi yang
dimaksud dengan dimaksud Sangkan Paraning Dumadi adalah ilmu tentang

"Dari mana manusia berasal dan akan ke mana ia akan kembali".%°

Keberadaan manusia dan alam semesta merupakan ciptaan Sang Hyang
Widhi, yaitu Dzat Pencipta Alam Semesta, Tuhan Yang Maha Esa. pada

akhirnya seluruh alam semesta akan kembali kepada-Nya.

3 Muhaimin Subarkah and Lutfiah Ayundasari, “Islam-Jawa: Makna Simbolis Seni Pewayangan"
Tokoh Semar",” Jurnal Integrasi Dan Harmoni Inovatif llmu-IImu Sosial 1, no. 7 (2021), 878.

%9 Franz Magnis Suseno, Etika Jawa. Sebuah Analisa Falsafi Tentang Kebijaksanaan Hidup Jawa,
Jakarta: Gramedia, 2001, 117.

27



Sedangkan dalam islam juga ada sebuah potongan ayat al-Qur’an yang
bermakna seperti orang jawa yang mengekspresikan “Sangkan Paraning

Dumadi”.*° Seperti didalam potongan ayat QS. Al-Bagarah (156).

- P - o @ - @ @ 2~
Mereka mengucapkan “Inna lillahi wa inna ilathi raji‘Gn”

(sesungguhnya kami adalah milik Allah dan sesungguhnya hanya kepada-
Nya kami akan kembali).

Sangkan Paraning Dumadi, Manunggaling Kawula Gusti, Merupakan ilmu
tingkat tinggi bagi masyarakat Islam Jawa, untuk memperoleh kesejatian hidup.
Ajaran ini sebenarnya, tetap bertumpu pada dasar-dasar ilmu tasawuf, yang tentu

berpangkal pada ajaran-ajaran Islam yang ditafsirkan oleh para ulama’.*!

Dari pembagian tersebut, sebenarnya tujuannya adalah satu, yakni mencapai
kehidupan yang baik, sehingga bisa menggapai husnul khatimah yang
dimanifestasikan dengan keberhasilan manusia menemukan kebahagiaan abadi.
Kesadaran ini kemudian disambung dengan Manunggaling Kawula Gusti yang
merupakan jenis kesadaran bahwa manusia dan alam semesta merupakan

kesatuan hakikat llahiah.*2

Mencapai tingkat pemahaman bahwa diri merupakan satu kesatuan dengan
alam semesta tentu tidak mudah. Jalan terjal mesti dilewati untuk mencapai

tingkat manusia sempurna, insan kamil. Karena itu, pembahasan ilmu

40 Lukman Hakim and Achmad As’ ad Abd Aziz, “Tuhan Dalam Perspektif Islam Kejawen,” Jurnal
Al Ashriyyah 9, no. 2 (2023), 123.

4 Nur Kolis and Kayyis Fithri Ajhuri, “Sangkan Paraning Dumadi Eksplorasi Sufistik Konsep
Mengenal Diri Dalam Pustaka Islam Jawa Prespektik Kunci Swarga Miftahul Djanati,” Dialogia
Jurnal Studi Islam Dan Sosial 17, no. 1 (2019), 4.

42 M Harini, DR HJ.Sri SI, Tasawuf Jawa: Kesalehan Spiritual Muslim Jawa (Araska Publisher,
2019), 92.

28



kasampurnan tidak jauh dari hal-hal yang berkaitan dengan hatimanusia.
Menurut al-Ghazali, ilmu ini menitikberatkan pada persoalan-persoalan yang
merusak hati dan hal hal yang bisa memperbaiki hati. Karenanya, disinggung
pula beberapa nafsu yang mesti dipahami seorang salik, seperti nafsu ammarah,

lawwamabh, suftah, dan muthmainah.

Hal inilah yang juga menjadi fokus kajian sekaligus pengajaran Syekh Siti
Jenar kepada masyarakat. Karena, menurut Syekh Siti Jenar, memberikan
pengajaran tentang hakikat kepada masyarakat jauh lebih penting daripada
syariat tanpa spiritualitas. Syekh Siti Jenar menghendaki masyarakat memahami

ilmu kasampurnan, yang merupakan cara untuk menjadi manusia sejati.

Lantas, seperti apakah konsep Manunggaling Kawula Gusti yang
dikenalkan kepada masyarakat? Salah satu ungkapan Syekh Siti Jenar terkait
Manunggaling Kawula Gusti terekam dalam catatan Babad Tanah Sunda. Syekh

Siti Jenar menyatakan:

“Allah adalah keadaanku, mengapa teman-teman menggunakan
penghalang? Padahal, akulah yang hag. Allah pun tiada wujud dua.
Kemudian Allah, sekarang Allah, tetap dhahir batin Allah. Mengapa teman-
teman masih mengenakan pelindung? 3

Syekh Siti Jenar juga pernah menjadi bagian dari Wali Sanga yang hanya
diberi kewenangan untuk mengajarkan tauhid dan syahadat. Sementara itu,
pendapat Syekh Siti Jenar hakikat tauhid yang paling mendasar adalah sasahida
(penyaksian akan keesaan Allah SWT) dan Kemanunggalan di mana semua

ciptaan pasti akan kembali menyatu dengan Sang Pencipta.

4 Gugun EI Guyanie, Syekh Siti Jenar Sejarah, Ajaran, Dan Kisah Kematian Yang Kontroversial,
vol. 8 (Araska Publisher, 2021),168.

29



Saat itu, para anggota Wali Sanga lainnya juga menyampaikan pendapatnya
terkait kedudukan Allah Swt, Sunan Gunung Jati mengatakan bahwa Allah
adalah yang berwujud hag. Sunan Giri berpendapat, Allah itu adalah jauhnya tak
terhingga, dekatnya tanpa rabaan. Sementara itu, Sunan Bonang mengemukakan
bahwa Allah itu tidak berwujud, tidak bertempat, tidak berwarna, tidak berarah,

tidak bersuara, tidak berbahasa, wajib adanya, mustahil tidak adanya.

Kemudian Sunan Kalijaga menyatakan, Allah itu ibarat seumpama dalang
yang sedang memainkan wayang. Syekh Maghribi menjelaskan, bahwa Allah itu
meliputi segala sesuatu. Syekh Majagung menegaskan, bahwa Allah itu tidak di
sini atau di sana, melainkan ini. Syekh Bentong berkata, Allah itu tidak di sini

dan di sana, melainkan ya inilah.

Usai pernyataan Syekh Bentong, Syekh Siti Jenar pun membeberkan konsep
dasar teologinya sebagaimana yang telah disebutkan di atas. Namun, pernyataan
Syekh Siti Jenar tersebut ditanggapi dengan keras oleh Sunan Kudus yang salah
memahami makna pernyataan mistik tersebut, "Janganlah suka tergesa-gesa
dalam berkata-kata, menurut pendapat hamba, Allah tidak bersekutu dengan

yang lain."

Ajaran Syekh Siti Jenar, Manunggaling Kawula Gusti dianggap bisa

menyesatkan umat oleh Sunan Gunung Jati dan Dewan Walisongo lainnya. Pada

dasarnya konsep Manunggaling Kawula Gusti yang disampaikan Syekh Siti

Jenar adalah benar dan tidak melenceng dari ajaran agama. Namun

konsep Manunggaling Kawula Gusti akan berbahaya jika diajarkan kepada orang

yang masih awam, yang bisa saja salah dalam menafsirkan konsep ini.

30


https://portalmajalengka.pikiran-rakyat.com/tag/Syekh%20Siti%20Jenar
https://portalmajalengka.pikiran-rakyat.com/tag/Sunan%20Gunung%20Jati
https://portalmajalengka.pikiran-rakyat.com/tag/Walisongo
https://portalmajalengka.pikiran-rakyat.com/tag/Manunggaling%20Kawulo%20Gusti
https://portalmajalengka.pikiran-rakyat.com/tag/Syekh%20Siti%20Jenar
https://portalmajalengka.pikiran-rakyat.com/tag/Syekh%20Siti%20Jenar
https://portalmajalengka.pikiran-rakyat.com/tag/ajaran
https://portalmajalengka.pikiran-rakyat.com/tag/Manunggaling%20Kawulo%20Gusti

Ajaran seperti inilah yang diberikan oleh Syekh Siti Jenar kepada
masyarakat secara terbuka. Dia tidak mengkhususkan” hanya untuk golongan
tertentu. Sunan Giri pernah mengingatkan Syekh Siti Jenar untuk tidak
mengajarkan “ilmu rahasia” kepada masyarakat umum, karena ilmu tersebut
hanya bisa diakses oleh orang-orang khusus yang secara pemahaman keagamaan

telah matang.*

Namun, di era kerajaan Islam Demak berdiri kokoh, Syekh Siti Jenar tetap
yakin dengan dakwahnya dan tak gentar untuk menyebarkan ajaran-ajarannya
kepada masyarakat. Dia mengajarkan ilmu rashaning rasa secara terbuka. Dalam
keyakinannya, ilmu tidak boleh disembunyikan. Semua manusia tanpa
memandang status apa pun, berhak mendapatkan ilmu dari Allah SWT, dan dari

orang yang dikaruniai oleh Allah SWT akan ilmu itu.

Konsep Manunggaling Kawula Gusti hanya bisa difahami dan dimengerti

orang yang telah memiliki dasar agama yang kuat. Namun akan sangat
berbahaya jika diajarkan kepada masyarakat yang masih awam, karena bisa

salah menafsirkannya.

Peneliti sependapat dengan ceramah gus baha’ bahwasannya Syekh Siti
Jenar memandang tuhan adalah perwujudan dari “Ruk”*° sehingga Syekh Siti
Jenar menganggap kalau dirinya menyatu dengan tuhan, yang mana didalam

tubuhnya yang terdapat “Ruh” tuhan yang sangat dekat.

4 Sonia Eka Oktavia, Akuntabilitas Sang Wali, KetikaWalisongo Menggugat Logical-Fraud Syekh
Siti Jenar (Politeknik Keuangan Negara STAN, 2022), 67.

45 Rekaman Ngaji KH. Ahmad Bahauddin Nursalim, Gus Baha - Shahih Muslim 31-32 # ¢~ <b
ol ¥l 4l 4] 15 Jul, 2019, https://www.youtube.com/watch?v=LPeLABSADVO.

31


https://portalmajalengka.pikiran-rakyat.com/tag/Manunggaling%20Kawulo%20Gusti

Di dalam konsep atau ajaran tentang Manunggaling Kawula Gusti ini masih

banyak digunakan dan dilaksanakan oleh masyarakat Jawa di berbagai daerah.

Manunggaling Kawula Gusti adalah tentang konsep tentang hubungan manusia

dengan Tuhan atau Sang Pencipta. Manunggaling Kawula Gusti juga dikenal

sebagai tingkatan tertinggi dalam laku atau perbuatan spiritual yang dilakukan
oleh umat manusia yang menjalani konsep tersebut, sehingga manusia yang

mengamalkan konsep Manunggaling Kawula Gusti tersebut tidak lagi memikirkan

hal duniawi melainkan tentang hubungannya dengan Tuhan.

. Konsep Keimanan didasarkan pada Manunggaling Kawula Gusti

Konsep keimanan dalam Manunggaling Kawula Gusti itu tidak jauh dari
hubungan manusia dengan Tuhan-nya. Konsep keimanan diri kepada sang
pencipta merupakan sebuah konsep metafisik yang kerap dimunculkan oleh
beberapa tokoh filosof dan antropologis dalam beberapa periode. terkait dengan
pengertian fenomenologi agama, Raffaele Pettazzoni,*® memberikan pengertian
fenomenologi agama sebagai berikut: “Fenomeno agama merupakan ilmu yang
terutama bertugas menemukan beberapa struktur dalam sebagian besar
fenomena keagamaan”.*’ Jika dikaitkan dengan bahasan dalam Skripsi ini, maka
Skripsi ini lebih menitikberatkan pada pencarian struktur dalam isi masing-

masing keduanya.

Menurut Syekh Siti Jenar, iman tidak hanya semata-mata sebagai

kepercayaan. Iman harus dapat mempengaruhi kehidupan manusia di bumi.

46 Pius Pandor, “Fenomenologi Agama Menuju Penghayatan Agama Yang Dewasa,” Arete: Jurnal
Filsafat 1, no. 1 (2013), 106.

4 Donatus Sermada and M A SVD, “Pengantar Ilmu Perbandingan Agama,” Malang: Pusat
Publikasi Widya Sasana, 2011, 83.

32


https://beritadiy.pikiran-rakyat.com/tag/Manunggaling%20Kawulo%20Gusti
https://beritadiy.pikiran-rakyat.com/tag/Manunggaling%20Kawulo%20Gusti
https://beritadiy.pikiran-rakyat.com/tag/Manunggaling%20Kawulo%20Gusti
https://beritadiy.pikiran-rakyat.com/tag/Manunggaling%20Kawulo%20Gusti

Iman juga bukan bekal menghadapi kematian, sebagaimana kita membawa bekal
dalam sebuah perjalanan yang akan kita makan jika lapar. Iman juga bukan bekal
yang kata hafal ketika sakaratul maut untuk diucapkan. Iman bukanlah talgin
yang dibacakan saat kita hadir di pemakaman seseorang yang berbunyi

demikian:

“Hai fulan, siapa Tuhanmu? Maka, jawablah: Tuhanku Allah. Hai
fulan, siapa nabimu? Maka jawablah: Nabiku Muhammad.”.*8

Melihat kenyataan bahwa masih banyak orang yang mengaku beriman
hanya dengan berbekal hafalan, membuat Syekh Siti Jenar berinovasi dalam
menyampaikan ajaran islam kepada masyarakat Jawa. Syekh Siti Jenar
memberikan pemahaman rukun iman kepada masyarakat sesuai dengan mereka
waktu itu. Maka, lahirlah Kemanunggalan sebagai wujud Manunggaling

Kawula Klawan Gusti dalam kehidupan nyata di bumi.*°

Manunggaling Kawula Gusti dalam pandangan zaman sekarang menjadi
perbincangan dikarenakan memiliki konsep tersendiri seperti kepercayaan dan
penghayatan dalam hal kemistikannya. Manunggaling Kawula Gusti memiliki
ciri khas dari unsur-unsur kebudayaan yang berbeda dari lainnya®, seperti
halnya kosmologi (cabang dari filsafat dan bisa disebut filsafat fisika atau alam.
Didalamnya membahas hakikat alam semesta, yang menyinkap eksistensi

tersembubyi di balik penampakan fisik)®!, mitologi®, dan semua konsepsi pada

48 Sholikhin and Afiyanti, “Sufisme Syekh Siti Jenar”. 48

49 Chodjim, “Syekh Siti Jenar: Makrifat Dan Makna Kehidupan.”. 208

%0 Niels Mulder, Pribadi Dan Masyarakat Di Jawa, Penjelajahan Mengenai Hubungannya,
Yogyakarta, 1970-1980, 1985, 16.

51 Musa Asy’arie, Sunnah Nabi Dalam Berfikir, Filsafat Islam Tentang Kebudayaan (Yogyakarta:
LESFI, 1999), 157.

52 Budiono Herusatoto, Mitologi Jawa, Pendidikan Moral Dan Etika Jawa (Yogyakarta: Media
Pressindo, 2018), 2.

33



hakikatnya berupa mistik dan memiliki antropologi (Antropologi jawa adalah
suatu sistem gagasan sifat dasar masyarakat atau manusia, baik menerangkan
tradisi, etika dan gaya jawa) tersendiri. Manunggaling Kawula Gusti bukanlah
suatu katagori keagamaan melainkan sesuatu yang menunjuk pada gaya hidup
dan etika yang di ilhami oleh cara pemikiran Javanisme® (agama besarta
pandangan hidup orang Jawa yang menekankan ketentraman batin, keselarasan,

keseimbangan dan sikap neriman).

Manunggaling Kawula Gusti memiliki tujuan hakiki seperti bersungguh-
sungguh mendapatkan IImu sejati untuk mencapai hidup yang sejati dan berada
dalam fase harmonis dalam hubungan antara kawula (manusia) dan Gusti (sang
pencipta) atau hubungan kepada yang Maha Esa secara keseluruan (Jumbuhing

Kawula Gusti).>*

Pembahasan mengenai Keimanan Manunggaling Kawula Gusti tidak dapat
dilepaskan dari unsur antropologis; yakni suatu masyarakat manusia yang hidup
menurut suatu aliran kepercayaan. Aliran religius yang dimaksud tentu berbeda
dengan aliran masyarakat seperti historisitas politik dan ekonomi. Cakupan
aliran kepercayaan meliputi: ajaran, adat istiadat, tokoh, kesaksian, aturan dan
hubungannya dengan alam. Aliran kepercayaan dari masing-masing
kepercayaan memiliki ciri khas yang berbeda, demikian pula bentuk atau isinya.
Namun, jika ditelaah dari sudut pandang antropologis, setiap manusia pada

dasarnya memiliki dorongan dan gerak kepada sesuatu yang bersifat ilahiah,

% Toha Machsum, “Sastra Suluk Jawa Pesisiran: Membaca Lokalitas Dalam Keindonesiaan,”
Mabasan 3, no. 2 (2009). 125.

34



transendental, suci, dan supranatural. Kesamaan perasaan keagamaan inilah
yang mendorong manusia membentuk suatu kelompok yang disebut agama,

golongan atau aliran.

Keimanan di dalam Manunggaling Kawula Gusti disini ialah seperti mereka
yang memiliki keimanan kepada Allah SWT, Biasanya keimanan kepada Allah
SWT sangatlah kuat ketika didasari oleh lafadz “/a ‘ilaha ‘illa-llah” orang islam
menyebutnya sebagai kunci hidup,®® Ketika keimanan kepada Allah SWT yang
dicampur adukan oleh budaya-budaya jawa seperti halnya “Laku, olah rasa dan
Sembanyang” itu merupakan kegiatan ibadah kebatinan yang penting dalam
perjalanan hidup dan merupakan untuk mencapai puncak peningkatan daya
spiritualitas keesaan, yaitu menuju Manunggaling Kawula Gusti. Yang dicapai
dalam laku ini adalah menyatunya jiwa dan raga manusia kepada Tuhan Yang
Maha Esa atau dalam islam disebut “la ‘ilaha ‘illa-llah”. Jiwa manusia
merupakan Rasa yang dapat merasakan kedekatan dan bahkan menyatu dengan

gusti Yang Maha Kuasa.

Rasa merupakan tolok ukur pragmatis (pola pikir yang mengutamakan hasil
atau manfaat yang dapat diperoleh dari suatu cara, tindakan, proses atau sesuatu
dianggap bermanfaat jika menghasilkan kegunaan atau manfaat bagi dirinya
sendiri) dari semua mistik orang Jawa. Rasa menghadirkan keadaan puas,
tenteram dan tenang, (tentrem ing manah), tidak adanya ketegangan. °¢ Karena

merupakan respons spiritual yang diterima oleh panca indra atau bagian tubuh

% M Imam Sanusi Al-Khanafi, “Living Qur’an: Kombinasi Kalimat Lailaha Illallah Dengan Surah
Al-Kahfi: 10 Dan Al-Isra’: 82 Dalam Ilmu Pernafasan Al-Muslimun,” Kontemplasi: Jurnal llmu-
limu Ushuluddin 7, no. 2 (2019). 392.

56 Paul Stange, Politik Perhatian, Rasa Dalam Kebudayaan Jawa (Yogyakarta: LKIS Pelangi
Aksara, 2009), 79.

35



dari suatu objek tertentu, maka rasa juga dapat dipandang sebagai unsur
psikologis manusia dalam ranah afektif yang digunakan untuk menangkap

kebenaran spiritual (kebatinan).

Kebenaran yang diperoleh melalui laku atau rasa harus dilandasi oleh
ngelmu agar mencapai kesempurnaan hakiki, menurut Mulder, pemikiran mistik
Jawa, setidak-tidaknya yang dikenal dengan ngelmu sempurna (ilmu sempurna),

merupakan jalan menuju menyatu dengan Tuhan Yang Maha Esa. *’

Selain aktivitas kegiatan laku dan olah rasa, sembahyang juga sangat
penting di mata masyarakat Jawa, walaupun kata sembahyang dalam terminologi
Jawa kuno tidak ada; yang ada adalah kata sembah dan hyang. Sembah berarti
menghormati, tunduk, sedangkan hyang berarti dewata atau dewa. Dengan
demikian, kesatuan istilah tersebut menjadi sembahyang yang berarti pemujaan
kepada Tuhan atau dewa. Menurut kepercayaan Pangestu, konsep sembahyang
atau ritual memiliki dua cara, yaitu ritual kelompok (bawa raos) dan ritual

individu (panembah lan pangesti).

Tata cara ritual bawa raos merupakan: pembukaan pangestu (memohon
petunjuk), bawa raos (ceramah), pengungkapan pengalaman, penutupan
pangesti (memohon kesejahteraan), pada lagu dandang gula (eling-eling). Ritual
panembah perorangan merupakan salah satu jenis sembahyang wajib seperti

halnya sholat dalam agama Islam. Waktu pelaksanaannya disesuaikan dengan

5" Niels Mulder and Satrio Widiatmoko, Agama, Hidup Sehari-Hari, Dan Perubahan Budaya Jawa,
Muangthai Dan Filipina, 1999, 132.

36



tingkatan santri, sedangkan pangestia merupakan doa kepada Tuhan Yang Maha

Esa yang dilaksanakan setiap saat. 8

Kegiatan laku dan persembahyangan dalam pandangan kebatinan
merupakan suatu cara atau jalan untuk memperdalam olah rasa pencapaian
kepada Tuhan Yang Maha Esa atau Gusti Allah, atau dengan kata lain menuju

kesatuan Manunggaling Kawula Gusti.

Latar belakang konsep Manunggaling Kawula Gusti tidak dapat dilepaskan
dari asal muasal konsep ini yang bersumber dari tradisi Hindu, yang menekankan
pada kesatuan dan keselarasan antara manusia (atman) dengan unsur inti alam
semesta (brahman). Dalam artian konsep tersebut bukan berasal dari budaya asli
Jawa itu sendiri. Manusia hanyalah benda yang sedang berjuang untuk mencapai
titik ketuhanan tanpa ada revelasi dari Tuhan, atau hanya sebatas kekuatan

manusia itu sendiri.

E. Pendapat Ulama’ dan tokoh-toko tentang ajaran Syekh Siti Jenar atau
konsep Manunggaling Kaula Gusti
1. KH.Yahya Zainul Ma'arif, Lc., M.A., Ph.D.

Kalau arti Manunggaling kawula gusti adalah menyatunya antara Tuhan
dengan makhluk adalah suatu kesyirikan karena sesungguhnya satu dosa
besar keluar dari imannya (mengatakan Allah berada pada makhlukNya) jika
maknanya bukan menyatunya antara Tuhan dengan makhluk tetapi maknanya
tidak melihat makhluk kecuali yang terlihat adalah Allah. dalam

keyakinannya, kita tidak bisa melihatnya tetapi Bagaimana kita tahu Allah

% Sulkhan Chakim, “Dakwah Islam Dan Spiritualitas Kejawen,” Komunika: Jurnal Dakwah Dan
Komunikasi 1, no. 2 (2007). 263.

37



adalah setiap kita melihat makhluknya aku kenal Allah itu kan yang diajarkan

oleh ahli tauhid.

Dalam Manunggaling Kawula Gusti sendiri bisa diartikan dengan salah
dan juga benar (Wahdatul syuhud), yang dimaksud Manunggaling Kawula
Gusti adalah (Wahdatul syuhud) tidak melihat semesta, tidak melihat
makhlug dan tidak melihat semua manusia kecuali melihat Allah maka itu
adalah (Wahdatul syuhud) itu termasuk Iman yang luar biasa (iman yang
tinggi). Sedangkan Manunggaling kawula-gusti yang selama ini kita mengerti
adalah pemahaman yang salah karena mengatakan bahwasannya menyatunya

antara Tuhan dengan makhluk itu termasuk syirik.>®

2. Pangeran Panggung

Pangeran Panggung merupakan putra dari Sunan Kalijaga, salah satu
anggota Dewan Walisanga. Meski merupakan putra dari anggota Walisanga,
Pangeran Panggung tidak serta merta mengikuti mazhab Kerajaan Demak.
Begitu pula Sunan Kalijaga tidak memaksanya mengikuti mazhab resmi
tersebut. Pangeran Panggung sebenarnya sangat tertarik dengan ajaran Syekh
Siti Janar. Pangeran Panggung pun berguru kepada Syekh Siti Jenar hingga
Pangeran Panggung dijatuhi hukuman mati oleh Kerajaan Demak karena
tindakannya yang dianggap meresahkan kerajaan. Meski begitu, Pangeran

Panggung lolos dari hukumannya dan menyebarkan ajarannya di Tegal dan

% Buya Yahya. Apakah Sesat Kata ‘Manunggaling Kawulo Ingkang Gusti’? | Buya Yahya
Menjawab, Apr 1, 2021. https://www.youtube.com/watch?v=9PAT_CRpSpc.

38



Brebes. Ajaran mistik Pangeran Panggung dapat ditemukan dalam Serat

Suluk Malang Sumirang yang dikutip oleh Muhammad Sholikhin®.

Pangeran Pangong tidak mau terikat dengan hukum agama, sehingga ia

mempelajari ilmu yang hakiki.

""Saya mencari ilmu yang sejati yang langsung berhubungan dengan
asal usul dan tujuan hidup dan saya mengetahuinya melalui tanajjul
tarki. Menurut saya, mengharapkan hidayah hanya bisa diperoleh
dengan kesejatian ilmu. Demi ketenangan hati yang menggapai gejolak
jiwa, tidak mau terjebak dalam syariat."

Kalau terjebak dalam syariat, maka ibarat burung setelah terbang, tetapi
salah kaprah pikiran. Karena salah kaprah dalam syariat itu ada pada salah
paham dalam memahami larangan. Bagiku, kebenaran ilmu itu yang mesti
dicari dan disesuaikan dengan ilmu kehidupan. Kebanyakan manusia, ketika
sudah sampai pada sebuah janji, maka hatinya menjadi bimbang, wataknya
selalu gelisah... Keinginan untuk yakin membuat arah tujuan mereka menjadi
kacau karena selalu takut gagal... Dunia di bawah langit, di hamparan bumi
beserta seluruh isinya hanyalah ciptaan Yang Maha Esa, tak ada keraguan.
Yang lahir dan batin haruslah rembulan, yang berpegang teguh pada

ketetapan

Pandangannya tentang penciptaan dan kondisi manusia yang gagal

Manunggal Kawula Gusti:

Segala sesuatu yang diciptakan terdiri dari sukma dan jasad atau
nyawa dan badan. ltulah sarana yang utama, yaitu cahaya, ruh, dan
jasad. Barangsiapa yang tidak mengetahui kedua hal ini, maka akan
sangat menyesal. llmu yang ada hanyalah satu, yang melampaui sang
utusan. Akan tetapi, bagi orang yang masih dangkal, maka mustahil
untuk mencapai kebenaran, dan manunggal dengan Allah. Dalam

60 Sholikhin and Afiyanti, “Sufisme Syekh Siti Jenar” hal.391
39



kehidupan ini, ia tidak dapat mengaku sebagai Allah. Maka kufur pula
jika menyamakan kehidupannya dengan Sang Sukma, karena yang
suluna adalah Allah. !

3. Tan Khoen Swie ungkapan Syekh Siti Jenar tentang kemanunggalan. Dalam
Boekoe Siti Djenar
berkata, “Tidak usah banyak bertindak, Akulah Tuhan. Ya, betul-betul
saya ini adalah Tuhan yang sejati, yang bergelar Prabu Satmata. Ketahuilah
bahwa tidak ada bangsa Tuhan yang lain selain Aku. Aku mengajarkan ilmu
untuk benar-benar dapat merasakan adanya kemanunggalan. Sementara
bangkai selamanya tidak ada. Yang sedang dibicarakan sekarang adalah ilmu
yang sejati yang dapat membuka tabir kehidupan. Dan sekali lagi, semuanya
sama. Tidak ada lagi tanda-tanda yang samar, bahwa benar-benar tidak ada
lagi perbedaan. Kalau pun ada perbedaan, Aku akan tetap menjunjung tinggi

ilmu tersebut”. 62

4. Ki Ageng Pengging

Ki ageng Kebo Kenongo atau dikenal dengan sebutan Ki Ageng
Pengging, beliau merupakan sahabat sekaligus murid dari Syekh Siti Jenar.
Ki Ageng Pengging menguraikan paham Manunggaling Kawula Gusti sesuai
dengan ajaran Hindu-Buddha yang dia kuasai. Sementara, Syekh Siti Jenar
menguraikan paham tersebut sesuai dengan ajaran Islam yang dikuasainya,
sesuai dengan ajaran para sufi terdahulu yang sudah merasuk ke dalam
jiwanya. Lalu, keduanya berdiskusi tentang masalah tersebut hingga mereka

mencapai kata sepakat bahwa sejatinya, antara ajaran Islam dan Hindu-

61 Imron Mustofa, Jagat Batin Syekh Siti Jenar: Laku Dan Ajaran Mistik Sang Wali Misterius
(Laksana, 2022), hal. 219. 222

62 Ratya Anindita et al., Boekhandel Tan Khoen Swie, Masyarakat, Kebudayaan Dan Politik, vol.
30 (Jawa: pergerakan pers, dan ruang publik, 1950), 30.

40



Buddha memiliki kesamaan dalam masalah paham Manunggaling Kawula

Gusti. Syariat agama-agama tersebut berbeda, tetapi hakikat isinya sama.

Untuk memahami ajaran-ajaran Ki Ageng Pengging yang merupakan
hasil didikan Syekh Siti Jenar, kita bisa membaca kutipan-kutipan dalam

Serat Syekh Siti Jenar karya Sasrawijaya.
Ajaran Manunggaling Kawula Gusti tampak pada kutipan:

“Adanya Allah SWT itu karena dzikir, karena dengan dzikir
manusia menjadi tidak menyadari keberadaan dzat dan sifat-sifat-Nya.
Nama untuk menyebut Hyang Manon, yakni Yang Maha Mengetahui,
menyatu hingga lenyap dan terasa dalam diri orang tersebut. Ya Dia, ya
Aku. Maka, dalam hati timbul anggapan bahwa orang yang berdzikir
menjadi zat yang mulia. %3

5. Ki Lonthang Semarang
Serat Syekh Siti Jenar Sasrawijaya, Ki Lonthang Semarang merupakan
salah satu murid Syekh Siti Jenar yang tidak terima dengan eksekusi gurunya.
Dia juga mengecam tindakan Wali Sanga yang mengganti jasad Syekh Siti

Jenar dengan bangkai anjing untuk menutupi kelebihan jenazah sang guru.®*

Ajaran-ajaran Syekh Siti Jenar yang telah diserap dengan baik oleh Ki
Lonthang Semarang tampak pada kutipan dalam Serat Syekh Siti Jenar

Sasrawijaya.

Kritik Ki Lonthang Semarang kepada muslim yang hanya menyembah

nama, bukan Dzat Yang Maha Tinggi:

63 Hasan Ashari, Hermanu Joebagio, and Musa Pelu, “Tauhid In Wayang Sadat In The Lakon ‘Ki
Ageng Pengging,”” Jurnal Jantra 14, no. 2 (2019).136.

8 Aris Fauzan, “Konsep Ingsun Dalam Sastra Sufi Jawa: Analisis Terhadap Ingsun Siti Jenar,”
Jurnal lImiah llmu Ushuluddin 10, no. 1 (2011). 83.

41



“Benar seperti apa yang dikatakan Prabu Brawijaya, bahwa di kelak
kemudian hari akan ada santri yang menyembah bumbung, hati kayu batang
kangkung, kosong melompong, hampa, kolong angin.

Itulah yang dianggap Pangeran Tuhan, yang menghidupi isi alam antara
bumi dan langit. Ada lagi santri yang bingung, napas dianggap Allah, keluar
masuknya napas memuji Dia. Lebih daripada itu besok ada juga, yang

menyembah nama Allah.

Allah tidak bisa disembah sama dengan Syekh Lemah Abang. Kembali
kepada al-Qur'an yang artinya mustahil bagi kamu tak tahu, yang artinya
barang siapa yang menyembah Allah yang bukan namanya berarti kafir.
Sekarang zaman Wali Sanga. Banyak nama yang dipertuhankan tersebar di
mana-mana. Di masjid kawanmu semua menyembah nama, tanpa mengetahui
siapa pangeran itu. Kalau orang kafir pangerannya dapat mengetahui,
berdasarkan al-quran, Allah tidak mengetahui orang memuji. Wa amami
badal asma, dunal makna pakot nabiya, artinya orang menyembah nama yang
tiada wujudnya, harus dicegah”, kalimat Wa amami badal asma, dunal makna
pakot nabiya bukan dari al-Qur'an maupun hadits, tetapi berasal dari pepatah

bijak bangsa Arab, atau dari ciri khas ajaran Syeks Siji jenar.®®

F. Kajian Tafsir Tahlilr
Metode tafsir taklili merupakan metode penafsiran ayat-ayat Al-Qur'an
secara rinci, jelas, dan terperinci. Metode ini berupaya menafsirkan ayat-ayat
dengan cara menjelaskan semua aspek yang terkandung dalam ayat yang akan
ditafsirkan. Dan penafsiran terhadap makna yang terkandung dalam Al-Qur'an

sesuai dengan tata cara bacaannya; berdasarkan keahlian dan kecenderungan

8 Mustofa, “Jagat Batin Syekh Siti Jenar”. 219
42



para penafsir ayat-ayat tersebut, secara bahasa (al-lughah), kata tak/ilr berasal
dari akar kata bahasa Arab, hallala-yuhallilu-tahlilan. Yaitu, menganalisis atau

menguraikan.

Selain itu, metode ini juga menggambarkan sudut pandang, topik kalimat,
dan keindahan struktur kalimat. Seperti halnya makna sebuah kalimat yang dapat
di dasari dari kandungan Islam: ilmu hukum Islam, dalil-dalil Islam, etika, dan
lain-lain, aspek-aspek ini disebut cara penafsiran ayat-ayat al-Qur'an. terdapat
banyak kitab-kitab tafsir yang menggunakan metode ini. Pendekatan ini
didorong oleh kurang puasnya terhadap metode ijmali dalam menafsirkan ayat-
ayat al-Qur'an, hal ini dinilai tidak memberikan kajian untuk menganalisis secara

utuh®®. Keuntungan dari metode ini adalah penerapannya yang sangat luas.

Secara Harfiah, Tah/ilr adalah terurai atau menjadi lepas. Makna dalam al-
Quran adalah uraian makna yang terkandung dalam al-Quran dengan cara
mendiskripsikan uraian makna dengan mengikuti keteraturan susunan atau
urutan ayat dan surat Al-Quran itu sendiri.®” Metode penafsiran tak/ilr disebut
juga dengan metode tajzi'i (metode penafsiran tertua).®® Dalam metode
penafsiran ini, “penafsir berusaha menafsirkan isi ayat-ayat Al-Qur’an dari
segala aspek dengan memperhatikan urutan ayat-ayat Al-Qur’an yang tertuang

dalam mushaf.

M Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an Jilid 2, vol. 2 (Jakarta: Lentera Hati Group, 2011)
97.

6 Abdul Hayy Al-Farmawi, Al-Bidayah Fi at-Tafsir Al-Maudhu’i Dirasah Manhajiyyah
Maudhu’iyyah (Kairo: Maktabah Jumhuriyah, 1977), 23.

&8 Al-Farmawi.10

43



Syekh Al-Farmawi memiliki pengertian tentang metode tah/ilz, tafsir taklilt
adalah sebuah penjelasan tentang ayat-ayat Al-Qur'an dengan cara menyingkap
atau meneliti semua maksudnya dan aspeknya, dimulai dengan menjelaskan
kosa-kata, maksud dari sebuah ungkapan, makna kalimat, hubungan-hubungan
(mundsabah) dan dari semua seginya, asbabun nuzil, riwayat-riwayat Nabi
SAW, para sahabat dan tabi'in. Metode ini juga mengikuti struktur mushaf, ayat
demi ayat dan huruf atau mencakup sejumlah uraian bahasa dan materi-materi
khusus lainnya, yang semuanya dimaksudkan untuk memahami ayat-ayat Al-

Qur'an. %

Dari banyaknya definisi dari terminologi tafsir tak/il7, baik dari kaitannya
dengan penafsiran dan metodenya. Syekh Ibrahim Khalifah menjelaskan Bahwa
tafsir tak/7/r adalah menerangkan suatu ayat Al-Qur’an dari segala seginya secara
komprehensif. Dalam konteks ini, mufassir menerangkan ayat-ayat dalam surat
tersebut ayat demi ayat, menerangkan kosakata, mengarahkan kedudukan setiap
kata dalam struktur kalimat (i’rab), menerangkan makna kalimat, menerangkan
rahasia-rahasia dan hukum-hukum yang menjadi tujuan dari struktur-
strukturnya, dan menerangkan munasabah ayat-ayat dan surat-surat tersebut
dengan menggunakan bantuan ayat-ayat Al-Qur’an, asbabun nuzil, hadits-
hadits Nabi SAW, sabda para sahabat dan tabi’in, dan ilmu-ilmu bantu lainnya,

yang mendukung mufassir dalam memahami teks Al-Qur’an.”

Quraish Shihab mengartikan metode tafsir tak/ili sebagai metode

menjelaskan ayat-ayat Al-Qur'an dari berbagai segi sesuai dengan pandangan,

8 Al-Farmawi. 32
0 Ibrahim. Khalifah, Abd Al-Rahman, Al-Mausu 'ah Al-Qur aniyyah AlMutakhassisah. (Kairo: Al-
Majlis al-A* 1a 1i al-Syuun al-Islamiyyah, 2006), 278.

44



kecenderungan, dan keinginan penafsir. Langkah-langkah yang harus dilakukan
oleh penafsir adalah menyajikannya secara berurutan sesuai dengan urutan ayat
dalam mushaf, yang meliputi pemahaman umum kosakata ayat, mundasabah ayat
dengan ayat sebelumnya, asbabun nuzil (jika ada), makna global ayat, hukum
yang dapat ditarik, dan kadang-kadang juga menyertakan pendapat para ulama
mazhab. Bahkan, ada yang menambahkan ragam qiraat, dan i'rab ayat-ayat yang
ditafsirkan, serta susunan kata yang khusus. Adapun fokus penafsirannya, ada
yang bersifat linguistik, hukum, sosial budaya, filsafat (ilmu; pengetahuan),

ishari atau tasawuf, dan sebagainya. *

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa metode tafsir tah/ilr
merupakan metode tafsir yang bersifat sistematis, karena kandungan ayat-ayat
Al-Qur'an dijelaskan berdasarkan urutan ayat-ayat dalam mushaf dan ditinjau
dari berbagai aspek, yaitu ayat-ayat mundasabah dan mufaradat untuk melihat
keterkaitan antara ayat-ayat sebelum dan sesudahnya, asbabun nuzil, makna
ayat-ayat secara global, tinjauan hukum-hukum yang terkandung dan
penjelasan-penjelasan tambahan yang terkait dengan giraat, i'rab dan susunan
kata-kata khusus pada ayat-ayat yang ditafsirkan serta diperkaya dengan

pandangan para imam madzhab dan lain sebagainya. "2

G. Tafsir ijmali (global)
Secara etimologi, ijmali berarti umum, sehingga dapat dijelaskan bahwa
tafsir ijmali adalah penafsiran terhadap ayat-ayat Al-Qur'an yang penjelasannya

bersifat umum. Secara terminologi, metode tafsir ijmali adalah cara

1 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2014), 72.
2 Muhammad Bagir Al-Shadr, Al-Tafsir Al-Maudhii’i, Al-Tafstr Al-Tajzii Fil Qur’anil Karim
(Beirait: Dar al-Ta’aruf, n.d.), 9.

45



mengungkapkan isi Al-Qur'an melalui pembahasan yang bersifat umum
(global), tidak bersifat deskriptif, sedikit memberikan penjelasan yang panjang
dan luas, serta tidak dilakukan secara terperinci.” Al-Farmawiy mendefinisikan
tafsir ijmali sebagai berikut;

“Tafsir ijmali adalah menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan cara
menguraikan makna-makna globalnya, yaitu dengan cara seorang mufassir
menguraikan ayat-ayat Al-Qur’an sesuai dengan kaidah bacaan dan susunan
yang terdapat dalam mushaf. <74

Uraian yang dilakukan dalam metode ini meliputi beberapa segi uraian yang
relatif terhadap kalimat yang ditafsirkan, antara lain, pertama menafsirkan setiap
kata yang ditafsirkan dengan kata lain yang tidak jauh berbeda dengan kata yang
ditafsirkan. Kedua, menjelaskan isi setiap kalimat yang ditafsirkan sehingga
menjadi jelas. Menunjukkan asbabun nuzul dari ayat yang ditafsirkan, meskipun
tidak semua ayat disertai dengan asbabun nuzul. Ketiga, memberikan penjelasan
dengan pendapat-pendapat yang telah diberikan berkenaan dengan penafsiran
ayat tersebut, baik yang diucapkan oleh Nabi, para sahabat, tabi'in, atau para
penafsir lainnya. °
. Kajian Tafsir Al-Qur’an di medsos

Pada era saat ini penafsiran terhadap ayat-ayat Al-Qur’an mulai mengalami
perkembangan. Seperti adanya media sosial perannya sangat berpengaruh,

mudah dipelajari dan di jangkau oleh semua orang, karena keunggulan dari

3 Sasa Sunarsa, “Tafsir Theory; Study on Al-Quran Methods and Records.(Teori Tafsir; Kajian
Tentang Metode Dan Corak Tafsir Al-Quran),” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies, 2019, 251.
™ Aldomi Putra, “Metodologi Tafsir,” Jurnal Ulunnuha 7, no. 1 (2018), 49.

> Anandita Yahya, Kadar M Yusuf, and Alwizar Alwizar, “Metode Tafsir (Al-Tafsir Al-Tahlili, Al-
Ijmali, Al-Mugaran Dan Al-Mawdu’i),” Jurnal Palapa 10, no. 1 (2022), 6.

46



media sosial tersebut. penafsiran di media sosial ini rata-rata memakai metode
tafsir takl/ilr dan juga ada yang menerapkan metode tafsir maugdhi 7. Penafsiran
dalam media sosial bukan hanya berhenti dengan teksnya saja, tapi juga di lihat
dari banyak komentar di berbagai media sosial, karena itu akan menimbulkan

banyak perspektif tafsiran.’®

Media sosial terdiri dari dua kosa kata, yakni media dan sosial. Media yang
di artikan alat komunikasi dan kata sosial diartikan sebagai setiap individu
melakukan aksi yang memberikan interaksi kepada masyarakat, atau bisa
dikatakan bawahsannya media sosial adalah sebuah pelantara digital yang
didalamnya menfasilitasi seseorang untuk saling berinteraksi atau membagikan

sebuah konten yang berupa foto, video bahkan tulisan.’’

Istilah media sosial tersusun dari kata media dan sosial. Makna keduanya
pun berbeda. Akan tetapi, secara terminologi, media sosial dapat diartikan
sebagai kumpulan perangkat lunak di dunia daring (internet) yang digunakan
sebagai tempat bermain, berkomunikasi, berkumpul, berkolaborasi, berbagi, dan
membentuk ikatan sosial secara virtual antara satu dengan yang lain. ”® Interaksi
yang terjadi di media sosial juga melibatkan perasaan dan emosi, sama halnya
dengan yang terjadi di dunia luring. Interaksi tersebut pun menghasilkan
berbagai macam konten, bahkan setiap pengguna media sosial berhak untuk

memproduksi kontennya sendiri dan berhak untuk memilih konten mana yang

6 Mutmaynaturihza, Dialektika Tafsir Media Sosial, Studi Penafsiran Nadirsyah Hosen Dalam
Buku Tafsir Al-Qur’an Di Media Sosial, 2018. 3.

7 Aldila Dyas Mulawarman, Nurfitri, “Perilaku Pengguna Media Sosial Beserta Implikasinya
Ditinjau Dari Perspektif Psikologi Sosial Terapan,” Buletin Psikologi 25, no. 1 (2017). 37.

8 Miski Mudin, “Islam Virtual: Diskursus Hadis, Otoritas, Dan Dinamika Keberislaman Di Media
Sosial” (Bildung, 2019), 44.

47



ingin ditontonnya. Maka tidak heran meskipun berada di dunia virtual atau
daring, media sosial memiliki kekuatan yang besar untuk memengaruhi opini

dan wacana yang berkembang di masyarakat. "

Seiring dengan berkembangnya teknologi, saat ini tafsir Al-Qur'an juga
sudah merambah ke media sosial. Media sosial merupakan media daring yang
memudahkan para penggunanya untuk berkomunikasi dalam berbagai bentuk,
mulai dari video, audio, bahkan dalam bentuk tulisan dan memiliki berbagai
kemudahan yang dapat diakses setiap saat.®% Fungsi media sosial sendiri adalah
untuk mempermudah komunikasi karena dapat memperkecil jarak antara
individu maupun kelompok karena dapat terhubung tanpa harus bertemu di
tempat yang sama, namun dapat tergantikan melalui media yang mendukung

komunikasi tersebut.8!

Berdasarkan kedua definisi di atas, dapat disimpulkan bahwa tafsir media
sosial merupakan suatu upaya untuk mengungkap dan menjelaskan makna suatu
kata dalam hal ini Al-Qur’an yang diungkapkan melalui suatu platform media
daring baik berupa tulisan, video maupun audio, seperti yang banyak beredar di
Instagram, Facebook, Twitter maupun YouTube.®? Adanya tafsir media sosial
ini menjadi suatu kemudahan sekaligus tantangan baru dalam membumikan Al-

Qur’an. Salah satu kemudahan yang diperoleh adalah semakin mudahnya akses

™ Errika Dwi Setya Watie, Komunikasi Dan Media Sosial (Communications and Social Media),
Jurnal The Messenger 3, no. 2 (2016), 72.

8 Anang Sugeng Cahyono, Pengaruh Media Sosial Terhadap Perubahan Sosial Masyarakat Di
Indonesia, Publiciana 9, no. 1 (2016), 149.

8 Muhamad Fajar Mubarok and Muhamad Fanji Romdhoni, Digitalisasi Al-Qur’an Dan Tafsir
Media Sosial Di Indonesia, Jurnal Iman Dan Spiritualitas 1, no. 1 (2021), 112.

8 Rulli Nasrullah, Blogger Dan Digital Word of Mouth: Getok Tular Digital Ala Blogger Dalam
Komunikasi Pemasaran Di Media Sosial, Jurnal Sosioteknologi 16, no. 1 (2017), 14.

48



untuk memperoleh informasi, namun tantangannya adalah runtuhnya kualifikasi

dan hierarki keilmuan yang ada.

8 Azka Zahro Nafiza and Zaenal Muttagin, Tafsir Al-Qur’an Di Media Sosial (Penafsiran Surah Al-
Humazah Dalam Youtube ‘Habib Dan Cing’, Mashdar: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Hadis 4, no. 2
(2022), 234.

49



